
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Artikel: Das Mosebuch Thomas Manns und die Bibel

Autor: Kümmel, W.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS MOSEBUCH THOMAS MANNS

UND DIE BIBEL

VON PROF. W. G. KÜMMEL

Man kann einen biblischen Stoff aus verschiedenen Motiven zur
Grundlage für eine dichterische Nachbildung oder für eine romanhafte

Erweiterung wählen. Echte religiöse Ergriffenheit oder
missionarische Leidenschaft will durch ausschmückende Nacherzählung
die religiöse Botschaft des Textes dem heutigen Menschen nahebringen,
um ihn so zum Hören des Gotteswortes selbst anzuleiten (aus solchen
Motiven schrieb Edzard Schaper sein 1936 erschienenes «Leben Jesu»),
Es kann auch ein Dichter durch die poetischen oder ethischen Werte
eines biblischen Stoffes gepackt werden und darum diesen Stoff zu
einer Dichtung verwerten, wie er einen geschichtlichen oder
literarischen Stoff anderer Herkunft in anderen Fällen zugrunde legt.
Und schließlich kann ein biblischer Stoff darum einer dichterischen
oder schriftstellerischen Neugestaltung unterworfen werden, weil der
Dichter oder Schriftsteller den Eindruck hat; daß der biblische Stoff
in seinem biblischen Zusammenhang oder in seiner üblichen kirchlichen

Beleuchtung nicht seine rechte Würdigung erfahre, und daß

man dem wirklichen Wert dieses Stoffes nur dann gerecht werden
könne, wenn man ihn in ein neues und grundsätzlich anderes Licht
rückt. Es ist schwer zu sagen, welche von diesen Motiven Thomas
Mann geleitet haben, als er seiner romanhaften Ausgestaltung der
josephgeschichte nun ein Mosebuch folgen ließ: Das Gesetz. Erzählung

(Bermann-Fischer-Verlag, Stockholm 1944. 160 S.). Denn es

liegt Thomas Mann in dieser dichterischen Gestaltung der
Mosesüberlieferung nicht daran, den ganzen Umfang der Berichte über das

Wirken oder die Schicksale des Moses in seine Darstellung
aufzunehmen, da vom Zug der Israeliten ins Ostjordanland und vom Tod
des Moses nicht mehr die Rede ist. Vielmehr bildet den Gegenstand
seiner Darstellung im wesentlichen nur der Auszug aus Aegypten und
die Gesetzgebung am Sinai, und was sonst von Mose erzählt wird,
zeigt nur seine Vorbereitung auf diese Tätigkeit. Es liegt dem
Erzähler aber auch nicht daran, die äußeren Umstände des Lebens des

544



Moses möglichst bunt auszuschmücken, Situationsschilderungen fehlen
fast völlig, sondern es sollen die inneren Motive der Wirksamkeit des

Moses unter seinem Volk und die Bedeutung des von Moses seinem
Volk gebrachten Gesetzes als einer Grundweisung für alle Völker
anschaulich gemacht werden. Aber trotz dieser sich auf Wesentliches
konzentrierenden Darstellung ist die Erzählung nicht frei von äußerst
willkürlichen und schwer erträglichen Umdichtungen der Berichte,
die den Leser vom Wesentlichen abziehen und dem Stoff völlig
unangemessen sind. Es ist darum kaum zu sagen, welches Ziel sich Thomas
Mann gesetzt hat, und der Eindruck des Buches ist von vorneherein
ein zwiespältiger.

Schon der Anfang des Buches ist seltsam willkürlich. Da wird
thesenhaft behauptet: Die Geburt des Moses war unordentlich, «darum

liebte er leidenschaftlich Ordnung»; er tötete früh, «darum wußte

er, daß du nicht töten sollst»; er war sinnenheiß, «darum verlangte es

ihn nach dem Geistigen, Reinen und Heiligen». Daß es mit der Geburt
des Moses etwas Ungewöhnliches auf sich hatte, und daß Moses ein
stark sinnlicher Mensch war,hatThomasMann erfunden; aber daß aus
allen diesen Zügen seiner Biographie jeweilen das gegenteilige Trachten

des Moses sich ergab, leuchtet keineswegs ein, da die umgekehrte
Behauptung ebenso berechtigt gewesen wäre. Unmittelbar auf diese

willkürliche Einleitung folgt der Beginn der Erzählung mit dem
Bericht, daß Moses bei dem arabischen Volk der Midianiter, zu dem
er aus Aegypten geflohen war, dem unsichtbaren Gott Jahwe
begegnete, von dem er tief beeindruckt wurde; mitten in diese
sorgfältig formulierte Erzählung ist aber bei dem Hinweis auf den

vorangegangenen Totschlag des Moses in Aegypten in Klammern
eingeschoben: «Das Nähere sogleich.» Solche stilistischen Entgleisungen,
die bei einem Sprachkünstler wie Thomas Mann stark befremden,
begegnen einem durch das ganze Buch hindurch. Gleich auf der folgenden

Seite heißt es, daß dem Moses die Unsichtbarkeit Jahwes
«unermeßlicher Implikationen voll zu sein schien», und dieses Wort
«Implikationen» kehrt häufig wieder. Das von Moses noch nicht gestaltete
Volk wird «Gehudel» genannt, die babylonische Keilschrift wird als
«das keilig-heilige Dreiecksgedränge vom Euphrat» beschrieben.
Ausdrücke wie «irgendwo tachelte einer seine leibliche Mutter rechts und
links» oder «eine Idee mit Hörnern» sind ebenso häßlich, wie die Rede

vom «Lüsternheitsgroßvater» geschmacklos und die Trennung des

Genitivs von seinem regierenden Nomen («auch gab es der Löwen
noch viele... in den Dschungeln lauernd der toten Stromarme»)
undeutsch ist. Und sprachlich wie sachlich willkürlich ist es, wenn bei
der Aufzählung der ägyptischen Plagen, die sonst dem biblischen
Bericht folgt, plötzlich an die Stelle der deutlich als kleine Tiere

545



geschilderten Bremsen das seltsame Wort «Gewild» tritt, was dann
auf Löwen gedeutet wird.

Muten diese Züge den aufmerksamen Leser schon willkürlich und
unbegründet an, so erst recht zwei biographische Ausschmückungen,
die der Person des Moses gelten. Im biblischen Bericht wird erzählt
(2. Mos. 2), daß nach dem Befehl des Pharao, daß alle hebräischen
männlichen Neugeborenen in den Nil zu werfen sind, einem jüdischen
Elternpaar ein Knabe geboren wurde, den die Mutter nach drei
Monaten in einem verpichten Kasten am Nilufer aussetzt, wo die
Tochter Pharaos ihn findet, durch eine säugende Hebräerin (die
Mutter des Kindes) aufziehen läßt und ihn später als Sohn annimmt.
Thomas Mann dagegen erzählt, daß Pharaos Tochter im Garten am
Nil sich vergnügte, dort einen jungen Hebräer sah, in den sie sich

verliebte; sie ließ ihn zu sich kommen, «neckte seine Mannheit auf,
daß er sich ihrer bemächtigte»; «als sie's gehabt, ließ sie ihn gehen,
aber er ging nicht weit, nach 30 Schritten ward er erschlagen und rasch

begraben, so war nichts übrig von dem Vergnügen der
Sonnentochter». Moses ist also nur von Vaterseite ein Hebräer, der Pharao
sein «Lüsternheitsgroßvater», und diese beiden Motive werden nun
von Thomas Mann dazu benutzt, um einerseits das Mißtrauen des

hebräischen Volkes gegen Moses, dessen «Geburt unordentlich war»,
zu erklären, andererseits die Zulassung des Moses vor dem Pharao
zu begründen, weil Moses das Druckmittel der Bekanntgabe seiner
Herkunft dem Pharao gegenüber in der Hand hatte. Es ist nicht recht
verständlich, was diese novellistische Erfindung soll, da sie offenbar
nicht einfach dem Fabuliertrieb entsprungen ist. Und ebenso seltsam
ist die zweite biographische Ausschmückung. 2. Mos. 2,15 ff., berichtet,
daß Moses, nachdem er einen Aegypter erschlagen hatte, nach dem
arabischen Midian floh, wo er sich niederließ und die Tochter des

Priesterkönigs von Midian zur Frau nahm. Später wird dann erzählt
(4. Mos. 12, 1 ff.), daß die Geschwister des Moses sich gegen Moses
auflehnten «wegen des kuschitischen Weibes, das er genommen hatte»,
wofür Mirjam, die Schwester des Moses, mit Aussatz geschlagen wird.
Nun ist Kusch im Alten Testament die übliche Bezeichnung für
Aethiopien, und so redet Thomas Mann davon, daß Moses «damals
mit einer Mohrin lebte, außer mit seinem ersten Weibe Zippora, der
Mutter seiner Söhne». Drastisch wird die körperliche Beschaffenheit
dieser Mohrin geschildert und hinzugefügt: «Mose hing gewaltig an
ihr um seiner Entspannung willen», so daß Moses sich gegen die
Angriffe seiner Geschwister so verteidigt: «Wie gar sehr häßlich, daß ihr
meine Lust mißgönnt und die Entspannung an meiner Mohrin
Brüsten.» Nun ist in 4. Mos. 12, 1 ff. durch nichts angedeutet, daß es

sich bei dem «kuschitischen» Weib, wegen dessen Moses von seinen

546



Geschwistern getadelt wird, um eine zweite Frau des Moses handelt,
sondern der Text ist an sich durchaus begreiflich, wenn die Geschwister

an der Tatsache Anstoß nehmen, daß Moses eine Nichthebräerin
zur Frau hat. Daß dieser Anstoß an der midianitischen Frau des

Moses erst so viel später berichtet wird, besagt nichts, da ja die Mosesbücher

aus Einzelberichten und verschiedenen Quellensträngen
zusammengewachsen sind, über deren chronologische Reihenfolge wir darum
meistens nichts Sicheres wissen. Die Bezeichnung der Zippora als einer
«Kuschitin» ist freilich auffällig; aber da sich in Habakuk 3, 7, ein
dem Lande Midian benachbartes Kuschan findet, wird sich der
Ausdruck wohl von daher verstehen lassen. Die Liebe des Moses zu einer
Negerin ist also eine freie Erfindung, und nur auf Grund dieser freien
Erfindung kann zu Beginn des Buches die Behauptung aufgestellt werden,

Moses sei sinnenheiß gewesen. Wieder sieht man nicht ein, wozu
diese Erfindung gut sein soll, sie sei denn dem reinen Fabuliertrieb
entsprungen, was mit dem gesamten Charakter des Buches freilich
nicht im Einklang stünde.

Natürlich erlaubt sich der nachgestaltende Dichter auch sonst
Freiheiten und Ausschmückungen. Er erzählt, daß der junge Moses von
seiner königlichen Mutter in ein feines Internat in Oberägypten
geschickt wurde, wo er es unter den Stutzern aber nicht aushielt; er
berichtet, daß der ägyptische Aufseher, den Moses dann im Zorn
erschlug, vorher dem Moses das Nasenbein einschlug, «so daß Mose
eine Nase mit gebrochenem, flach eingetriebenem Knochen hatte sein
Leben lang»; das Auftreten des Moses wird immer wieder dahin
geschildert, daß Moses «mit gestreckten Armen seine Fäuste zu beiden
Seiten des Körpers bebend schüttelte»; und aus der Nachricht, daß
Moses «mit Mund und Zunge unbeholfen, kein Mann der Rede» war
(2. Mos. 4, 10), macht Thomas Mann, daß Moses in drei Sprachen
herumsuchte beim Reden, in der aramäischen Sprache seiner Eltern,
im Aegyptischen seiner Schulzeit und im Arabischen seines

Wüstenaufenthalts. Man wird über die Frage, ob diese und andere
novellistische Züge geschmackvoll sind oder nicht, sehr verschiedener

Meinung sein können, aber man wird dem Dichter durchaus das Recht

zubilligen, in dieser Weise seinen Gegenstand zu verlebendigen.
Aber schließlich ist ja nicht das die entscheidende Frage, ob der

Dichter von seinem Recht der poetischen Freiheit den richtigen
Gebrauch gemacht hat, sondern entscheidend ist, welche letzten Motive
seiner gesamten Darstellung zugrunde liegen, und wie sich diese Motive

zu dem Stoff verhalten, den er gestalten will. Lind hier sind zwei
Beobachtungen wesentlich für ein abschließendes Urteil. Thomas
Mann erzählt die Geschichte des Auszugs Israels aus Aegypten, seiner
Niederlassung in der Gase Kadesch und der Gesetzgebung durch

5 4 7



Mose am Sinai nicht ohne Kenntnis der modernen wissenschaftlichen
Anschauungen, aber im wesentlichen im Anschluß an den biblischen
Bericht. Dieser biblische Bericht ist als kultisch-religiöse Ueberliefe-
rung aber stark durchsetzt mit wunderhaften Zügen, die die Macht
des Gottes Israels und die Erwählung des Volkes beweisen sollen.
Kein historisch denkender Theologe wird diese wunderhaften
Berichte ohne weiteres als geschichtliche Ueberlieferung nehmen,
sondern im Einzelfall fragen, ob ein geschichtliches Ereignis im Sinn eines

wunderhaften Vorgangs verstärkt worden ist, oder ob der Bericht
von vorneherein als Wunder erzählt und übernommen wurde, so daß
man nur nach seiner Tendenz, nicht aber nach seinem geschichtlichen
Gehalt fragen darf. Thomas Mann verschließt sich aber dieser
vorsichtigen Haltung des kritischen Forschers, kann freilich als moderner
Mensch auch nicht einfach den biblischen Wunderberichten Glauben
schenken. Er versucht sich darum in der grundsätzlichen Rationalisierung

der Berichte. Dieser Versuch leuchtet durchaus ein und trifft sich

mit wissenschaftlichen Vermutungen, wenn der Durchzug der Israeliten

durch das Rote Meer und der Untergang der ägyptischen Streitmacht

im selben Meer (2. Mos. 14) damit erklärt wird, daß dieses

Ereignis nicht am Roten Meer selber, sondern wesentlich weiter nördlich

im Salzseengebiet stattfand und mit dem Zurücktreiben des

Wassers durch Ostwind und dem nachherigen Nachlassen dieses
Ostwinds zusammenhängt. Bedenklicher wird diese Rationalisierung
schon dort, wo etwa der Bericht, daß Moses das bittere Wasser einer
Quelle in der Wüste auf Gottes Weisung durch ein hineingeworfenes
Stück Holz trinkbar macht (2. Mos. 15, 22 ff.-), dadurch erklärt wird,
daß Moses «eine Art von Filtervorrichtung» einsetzte, die die üblen
Beimengungen zum guten Teil zurückhielt, oder wo das dem Aaron
von Jahwe aufgetragene Kunststück, seinen Stab vor dem Pharao
hinzuwerfen, wo er sich in eine Schlange verwandelt (2. Mos. 7, 8 ff.),
dadurch verständlich gemacht wird, daß Aaron «eine Brillenschlange,
indem er sie im Nacken drückte, stocksteif machen konnte; warf er
den Stock aber zu Boden, so ringelte er sich und «verwandelte sich

in eine Schlange». Ganz bedenklich aber wird diese Kunst der
Rationalisierung, wenn die schlimmste Plage, die Jahwe über den
widerspenstigen Pharao kommen läßt, nämlich die Tötung aller
Erstgeborenen in ganz Aegypten (2. Mos. 11, 4, ff.; 12, 29), dahin
gedeutet wird, daß in der Nacht vor dem Auszug Israels aus Aegypten
Josua mit seinen «Würgengeln» umging und dieses schaurige Töten
besorgte!

Wichtiger als diese Tatsache der Rationalisierung ist aber für die
Aufdeckung der letzten Motive Thomas Manns eine zweite Beobachtung.

Thomas Mann erzählt, daß Moses bei seinem Aufenthalt in

548



Midian den unsichtbaren Gott Jahwe kennenlernte, den dieMidianiter
«nur zur Sicherheit und für alle Fälle» mitverehrten; Moses ging auf,
daß dieser Jahwe nichts anderes sei als der Gott seiner israelitischen
Väter, und er fühlte sich gedrungen, seinem Volk zu verkünden, daß
dieser Gott «Lust habe zu dem Volk» und ihn beauftragt habe, es

aus Aegypten herauszuführen und zum Gottesvolk zu bilden. Als es

ihm nun gelungen war, das Volk sicher in die Freiheit zu führen und
in der Oase Kadesch anzusiedeln, stieg er auf den Gottesberg, um
von dort «das Ewig-Kurzgefaßte, das Bündig-Bindende, Gottes
gedrängtes Sittengesetz, die Quintessenz des Menschenanstands» auf
steinernen Tafeln herunterzubringen. Thomas Mann beschreibt dann,
wie Moses auf dem Berg die hebräischen Buchstaben erfand und mit
ihnen die zehn Gebote aufschrieb als «Grundweisung und Fels des
Menschenanstands unter den Völkern der Erde — allenthalb». Auch
hier treibt die Phantasie des Dichters seltsame Blüten: die Nachricht
(2. Mos. 34, 25), daß das Gesicht des Moses nach dem Herabstieg vom
Sinai Strahlen warf, ist in der Vulgata übersetzt worden: «der
Anblick seines Gesichts war gehörnt», woraus die Darstellung des Moses
mit Hörnern in der christlichen Kunst sich herleitet; Thomas Mann
macht daraus, daß dem Mose, als er über die Erfindung der Schrift
nachdachte, war, «als gingen ihm Strahlen vom Kopf, als träten ihm
Hörner oben aus der Stirn vor wünschender Anstrengung und
einfacher Erleuchtung». Und was Thomas Mann dann über die
verschiedenen Arten hebräischer Konsonanten und das Fehlen der Vokale
im hebräischen Alphabet sagt (S. 136), wird schwerlich jemand
verstehen können, der keine semitische Sprache kennt; daß Moses die
Schrift erfunden habe, ist natürlich nur ein dichterischer Einfall. Aber
diese phantasiereichen Erweiterungen sind unwesentlich neben dem
Bestreben des Dichters, die letzte Tendenz des Handelns des Moses
darin zu sehen, daß Moses den unsichtbaren Gott seinem Volke und
durch die zehn Gebote allen Völkern lehren wollte. Daß dieser
unsichtbare Gott Jahwe von Mose aus Midian übernommen worden
sei, ist eine wissenschaftliche Hypothese, die durchaus mit guten
Gründen verteidigt werden kann; und daß das Sinaigesetz Grundlage

der menschlichen Sittenordnung in allen Völkern werden könnte,
ist ein Anspruch, den das spätere Judentum ebenfalls nicht ohne
Grund erhoben hat. Aber fraglich ist schon, ob man dasWesen Jahwes
auch nur annähernd richtig beschreibt, wenn man in der Unsichtbar-
keit des Gottes, der mich freilich sieht, die eigentliche Besonderheit
dieses Gottes sieht; denn das Besondere des Gottes der mosaischen

Religion ist nicht die Unsichtbarkeit, die audi in anderen Religionen
begegnet, sondern der unbedingte Anspruch an seine Verehrer zu
restlosem Gehorsam und die Ausschließlichkeit dieses Gottes, der

549



keine anderen Götter neben sich duldete. Schon mit dieser Verlegung
des Tones auf die Unsichtbarkeit ist eine bedeutsame Akzentverschiebung

vorgenommen. Sie ist aber nur der Ausfluß einer noch tiefer
gehenden Umdeutung: nach Thomas Mann ist der Gott, der Moses
beruft, im Grunde von dem eigenen Innern des Moses nicht zu
unterscheiden, des Moses Lust zum Volk sei «von der des Gottes gar nicht
zu unterscheiden, sondern einerlei mit ihr». Damit ist aber die
Grundtatsache der alttestamentlichen Religion, daß Gott als der frei erwählende

dem Volk unheimlich und gnädig gegenübersteht, aufgehoben
zugunsten einer Religion der Innerlichkeit, die vom Gegensatz
zwischen Gott und "Welt, Gott und Volk nichts mehr weiß. Hier
tritt die Religion des modernen Menschen an die Stelle des biblischen
Gottes, und damit ist nicht mehr die Mosegeschichte dichterisch
nacherzählt, sondern zum Vorwurf genommen für eine grundsätzlich
andere Art der Gott- und Weltschau. Das ist das Bedenklichste an
dem in vieler Hinsicht problematischen Buch von Thomas Mann, das

man darum schwerlich als eine überzeugende dichterische Gestaltung
des biblischen Stoffes wird bezeichnen dürfen.

5 5 0


	Das Mosebuch Thomas Manns und die Bibel

