
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Artikel: Russland und Europa

Autor: Brinkmann, Donald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RUSSLAND UND EUROPA

VON DONALD BRINKMANN

Die neuere Geschichte des Abendlandes läßt sich als Abfolge von
Renaissance-Bewegungen auffassen. Wenn die permanente Krise des

europäischen Geistes in ein fieberhaftes Stadium tritt, taucht das

visionäre Bild einer zeitlich oder räumlich entfernten Welt auf, an
das sich Sehnsucht und Heilserwartung einer erlösungsbedürftigen
Menschheit heften. Nach einiger Zeit verblaßt das Bild. Enttäuscht
wenden sich die europäischen Menschen von ihm ab, um nur allzubald
der Faszination eines neuen Idealbildes zu erliegen.

Aus dem Chaos der zerfallenden Hierarchie erhob sich am Ende
des Mittelalters ein Bild des klassischen Altertums und überstrahlte
die trostlos-dunklen Hintergründe jener Zeit in einem Maße, daß
wir sie nur allzuleicht aus den Augen verlieren. Nach dem Erdbeben
der Reformation richtete ein in sich zerrissenes Europa den Blick, an
der kritischen Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert, nach dem Fernen
Osten und fand sein Idealbild in der uralten chinesischen Welt. Im
Idol der chinesischen Weltweisheit glaubte die Epoche der Aufklärung
das Heilmittel zur Ueberwindung der kritischen Lage gefunden zu
haben, in die sie hineingeraten war. Ihren Ausdruck fand diese

Heilserwartung nicht nur in literarischen Zeugnissen, sondern in einem die

ganze gebildete Oberschicht beherrschenden Lebensstil. Der Chinoiserie
verdanken wir dekorative Bauelemente und Seidenstoffe ebensosehr

wie das Porzellan und den Goldfisch. Inmitten der Verwirrung
Europas am Ende des 18. Jahrhunderts suchte die Generation der
Romantiker das Heil in einem Idealbild des christlichen Mittelalters.
Auf die romantische Verherrlichung des Mittelalters folgen im
19. Jahrhundert die Kulte der verschiedenartigsten exotischen und

primitiven Welten, die auch heute noch zahlreiche Anhänger finden.
Betrachtet man diese Idealbilder etwas genauer, so läßt sich ein

Zusammenhang feststellen zwischen ihrem besonderen Charakter und
der jeweiligen politischen Krise, aus der sie auftauchen. Ja, es läßt
sich die eigentümliche Tatsache beobachten, daß die Idole der

Heilserwartung jeweils dann ihre größte Leuchtkraft erlangen, wenn sich
das politische Geschehen einem katastrophalen Tiefpunkt nähert.

Die Renaissance der Antike erreichte ihren Höhepunkt im Quattro-

5 3 8



cento in dem Augenblick, da mit der Eroberung von Konstantinopel
durch die Türken das oströmische Reich unterging. Die .Chinabegei¬
sterung war am größten, als die europäischen Mächte, England, Frankreich,

die Niederlande und Spanien, im Kampf um die Vorherrschaft
in den Kolonialgebieten dem wirtschaftlichen Ruin entgegensteuerten.
Die romantische Verherrlichung des Mittelalters erwuchs aus den
Erschütterungen der französischen Revolution und kulminierte mit dem
Untergang des Heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation.

Die Tragik der europäischen Geschichte scheint darin zu liegen, daß
alle diese Idealbilder ferner Welten die auf sie gerichtete
Heilserwartung enttäuscht haben. Statt Erlösung zu bringen, haben sie
Unheil gestiftet.

In diesen Zusammenhang gehört das lebhafte, ja leidenschaftliche
Interesse, das sich heute auf Rußland richtet. Es handelt sich keineswegs

um ein von sachlichen Interessen geleitetes Streben nach
Erkenntnis einer fernen Welt. Der Blick richtet sich von Europa nach
dem Osten, weil die uralte Heilserwartung und Erlösungssehnsucht
auf der Suche nach einem neuen Idealbild in der russischen Welt ein
geeignetes Objekt gefunden zu haben glaubt. Es bedarf keines besonderen

Hinweises, daß auch in diesem Falle die Wahl des Idols und
die faszinierende Wirkung, die von ihm ausstrahlt, mit der kritischen
Zuspitzung bestimmter politischer Ereignisse zusammenhängt.

Angesichts dieser Sachlage besteht die Aufgabe einer
verantwortungsbewußten Wissenschaft darin, auf die Gefahren und Irrtümer
hinzuweisen, die in dieser heute modernen Heilserwartung liegen.
Indem sie die Voraussetzungen und Folgen aufdeckt, übernimmt die
wissenschaftliche Erkenntnis eine diagnostische und eine prophylaktische

Funktion. Der Geschichtswissenschaft fällt dabei die Aufgabe
zu, das Idealbild auf den Boden der Realität zurückzuführen, seinen

Wirklichkeitsgehalt herauszuschälen und damit zugleich die
faszinierende Kraft zu bannen, bevor sie, anstatt das Heil zu bringen,
Unheil und Verheerung anrichtet.

Von diesem Gesichtspunkt aus wollen wir auf die «Kirchengeschichte
Rußlands» von Erich Schick aufmerksam machen1. Das Werk verdient
Beachtung weit über den Leserkreis hinaus, der sich durch den Titel
angesprochen fühlt. Erich Schick bietet viel mehr, als der Titel seines

Buches verspricht. Die Kirchengeschichte bildet nur den äußeren Rahmen,

in den sich eine Fülle von Tatsachen und Zusammenhängen aus
dem politischen, religiösen und kulturellen Leben einfügt. Im Mittelpunkt

steht die Auseinandersetzung von Kirche und Staat, also jenes

1 Erich Schick: Kirchengeschichte Rußlands in den Grundzügen. I.Teil: Von
den Anfängen bis zur Zeit Peters des Großen. Verlag von Heinrich Majer,
Basel, 1945.

5 3 9



ewige Problem, das auch die Geschichte des Westens bestimmt. Die
Darstellung beschränkt sich aber nicht auf die Entwicklung der
Verhältnisse in Rußland. Erich Schick greift über die Grenzen nach West
und Ost hinaus, wo es sein Thema erlaubt, und zeigt die großen
Zusammenhänge, in denen die russische Welt selbst dann gestanden
hat, wenn sie nach außen hin völlig abgeschlossen schien.

Das Werk geht auf eine Aufsatzreihe zurück, die unter dem Titel
«Abwandlungen der messianischen Idee in der russischen Geschichte»
1943 im Evangelischen Missionsmagazin (87. Jahrgang, Heft 4—6)
erschienen ist. Das messianische Sendungsbewußtsein durchzieht, einem
Leitmotiv vergleichbar, die russische Geschichte. Erich Schick
kennzeichnet diesen russischen Wesenszug als «ein Sendungsbewußtsein,
das in letzte metaphysische Tiefen führt, einen für die ganze Welt
bestimmten oder wenigstens der ganzen Welt zugute kommenden,
unbedingt gültigen Auftrag für sich in Anspruch nimmt und einen
Zustand des Endgültigen verheißt. Nun bleibt sich jene metaphysische
Vertiefung, die wir als erstes Kennzeichen feststellten, durch die
Zeiten hin formal gleich und leistet dadurch den Dienst der
irrationalen Begründung für die anderen Merkmale des Messianismus;
inhaltlich aber ist sie den größten Wandlungen unterworfen, welche
innerhalb der menschlichen Geistesgeschichte überhaupt möglich sind.
Diese Wandlungen gehen hin und her zwischen bewußt christlichem
und ebenso bewußt antichristlichem Ideengehalt.» Dem Messianismus
des russischen Wesens entspricht der orthodoxe Panslawismus in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ebensosehr wie der Bolschewismus

in der Gegenwart. Diesem ausgeprägten Sendungsbewußtsein
steht nun aber in der Geschichte Rußlands ein zweites Leitmotiv, das

Rufen nach gestaltenden Kräften von außen her, gegenüber. «Dies
gerade gehört zu den Eigentümlichkeiten der russischen Seele, daß sie

immer wieder eine leitende Idee, die sie nicht in sich selbst erzeugt,
sondern aus einer anderen Gedankenwelt übernommen hat, ins
Absolute steigert, mit göttlichen Attributen belehnt und ihren eigenen
Weltauftrag damit identifiziert.» In dieser Hinsicht verbindet sich

die Idee von Moskau als dem Dritten Rom zwanglos mit dem
Grundgedanken der Dritten Internationale.

Die russische Geschichte zeigt eine Vielfalt von Aspekten, die es

als ausgeschlossen erscheinen läßt, eine einfache Formel zu finden
und sie als Idealbild dem Geist des Westens gegenüberzustellen. In
der desillusionierenden Auflösung eines Idealbildes und seines Absolut-
heitsanspruches liegt ein Hauptverdienst der Arbeit von Erich Schick.

Zunächst fällt die enge geistige Verbindung auf, in der Rußland
von Anfang an mit dem Westen gestanden hat. Gleichzeitig mit der

Aufrichtung der Normannenherrschaft in der zweiten Hälfte des

5 4 0



9. Jahrhunderts setzte die Christianisierung von Byzanz her ein. Das
Zusammenwirken von germanisch-staatlicher und byzantinisch-kirchlicher

Herrschaft bestimmte das Schicksal Rußlands für die folgenden
Jahrhunderte. Selbst die große Kirchentrennung vom Jahre 1054
hinderte nicht, daß die geistigen Bewegungen vom Westen nach dem
Osten hinüberfluteten. Besonders auffallend tritt das bei der mystischen

Welle in Erscheinung, die an der Wende vom 12. zum 13.
Jahrhundert die ganze damalige christliche und islamische Welt erfüllte.
So hat sich etwa die mystische Geschichtsdeutung des Joachim von
Floris, seine Lehre von den drei Zeitaltern und das Zukunftsbild einer
universalen christlichen Geist-Kirche, nicht nur dem abendländischen
Geistesleben tief eingeprägt, sondern auch die russische Geschichte bis

zu den Slawophilen im 19. Jahrhundert entscheidend geformt. Ein
weiteres einschneidendes Ereignis, das den Osten mit dem Westen
verbindet, ist dann die Eroberung von Konstantinopel durch die
Türken im Jahre 1453. Während man im allgemeinen nur die geistig-
kulturellen Auswirkungen dieser Katastrophe auf den Westen
beachtet, die Flucht der byzantinischen Gelehrten und Künstler nach

Italien, weist Erich Schick mit Nachdruck auf die politischen und
religiösen Folgen hin, die sich für Rußland ergaben. Erst durch die
Ehe von Sophie, der Nichte des letzten oströmischen Kaisers, mit dem
verwitweten Großfürsten Iwan III. erhielt die Idee von Moskau
als der Erbin und Nachfolgerin Konstantinopels einen machtvollen
Ausdruck. «Nun wurde der zweiköpfige byzantinische Adler in das
russische Staatswappen aufgenommen, und Iwan III. nahm den Titel
,Zar von ganz Rußland' an. Der Lehre von Moskau als dem dritten
Rom war der Weg bereitet.»

Wenn Rußland auch keine Renaissance und Reformation im
westeuropäischen Sinne durchgemacht hat, so wäre es doch verfehlt, sich

die russische Geschichte als kontinuierlichen Ablauf vorzustellen. Das

Jahr 1500 bedeutet für die Geschichte Rußlands eine ähnliche Geisteskrise

wie für das westliche Europa. Nachdem es Zar Iwan III.
gelungen war, 1480 Rußland von der über 250 Jahre dauernden
Tatarenherrschaft zu befreien, begann eine Epoche ständiger
Machterweiterung. Zugleich aber breitete sich eine Welle kirchlich-religiöser
Erschütterungen aus, die den Charakter der Ostkirche tiefgreifend
wandelte. Auf der einen Seite führte Joseph von Wolokolamsk eine
Klosterreform im Sinne eines extremen byzantinischen Staatskirchen-

tums durch. «Das Kloster soll te eine kirchlich-pädagogische Anstalt werden,

um die Führer der Hierarchie zu erziehen. Damit es dazu die
Möglichkeit habe, sollte es bewußt nach starker finanzieller und überhaupt
wirtschaftlicher Sicherung streben, also großes Eigentum zu erwerben
suchen. Anderseits bestand nun aber für Joseph die Aufgabe der

5 4 1



Hierarchie darin, die enge Verbindung zwischen Kirche und Staat
herzustellen und zu dokumentieren. Der Bischof ist der Diener der
Kirche und des Staates zugleich, darum ist auch das Kloster eine
kirchlich-staatliche Anstalt. Damit ist aber zugleich eine besondere
Anschauung von der Beziehung des Bischofs zum Herrscher und von den
Aufgaben dieses letzteren gegeben. Erste und größte Pflicht des Zaren
ist es, das orthodoxe Bekenntnis rein zu erhalten. Dafür hat ihm,
umgekehrt, die Kirche ihren Einfluß zur Verfügung zu stellen.»
Außer seiner Klosterregel verfaßte Joseph eine Anzahl polemischer
Reden und Aufsätze und gab sie unter dem bezeichnenden Titel «Der
Aufklärer» heraus. Darin sprach er zum ersten Male den Grundsatz
aus: «Der Zar ist der Natur nach allen Menschen gleich, der Gewalt
nach aber ist er ähnlich dem höchsten Gott.» Ein Satz, der dem
politischen und geistigen Leben des offiziellen Rußland durch vier
Jahrhunderte hindurch den Weg gewiesen hat.

Joseph von Wolokolamsk trat der Mystiker Nil Sorskij entgegen.
Auch er versuchte eine Reform des mönchischen Lebens, aber mit ganz
anderer Zielsetzung als Joseph. «Nil wollte nicht in erster Linie die

künftige Hierarchie schulen, sondern Menschen eines starken und
geistesklaren inneren Lebens heranbilden, die dann, einerlei, auf
welche Art, sei es in freier persönlicher Weise oder auch in amtlicher
Stellung, Führer ihrer Mitmenschen werden sollten. Er wollte,
daß die Mönche sich durch irgendwelche Handarbeit ernähren, um
ihren Lebensunterhalt zu verdienen, ihren Charakter in Zucht zu
halten und den Armen wohltun zu können; aber darüber hinaus
sollten sie nicht gehen.» Wenn Nil auch mit seinen Reformplänen
nicht durchdringen konnte, so wurde er doch zum Begründer jenes
asketischen Starzentums, das, mit dem franziskanischen Mönchstum
im Westen vergleichbar, für das gesamte geistliche und politische
Leben Rußlands bis zu Rasputin eine entscheidende Bedeutung
gewonnen hat.

Vor allem aber bewährt sich Erich Schicks Verbindung von
kirchengeschichtlicher und politischer Sehweise bei der rätselhaften Herrscher-
gestalt Iwans des Schrecklichen. In vielen Beziehungen darf man ihn
den wichtigsten Vorläufer Peters des Großen nennen. Doch ist es

nicht leicht, in die seelische Zwiespältigkeit und Hintergründigkeit
dieses bedeutenden Herrschers einzudringen. Als besonders ergiebig
erweist sich dabei das merkwürdige Verhältnis des Zaren zu seinem

in der Emigration lebenden Berater Fürst Krubskij, einem begeisterten
Anhänger Savonarolas. Der Briefwechsel zwischen diesen beiden
Männern gehört psychologisch zum Rätselhaftesten und zugleich
Aufschlußreichsten, was die russische Geschichte an Dokumenten
aufzuweisen hat.

5 42



Es bleibt uns noch übrig, kurz auf die Epoche Peters des Großen
hinzuweisen, mit der Erich Schick den ersten Teil seiner
Kirchengeschichte Rußlands abschließt. Die prägnante Darstellung des

Verfassers trägt dazu bei, das landläufige Bild zu korrigieren und zu
bereichern. Peter der Große erscheint nun nicht länger als jener
einseitige, nach Westen orientierte Neuerer, der die Kontinuität der
russischen Tradition unterbricht. Wir haben in ihm vielmehr eine
russische Ausprägung jener Herrschergestalten zu sehen, an denen
das Zeitalter des Absolutismus so reich war. Trotz aller nach außen

gerichteten Aktivität findet sich auch bei Peter dem Großen jener
innere Zwiespalt der russischen Seele zwischen messianischem

Sendungsbewußtsein und Hilferuf nach Westen. Peters inneres Wesen

wird besonders deutlich in der Auseinandersetzung mit der bedeutenden,

bisher zu wenig gewürdigten Gestalt des Theophan Prokopo-
witsch, Oberprokuror des Allerheiligsten Russischen Synod. Mit Hilfe
naturrechtlicher Kategorien gab er in seiner Schrift «Recht des

monarchischen Willens» 1722 eine zwar zeitgemäße, in der Folge aber
äußerst verhängnisvolle Rechtfertigung der absoluten Herrschaft des

Zaren über Kirche und Staat.
Erich Schick läßt seine Darstellung der Kirchengeschichte Rußlands

ausklingen mit einem Zitat aus dem grundlegenden Werk des

russischen Historikers Igor Smolitsch «Leben und Lehre der Starzen»

(1936): «Das Rußland nach Peter dem Großen ist die klassische Zeit
der russischen Gottessucher und Pilger, der frommen Landstreicher
und verschwärmten Sektierer, die Tag und Nacht, Sommer und
Winter, durch das ungeheure Land wandern. Raskol-Skiten und
Sektengemeinden fangen einen Teil der Umherirrenden auf. Andere
wieder, die unerschüttert an ihrem Glauben festhalten, pilgern von
Kloster zu Kloster und suchen in unstillbarem Verlangen einen

geistigen Führer auf ihrem Pfade der inneren Erkenntnis.» Mit Spannung
darf man daher dem zweiten Band des Werkes von Erich Schick

entgegensehen, der die Auseinandersetzung zwischen Kirche und Staat
in Rußland bis zur Gegenwart weiter verfolgen wird.

Die russische Wirklichkeit erweist sich bei gewissenhaftem Studium
ihrer geschichtlichen Entwicklung als ebensowenig ideal wie die Welt
des Westens. Nicht als Idealbild, an das sich eine Heilserwartung
knüpft, kann sie uns dienen, wohl aber als Spiegel, in dem wir uns
selbst wiedererkennen. Vielleicht läßt sich Rußland mit einem Vexierspiegel

vergleichen, der die menschlichen Proportionen in ungewohnter
Weise wiedergibt und dadurch manche Züge besonders deutlich erkennen

läßt. Niemals aber wird von, einem solchen Bild eine faszinierende

Wirkung mit ihren verhängnisvollen Folgen ausgehen, wenn wir uns
um die kritische Erkenntnis der geschichtlichen Wirklichkeit bemühen.

543


	Russland und Europa

