
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Artikel: Die Geschichte als Geschichte der Freiheit

Autor: Croce, Benedetto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759414

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GESCHICHTE

ALS GESCHICHTE DER FREIHEIT

VON BENEDETTO CROCE

Es ist ein berühmter Ausspruch Hegels, daß die Geschichte eine
Geschichte der Freiheit sei; dieser Satz wurde nach dem Hörensagen
von Cousin bis Michelet und andern französischen Schriftstellern in
ganz Europa verbreitet, hat aber bei Hegel und seinen Nachsprechern
einen Sinn angenommen, den wir vorhin kritisierten, nämlich den
einer Geschichte der ersten Entstehung der Freiheit, ihres Wachstums
bis zur Reife, ihrer Festigung in dieser endgültig erreichten Phase,
ohne daß sie dann weiterer Entwicklung fähig wäre (orientalische,
klassische, germanische Welt-Freiheit des einen, der Wenigen, Aller).
Hier wird das gleiche in anderer Absicht und mit anderer Bedeutung
gesagt, nicht um der Geschichte das Thema einer entstehenden Freiheit
zuzuweisen, die früher nicht bestand und dereinst sein wird, sondern
um die Freiheit als ewige Bildnerin der Geschichte und Subjekt jeder
Geschichte zu zeigen.

Als solche ist sie einerseits das erklärende Prinzip des geschichtlichen
Ablaufs und anderseits das moralische Ideal der Menschheit.

Nichts ist gegenwärtig öfter zu hören als die jubelnde Ankündigung
oder das faktische Zugeständnis oder die verzweifelte Klage, daß
die Freiheit nunmehr die Welt verlassen habe, daß ihr Ideal am
Horizont der Geschichte untergegangen sei, in einem Untergang ohne

Hoffnung auf Morgenröte. Wer so spricht, schreibt und denkt, der
verdient Verzeihung Kraft des Wortes Jesu: Denn sie wissen nicht,
was sie sagen. Wüßten sie es, und dächten sie nach, dann würden sie

gewahr werden, daß die Behauptung, die Freiheit sei tot, nichts
anderes sagt als das Leben sei tot und seine innerste Triebkraft gebrochen.

Und wer sich an das Ideal hält, wäre in großer Verlegenheit,
wenn er erklären müßte, welche Ideale er an die Stelle der Freiheit
gesetzt hat und durch welche die Freiheit je ersetzt werden könnte;
und auch hier würde man gewahren, daß ihm kein anderes

gleicht, kein anderes das Herz der Menschen in dem, was ihr eigentliches

Menschsein ausmacht, so schlagen läßt und kein anderes ist,
das dem Gesetz des Lebens selbst in gleichem Maß entsprechen könnte,

5 24



und daher der Geschichte; und ihm muß ein Ideal entgegenkommen,
in dem die Freiheit anerkannt und geachtet ist und ihr die Möglichkeit
gegeben wird, immer höhere Werke zu vollbringen.

Gewiß, der Philosoph, der den Legionen andersdenkender oder
andersredender diese apodiktischen Behauptungen entgegenschleudert,
kann belächelt werden oder auch verspottet, denn er scheint aus einer
andern Welt auf diese gefallen zu sein und nicht zu wissen, was die
Wirklichkeit ist, als wäre er blind und taub für ihre harten Züge,
ihre Stimme, ihre Schreie. Auch ohne zeitgenössische Ereignisse und
Umstände in die Betrachtung zu ziehen, infolge deren in vielen Ländern

die liberalen Ordnungen zusammengebrochen sind, die die große
Errungenschaft des neunzehnten Jahrhunderts waren, und in andern
Ländern ein ähnlicher Zusammenbruch herbeigewünscht wird, so zeigt
doch die ganze Geschichte mit kurzen Pausen unruhiger,
schlechtgesicherter und ungeregelter Freiheit, mit kurzem Aufblitzen eines

mehr erahnten als besessenen Glücks eine stürmische Folge von
Unterdrückungen, barbarischen Invasionen, Beraubungen, weltlichen
und geistlichen Tyranneien, von Kriegen zwischen den Völkern und
innerhalb der Völker, von Verfolgungen, Vertreibungen und
Richtstätten. Angesichts dieses Schauspiels klingt die Behauptung, daß die
Geschichte die Geschichte der Freiheit sei, wie eine Ironie, oder, wenn
sie ernsthaft vertreten wird, wie eine Ungereimtheit.

Aber die Philosophie ist nicht auf der Welt, um sich von der
Wirklichkeit übermannen zu lassen, wie sie sich in betroffenen und
getrübten Einbildungen spiegelt, sondern um sie von den Einbildungen
zu befreien und sie zu deuten. Und in ihrem Forschen und Deuten
sieht sie mit Ruhe, wie die Versklavung eines Menschen seinen
Freiheitsdrang entzündet und sein Selbstbewußtsein weckt, wie auf Zeiten
größerer Freiheit, Zeiten minderer Freiheit folgen; denn je festgegründeter

und unbestrittener eine freiheitliche Ordnung ist, desto eher

verfällt sie zur Gewohnheit und verliert in dieser Gewohnheit das

wache Selbstbewußtsein und die Schlagfertigkeit in der Verteidigung,
und so kann, wie bei Vicos «ricorsi», eine Rückkehr dessen stattfinden,

das man nie mehr auf der Welt zu sehen erwartete und das

seinerseits einen neuen Ablauf einleitet. So blickt er vielleicht auf die
Demokraten und Republikaner Griechenlands im vierten und Roms
im ersten Jahrhundert, als die Freiheit noch in den Einrichtungen

war, aber nicht mehr in den Seelen und den Bräuchen, und wie sie

auch jene Formen verlor, wie ein Mensch, der sich nicht zu helfen
gewußt hat und den man vergeblich mit guten Ratschlägen auf den
rechten Weg zurückführen wollte, endlich der harten Belehrung durch
das Leben ausgeliefert ist. Er sieht das erschöpfte, geschlagene Italien,
das die Barbaren in seinem prunkvollen kaiserlichen Gewand ins Grab

5 2 5



senken, als wendige Seefahrerin in den tyrrhenischen und adriatischen
Republiken auferstehen. Er sieht die absoluten Monarchen, die alle
zu Privilegien erstarrten Freiheiten der Barone und Geistlichkeit
brechen und ihre Regierung, die von ihren eigenen Beamten und
gestützt auf ihr eigenes Heer ausgeübt wird, über sie alle stellen und
wie sie damit eine breitere und zweckmäßigere Teilnahme der Völker
an der politischen Freiheit vorbereiten; und er sieht einen Napoleon,
der gleichfalls eine Freiheit zerstört, die nur mehr dem Namen und
dem Schein nach bestand, und der er Schein und Namen raubt, wie
er die Völker unter seiner Herrschaft gleichmacht und nach seiner
Herrschaft die Völker freiheitsdürstend zurückläßt und klarer bewußt,
was eigentlich die Freiheit ist, und die begierig sind, ihre Einrichtungen

zu begründen und dies bald darauf in ganz Europa vollbrachten.
Er sieht die Freiheit auch in düstereren und rauheren Zeiten in den
Versen der Dichter beben und sich in den Seiten der Denker festigen,
stolz und einsam in wenigen brennen, die sich der Umwelt nicht
anpassen, wie in jenem Freund, den Vittorio Alfieri im großherzoglichen

Siena des achtzehnten Jahrhunderts fand, als «freien Geist» in
«hartem Gefängnis» geboren, der lebte wie «ein schlafender Löwe»
und dem er den Dialog der «unbekannten Tugend» widmete. Er sieht
sie in allen Zeiten, und in den günstigen nicht weniger als in den
schlechten, und ihrer selbst bewußt nur in den Seelen weniger, wenn
es auch jene sind, die allein in der Geschichte zählen, so wie die großen
Denker, die großen Männer und die großen Werke aller Art nur zu
den wenigen sprechen, auch wenn die Menge sie bejubelt und
vergöttert, stets bereit, sie für andere Idole preiszugeben, und andern
Schlagworten, andern Führern in ihrem Hang zur Kriecherei und
zur Knechtseligkeit zu folgen. Und deshalb denkt er aus Erfahrung
und aus Ueberlegung, daß er in den liberalen Zeiten zwar die
angenehme Illusion hat, in großer Gesellschaft zu sein, und in unliberalen
Zeiten umgekehrt die wenig angenehme Illusion, einsam oder fast
einsam zu bleiben, daß aber zwar die erste Meinung eine optimistische
Illusion war, dafür jedoch die zweite Meinung eine pessimistische
Illusion. Dies und viele ähnlichen Dinge sieht er und schließt, daß
die Geschichte allerdings keine Idylle ist, aber auch kein «Schauerstück»,

sondern ein Drama, in dem alle Taten, alle Persönlichkeiten
und alle Choristen im aristotelischen Sinne «mittelmäßig» sind,
schuldig-unschuldig, aus Gutem und Bösem gemischt, und daß dennoch der
Leitgedanke in der Geschichte das Gute ist, dem das Böse schließlich
stets zum Ansporn dient; und daß das Werk stets ein Werk der
Freiheit ist, die immer die sozialen und politischen Bedingungen einer
tieferen Freiheit anstrebt und auch herstellt. Wer sich in Kürze
überzeugen will, daß die Freiheit nicht anders leben kann, als sie bisher

526



gelebt hat und stets in der Geschichte leben wird, im gefährlichen und
kämpfenden Leben, der denke einen Augenblick an eine Weit der
Freiheit ohne Gegensätze, ohne Bedrohung und Unterdrückung
irgendwelcher Art; und er wird sogleich zurückschrecken wie vor dem Bild
der unendlichen Oede, die ärger ist als der Tod.

Und wenn wir diesen Standpunkt wahren, was sind dann die Leiden

ob der verlornen Freiheit, die betrogenen Hoffnungen, die Worte
der Liebe und des Zornes, die in gewissen Augenblicken und gewissen
Epochen der Geschichte aus der Brust des Menschen brechen? Schon
früher wurde es für einen entsprechenden Fall gesagt: weder sind es
philosophische, noch historische Wahrheiten, aber es ist auch kein
Trug und Traum; es sind die Regungen des ethischen Gewissens, es
ist die werdende Geschichte.

Aus dem soeben im Verlag A. Franke AG., Bern, erschienen Werke:
«Die Geschichte als Gedanke und als Tat», übersetzt von
François Bondy und eingeleitet von Hans Barth. Wir werden eine
kritische Würdigung des bedeutenden Werkes folgen lassen. Red.

527


	Die Geschichte als Geschichte der Freiheit

