
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

?BERNHARD FEHR REVIV1VUS

In Robert Hichens' Studentenroman
«That which is Hidden», der 1939
erschien und das Leben an unserer Zürcher

Universität schildert, kommt ein
Professor der englischen Literatur vor,
von dem es heißt, er sei der «star
Professor of Zurich», ein bewundernswerter

Mann, der die bei weitem beste
Geschichte der englischen Literatur
geschrieben habe, die es auf deutsch gebe;
er sei übrigens nicht nur sehr belesen,
sondern auch höchst unterhaltsam.
«Seine Vorlesungen unterscheiden sich
insofern von denen anderer, als sie sich
niemals wiederholen; gemächlich und
ausführlich durchstreift er die ganze
englische Literatur, ohne je fertig zu
werden und von vorne anzufangen.»

Damit hat Robert Hichens, oder wer
immer damals an seiner Schreibmaschine
saß, etwas namhaft gemacht, was
tatsächlich für die Vorlesungen Bernhard
Fehrs bezeichnend war; sie vermehrten
sich gleichsam durch Spaltung aus sich
selbst. Auch ein noch so hohes Semester
dürfte kaum je dieselbe Vorlesung zum
zweitenmal gehört haben. Es war nicht
Fehrs Art, einmal gewonnene und aufs
Eis gelegte Ergebnisse immer wieder
abzugeben und als solche wirken zu
lassen; er strebte eine unmittelbare und
persönliche Wirkung an, eine solche des

Auftretens und des Vortrags, ja sogar
manchmal des Abgangs, namentlich in
den für ein breiteres Publikum berechneten

Donnerstagabendvorlesungen, die
deshalb für ihn eine unerhörte
Belastung darstellten. Man begreift, daß er,
wie Prof. Ernst Howald vermerkt hat,
die Donnerstage des Semesters zählte;
denn Fehr gab sich dabei in einem
Maße aus, wie etwa von Dickens und
seinen Vortragsabenden überliefert

wird. Der Vergleich hinkt weniger, als
auf den ersten Blick scheinen mag;
denkt man nämlich an jene Stunden
zurück, so sind es nicht in erster Linie
wissenschaftliche Erkenntnisse und
Offenbarungen, was einem dabei einfällt;
es sind ganz einfach Inhaltsangaben. Ob
es sich um einen großen viktoriani-
schen Roman oder um ein Stück von
Shakespeare handelte, nie wird man
vergessen, wie Fehr die Gestalt einer
Becky Sharp oder das Paar Othello-
Jago nicht analysierte, nicht interpretierte,

sondern recht eigentlich agierte,
sie mit schauspielerischen Mitteln (um
nicht zu sagen, nekromantischem
Gebaren) vor den Zuhörern erstehen ließ
und so, wenn nicht das Verständnis,
doch das Erlebnis einer Dichtung
entscheidend förderte. Auch in seinen
Veröffentlichungen wirkt Fehr dort, wo er
ideengeschichtliche Zusammenhänge
darzustellen sucht, merkwürdig uneigen
und unverbindlich.

Bei Byron pflegte er mit Vorliebe
das Urteil Goethes anzuführen: «Sobald

er reflektiert, ist er ein Kind.»
Ohne den Vergleich unziemlich
überspannen zu wollen, kann man doch
auch von Fehr behaupten, er habe vor
allem die Kraft der Einfühlung und
Verlebendigung besessen, während ihm
an festen Grundbegriffen und deren

Anwendung wenig lag. Er lebte gleichsam

der Hebbelschen Maxime nach:
«Wirf weg, damit du nicht verlierst»,
immer bereit, die Einsichten von
gestern um der heutigen willen preiszugeben.

Friedrich Brie sagt von ihm, er
habe es verstanden, «alle Anregungen
aufs schnellste zu verarbeiten, zu ordnen

und mit sicherem Instinkt für das

Wesentliche und Wirksame in einer
impressionistischen Schreibweise
wiederzugeben, ohne sich über die Richtigkeit

492



im einzelnen viel Gedanken zu
machen.» Literaturgeschichte im eigentlichen

Sinn wird man bei dieser

Veranlagung kaum erwarten.
Nichts ist in dieser Hinsicht bezeichnender

als Fehrs Haltung in der

Shakespeare-Frage. Zu einer Zeit, als es die

englische Shakespeare-Forschung längst
als ihre Aufgabe betrachtete, der
geschichtlich gegebenen Wirklichkeit ihre
Gesetze und Wertungen abzutrotzen
und so den elisabethanischen Shakespeare

wiederum sichtbar zu machen, ging Fehr

in einem Aufsatz über «Das

Shakespeare-Erlebnis in der englischen
Romantik» so weit, diese Richtung rundweg

abzulehnen: «Nicht die Wirklichkeit

Shakespeares galt es zu fassen;

denn diese war gewesen, war Besitztum

einer anderen, sie schaffenden Zeit,
in der auch Shakespeare stand, die mit
ihr und mit ihm starb und uns

genommen ist. Vielmehr mußte eine

Shakespeare-Wahrheit gesucht werden,
die ebensosehr wie an das Objekt an
das suchende Subjekt gebunden war und
von ihm nur auf dem Wege des

Kunsterlebnisses gefunden werden konnte.»
Gewiß, für den Dichter, für Keats, kam
es auf Wahrheit an, nicht auf
Wirklichkeit; ob auch für den
Literaturhistoriker? Angeregt durch Middleton
Murrys Buch über Shakespeare und
Keats scheint Fehr sich ganz die
romantische Shakespeare-Auffassung zu
eigen gemacht zu haben, ohne sich zu
verhehlen, daß sich daraus höchstens
eine «Pluralität von Wahrheiten»
ergebe. Mit einer solchen hat Fehr sich

offenbar abgefunden; wie er denn
beispielsweise dem Shakespearewerk Gundolfs

gegenüber nicht den Standpunkt
des Literaturhistorikers eingenommen,
sondern es mit derselben Anerkennung
besprochen hat wie später die ganz

entgegengesetzten Werke von Levin
Schücking, Dover Wilson und andern

Autoren der englischen Schule.

Der erwähnte Shakespeare-Aufsatz
Fehrs ist zusammen mit vielen andern

wiederabgedruckt in einem Band, den

Prof. Max Wildi unter dem Titel «Von
Englands geistigen Beständen» (im Ver¬

lag Huber & Co., Frauenfeld)
herausgegeben hat. Ein überaus liebevoll
zusammengestelltes Buch, das seit seinem
Erscheinen schon vielen die Gestalt
Bernhard Fehrs redit lebhaft in
Erinnerung gerufen und sie veranlaßt hat,
sich von neuem über die Bedeutung
des 1938 verstorbenen großen Anglisten
Rechenschaft zu geben; denn es ist
schlechterdings mit allem ausgestattet,
was man in einem solchen Bande sucht.
Neben Bildnis und Lebensbild enthält
es auch eine Bibliographie, die anzufertigen,

eine gewaltige Arbeit war, umfaßt

sie doch mehr als vierhundert Nummern,

zumeist Veröffentlidiungen in
Zeitungen und Zeitschriften. Schon daraus

wird deutlich: wenn je die postume
Sammlung von Aufsätzen einen Sinn
hatte, dann bei Bernhard Fehr, der auf
seine Mitarbeit an Tageszeitungen,
vornehmlich der «Neuen Züricher
Zeitung», so stolz war, daß er einmal in
einer Vorlesung darauf hinwies, indem
er mit einem Zwinkern bemerkte: «It's
a very good paper; I often write for it
myself!» Der Herausgeber sagt daher
nicht zuviel, wenn er in seinem
aufschlußreichen Nachwort betont: «Die
wissenschaftlichen und journalistischen
Aufsätze nehmen im Lebenswerk Bernhard

Fehrs eine außerordentlidi wichtige

Stellung ein. Fast alle Erkenntnisse
und Ausblicke wurden von ihm zuerst
in Aufsätzen dargestellt, und sehr vieles,

darunter die Frucht der letzten
Jahre, ist uns einzig in dieser Form
bewahrt.»

Aus keinem einzelnen seiner Werke
spricht uns die Persönlichkeit Fehrs so
quicklebendig an wie aus diesem Band,
der neben zwei ungedruckten
Manuskripten aus dem Nachlaß achtzehn
Aufsätze und Abhandlungen aus
mancherlei heute schwer zugänglichen Re-
positorien wieder in Umlauf bringt.
Dies ist die eigentliche Ueberraschung
dabei: Man glaubt, einen frommen
Gedenkband in die Hand zu nehmen, ein
Denkmal, um das Grab der Erinnerungen

gefällig zu beschweren, und
dann ist es auf einmal ein ganz neues
Werk, das Unbekanntes in rauhen

493



Mengen enthält, womit nicht nur die
Bibliographie gemeint ist, aus der zum
Beispiel hervorgeht, daß Fehr sich
mehrfach auch mit Erscheinungen der
amerikanischen Literatur befaßt hat.
Diese «Ausgewählten Aufsätze» erscheinen

zudem in einem Zeitpunkt, wo sie

dringend gebraucht werden, gebärdet
sich doch eine gewisse Engländerei
heute gerade da am lautesten, wo die
Kenntnisse von Land und Leuten am
bescheidensten sind und die absonderlichsten

Vorstellungen bestehen über
«this happy breed», «dies Volk des

Segens», wie A. W. Schlegel die Stelle so
meisterhaft verdunkelt hat. Da Fehrs
Gedanken in seinen letzten Jahren stets
über die Welt der Bücher
hinausschweiften, ist dieses Lesebuch gleich
ergiebig in literatur- wie in
kunstgeschichtlicher, in england- wie in sprach-
kundlicher Beziehung, reicht es doch

von den Anfängen des Engländertums
im 16. Jahrhundert über die mannigfachen

Wandlungen englischen Wesens
seither bis zum modernen Roman,
seiner Sprache und seinem Stil. Es ist
nicht nur eine in hohem Maße
abwechslungsreiche und unterhaltende
Lese, die wir Max Wildi verdanken,
sondern ein schlechthin unersetzliches

Englandbuch. Das Beste über England
ist stets von Ausländern gesagt worden;

der Engländer selber hat weder
Abstand noch Uebersicht, um sein

eigenes Dichten und Trachten mit
derselben Klarheit zu erfassen, wie es dem
wahlverwandten Geiste Fehrs gegeben

war. FRITZ GÜTTINGER

DA'S MYTHOLOGISCHE
IN DER RELIGION

Das Mythologische ist vielen Menschen

unserer Zeit ein ernsthaftes
Anliegen geworden. Einstmals war es lediglich

ein Bildungsgegenstand, etwa an
den Unterricht der lateinischen und
griechischen Sprache geknüpft oder
angefügt an die Unterweisung im
Kunstverständnis der antiken Plastik und der
Malerei vom 15. bis 18. Jahrhundert,

oder es war die traditionale Formenwelt,

in der sich die Poeten (die sich

mit nicht-religiösen Stoffen beschäftigen
wollten) spielerisch ergingen. Aber
schon Goethe nahmMythologeme ernst:
Zeus-Ganymed und Zeus-Prometheus,
beispielsweise, sind Gefäße, die schwerem,

philosophisch-religiösem Inhalt die
Form geben; und ähnlich auch der
Philosoph Schelling: Jupiter und
Saturn sind bei ihm kosmogonische
Prinzipien.

Mit dem langsamen Zerfall der christlichen

und der anderen Konfessionen
als «herrschender» und «maßgebender»
Religionen und Kirchen während des
19. und 20. Jahrhunderts in Europa
wurde alles Mythische suspekt. Man
«entlarvte» in ungeheuerer Gelehrtenarbeit

die «historischen» Berichte der
verschiedensten Religionen als Mythen,
und umgekehrt suchte man in Mythologien

einen «verborgenen» oder
«verdorben» überlieferten, geschichtlichen
oder naturgeschichtlichen Inhalt. Und
— eines Tages entdeckte man, daß

ganze Mythologien oder einzelne My-
thologeme veränderlich und dennoch
in der Veränderung sich bewahrende
Gestalten der Inhalte der Psyche sind,
die seit je einen «symbolischen»
Ausdruck suchten.

Zu dieser höchstwichtigen Entdek-
kung und Erkenntnis gelangte man auf
Umwegen. Ein Beispiel sei hierfür
gegeben: Friedrich Nietzsche, dieser
eigentümliche Mythologe und Philosoph,
ahnte in dep althellenischen Religiosität
den orphischen Gott Dionysos als die
ungeheuere Kraft in der Seele jener
Hellenen, die die Tragödie und die
Komödie schufen. Dieser Dionysos war ein
«Bild», ein Ur-Bild, wirksam in der
eigenen Seele Nietzsches, das sie nach
und nach völlig ergriff und sich in ihr
zu «Dionysos dem Gekreuzigten»
erweiterte; den Geist aber des Mytho-
logen und Philosophen, der dieses «Bild»
nicht in den Kosmos der Phänomene
«einordnen» konnte, versenkte es in
jene immerwährende Nacht, aus der es

keine «Wiederkehr» oder «Wiedergeburt»,

weder im johanneischen noch

494



im goetheschenSinne, gibt.«Gott», «der»

Gott Piatons und der Gläubigen des

Alten und Neuen Testaments war für
die also von «Dionysos» ergriffene
Seele «tot»; und indem Nietzsche dies

laut verkündete, gab er der Ansicht von
Millionen Menschen Ausdruck. Der
tragisch verlaufene Einzelfall Nietzsches

eröffnete andern philosophischen Schriftstellern

den Blick für die allgemeine

Verbreitung des in Rede stehenden

psychischen Phänomens; z. B. erkannte

Georges Sorel, der revolutionäre
Soziologe, daß in der Seele des Menschen

überhaupt, auch nach dem «Tode» der

traditionellen Gottesvorstellung,
«Bilder», auch «mythische Residuen»

genannt, entweder ruhen oder höchst

tätig sind, wie: «der Held», «der totale
Aufruhr», «der vollkommene Endzustand»

u. a. m., «Bilder», die nicht ohne
weiteres rational erfaßbar sind (vor
allem nicht vom Intellekt der von ihnen
seelisch «Ergriffenen») und, daß diesen
«Bildern» die Möglichkeit größter
soziologischer Wirksamkeit eignet, welche
Möglichkeit sich moderne
Willensmenschen auf politischem Gebiet nicht
entgehen ließen.

So war es mit der Zeit notwendig
geworden, «das Mythologische» mit den
Mitteln einer wissenschaftlichen
Philosophie, zunächst einmal im Rahmen
eines, wenn auch umfangreichen Gebietes,

dem der Religion, zu untersuchen,
und Fritz Medicus leistete diese Arbeit,
deren Ergebnis die Schrift «Das Mythologische

in der Religion» ist1.

Man möchte dieses reife und meisterliche

Buch «das letzte Werk des

kritischen Geistes des 19. Jahrhunderts»
nennen. Wahrhaftigkeit ist die Kraft,
die dem Verfasser die Feder führt.
Helles Bewußtsein, reiche Erfahrung im
Geistigen und eine zutiefst menschliche

Haltung verleihen diesem (ohne jeden
literarischen Ehrgeiz geschriebenen)
Buche eine eigentümliche Schönheit. —
Es ist zu empfehlen, das Buch von der

1 Fritz Medicus: Das Mythologische in der

Religion. Eine philosophische Untersuchung.
226 Seiten. Eugen-Rentsch-Verlag, Erlenbach-

Zürich, 1944.

ersten bis zur letzten Seite nachdenklich
durchzulesen, denn es ist ganz eigentlich

geschrieben, um zum Nachdenken
anzuregen; es bietet darum kein
geschlossenes Lehrsystem, auch legte der
Verfasser keinen Wert darauf, daß
seine sämtlichen Aussagen völlig
widerspruchsfrei seien (wenn das in einem
solchen doch äußerst «aktuellen» Werk
überhaupt möglich wäre!), aber der
nachdenkliche Leser wird nach der Lektüre

finden, daß er nunmehr die
«mythischen» Elemente im Zeitgeschehen
(nicht nur in der Religion) mit befreitem

Auge erblickt und beurteilt.
Nur die zentrale These des Werkes

sei hier wiedergegeben: «Von
Erlebnissen, die das sinnlich Bedingte und
dessen begriffliche Durcharbeitung
übersteigen, ist keine andere als symbolische
Mitteilung möglich Aus dem (und
weiterem) Dargelegten ist leicht
abzunehmen, daß eine gänzliche Entleerung
der Religion vom Mythischen auf eine
Auflösung der Religion hinauslaufen
würde. Anders als symbolisch kann von
dem, was ihr wesentlich ist, überhaupt
nicht gesprochen werden.»

Mit anderen Worten heißt das: wenn
sich im Mythischen und im Religiösen
überhaupt etwas Wesentliches ausdrückt,
und wenn nur «symbolisch» von ihnen
gesprochen werden kann, so bewegen
wir uns unser ganzes Leben lang (nicht
nur in der äußeren Welt des Auges,
sondern auch «innerlich») in einer Welt
der «Bilder und der Schatten».

Aus dieser Bilder- und Schattenwelt
hat sich schon mancher «religiöse»
Mensch herausgesehnt, aber dann sehnte
er sich eben nach dem Lebensende, wie
denn der scharfsinnige englische
Konvertit Kardinal Newman auf sein
Grabmal (an das Apostelwort
erinnernd) die Worte setzen ließ: Ex umbris

et imaginibus in veritatem. Medicus

zitiert diese Grabschrift des
Kardinals beifällig, wie er denn meint, daß
für diesen und andere «gebildete
Katholiken» die «positive religiöse Wahrheit

nicht anders als symbolisch sein
könne». (Was dahingestellt bleiben möge!)

Bei unserer obigen freien Umschrei-

495



bung der Problemwelt des Buches von
Fritz Medicus leitete uns die Absicht,
dem Leser das Auge dafür zu öffnen,
wie bedeutend dieses Werk in die
geistige Auseinandersetzung unserer Zeit
eingreift und wie nötig denen, die über
die religiösen, philosophischen,
psychologischen und soziologisch-politischen
Fragen verantwortlich mitzureden
haben, das genaue Studium desselben ist.

Wenn wir im Sinne einer der
Aufgaben unserer Zeitschrift, jener nämlich,
den kulturellen Konnex einer Publikation

in knappster Form zu zeichnen,
so müssen wir (damit allerdings die
Thematik des besprochenen Buches

überschreitend) darauf hinweisen, daß schon

lange eine neuere gründliche
Untersuchung fällig wäre über die Rolle «des

Poetischen» in unserer Kultur (z. B. im
Religiösen, im Politisch-Soziologischen,
in den Künsten usf.), eine Arbeit, die

wohl am besten von einem geschulten
Philosophen geleistet werden könnte,
wobei sich denn bald zeigen würde, daß
«das Poetische» (im Sinne Piatons und
Goethes), das im öffentlichen Bewußtsein

derzeit stark zurückgedrängt ist
(oder gar im Dienste politischer Agitation

illegitime Sklavenarbeit leistet),
aus dieser Verdrängung befreit, alsbald
seine seit jeher klärende, befreiende und
erhebende Kraft den andern
Kulturbezirken zuleiten würde; insbesondere
würde sich erweisen, daß das gewichtige

«Symbolische» (welches der eigentliche

Gehalt des Mythologischen ist)
gerade im «Poetischen» zu «reinster»
Darstellung und Wirkung gelangt.
Hervorragende Leistungen großer Dichter
harren solcher Fruchtbarmachung für
unsere Kultur. PAUL SCHMITT

DIE BEDEUTUNG
DER POLITISCHEN PARTEI

Eine bemerkenswerte, auf sorgfältigen

Untersuchungen rechtlicher,
politischer und sozialer Beziehungen
beruhende Arbeit von François Lachenal1

1 Le parti politique. Sa fonction de droit public
(en particulier dans le droit public suisse)
Verlag Helbling & Lichtenhahn, Basel 1944-

madit es sich zur Aufgabe, die Bedeutung

der politischen Partei in der
heutigen, besonders der schweizerischen
Demokratie einer eingehenden Prüfung
zu unterziehen. Die Arbeit könnte
eigentlich in zwei Abschnitte eingeteilt
werden, einen vorwiegend juristischen
und einen sozialpolitischen. In dem
ersten, vorwiegend juristischen Teil weist
der Verfasser vor allem auf den
tiefgehenden Unterschied zwischen der
rechtlichen, speziell öffentlich-rechtlichen

und der sozialen, politischen
Stellung der Parteien hin. Die Parteien
stellen zivilrechtlich nichts Besonderes
dar; sie entsprechen meistens der Form
des Vereins im Sinne von Art. 60 ff.
ZGB., weniger häufig der einfachen
Gesellschaft im Sinne von Art. 530 ff. OR.
Die Abweichung von andern Vereinen
und Gesellschaften besteht in ihrer
öffentlichen Funktion, nämlich darin,
daß sie ihre Ziele durch die Erlangung
von Macht und Einfluß über den Staat
zu verwirklichen trachten. Und zwar
erstreckt sich ihr Einfluß auf alle
staatlichen Gewalten, auf das Parlament, die
Regierung, ja sogar auf die richterliche
Behörde, wenn auch die beiden
letzteren, besonders die richterliche
Behörde, sich ein größeres Maß von
Unabhängigkeit bewahren konnte. Die
Bedeutung der politischen Parteien im
heutigen staatlichen Leben kommt
namentlich in den Parlamenten zum
Ausdruck. Nach der Auffassung der
liberalen Staatsdenker der Französischen
Revolution

t
und des 19. Jahrhunderts,

wie z. B. von Siejès, Benjamin
Constant, Bluntschli, war das Parlament
die Vertretung der Gesamtheit des Volkes.

Eine Vertretung von Volksgruppen,

Ständen, Partikularinteressen würde
ihren Grundsätzen heftig widersprochen
haben. Eine zweite Forderung des
Liberalismus ging dahin, daß das
gewählte Parlamentsmitglied nach der
Wahl von seinen Wählern unabhängig
sei, im Gegensatz zu den Mitgliedern
der Etats généraux oder der

Tagsatzung ohne Instruktionen sein Amt
ausübe. Dieses zweite Postulat ist in
der schweizerischen Bundesverfassung

496



und in zahlreichen kantonalen Verfassungen

rechtlich verankert worden,
besagt rechtlich allerdings nur soviel, als

daß das gewählte Parlamentsmitglied
in keinem rechtlichen Verhältnis zu
seinen Wählern steht. Die auf das

repräsentative System zugeschnittenen

Forderungen der genannten liberalen

Theoretiker decken sich jedoch nicht

ganz mit den mehr in der zweiten

Hälfte des 19. Jahrhunderts und am

Anfang des 20. Jahrhunderts zum

Siege gelangten demokratischen Ideen.

Diese verlangen, daß das Parlament

das Spiegelbild der politischen,
wirtschaftlichen und sozialen Strömungen

und Gegensätze im Volke sei, und

daß die Parlamentsmitglieder sich auch

nach ihrer Wahl dauernd nach den

Wünschen des Volkes zu richten haben.

Im demokratischen Staate lassen sich

die Parteien als «agents intermédiaires»
zwischen Volk und Parlament rechtfertigen.

Aber auch der demokratische

Staat lehnt es ab, den politischen
Parteien öffentlich-rechtliche Funktionen
zuzuweisen, diese als Vertreter der
verschiedenen Interessengruppen gegenüber
dem Staate zu anerkennen. Das öffentliche

Recht des schweizerischen Bundesstaats

und der Kantone ignoriert die

Parteien. Lachenal zeigt nun, wie es

trotz dieser Ignorierung den politischen
Parteien gelungen ist, ihre Machtpositionen

auszubauen. Ein Beispiel dafür:
Es steht zweifellos fest, daß in der

heutigen Demokratie die endgültigen
Parlamentswahlen gegenüber dem
Verfahren zur Aufstellung der für die

Wahl zu bestimmenden Kandidaten an

Bedeutung nachstehen. Wer hat aber

nach schweizerischem Bundesstaatsrecht

die Befugnis, die Kandidaten
vorzuschlagen? Für das Zustandekommen

eines Wahlvorschlages bedarf es der

Unterstützung von 15 Personen. Nach

dem Staatsrecht der einzelnen Kantone

variiert die Zahl der für einen

Wahlvorschlag erforderlichen Personen
zwischen zwei und dreißig. Die Organisation

dieser Wahlvorschlagsgruppen
wird durch die Wahlgesetze nicht
geordnet. Das ist das Bild, das die Rechts¬

ordnung vermittelt. Tatsächlich sind es

jedoch die Parteien, die die den
Wahlvorschlagsgruppen durch die Wahlgesetze

übertragene Rolle übernommen
haben. Dies ist verständlich, wenn man
bedenkt, daß nur sie mit ihrer über
das ganze Wahlgebiet sich erstreckenden

Organisation in der Lage sind,
einen Wahlkampf zu bestehen und ihre
Kandidaten allen Wählern bekanntzumachen.

Diese tatsächliche Monopolstellung

hinsichtlich der Wahlvorschläge
würde dem demokratischen Gedanken
nicht widersprechen, wenn die Parteien
als agents intermédiaires des Volkes
dessen Stimme zum Ausdruck bringen
würden. Da aber nur ein kleiner Teil
der Aktivbürger sich einer Partei
angeschlossen hat und bei dem
hierarchischen, oligarchischen Aufbau der
größeren Parteien dem einzelnen
Parteimitglied höchstens ein indirekter
Einfluß eingeräumt wird, ist der
überwiegende Teil des Volkes bei der
Bestimmung der Wahlkandidaten
ausgeschaltet. Denn es sind nicht die
Mitgliederversammlungen, die zu den
Wahlkandidaten Stellung nehmen, sondern
die Delegiertenversammlungen, und
auch deren Tätigkeit beschränkt sich

darauf, die von der Parteiexekutive und
den von dieser ernannten Wahlkommissionen

vorgeschlagenen Listen zu
genehmigen. Wie sehr die tatsächliche
Entwicklung an der rechtlichen Ordnung
vorbeigeht, zeigt die Betrachtung der
heutigen Stellung der politischen Partei
in den eidgenössischen und kantonalen
Räten. Die Bestimmungen über die
innere Organisation und die Tätigkeit
der Parlamente sind in den
Geschäftsordnungen zusammengefaßt. Diese
erwähnen das Wort Partei überhaupt
nicht. Sie sprechen aber — das ist von
Kanton zu Kanton verschieden — von
Fraktionen. Lachenal unterscheidet
zwischen Fraktion im formellen und
materiellen Sinne. Im formellen Sinne ist
die Fraktion ein «organe technique destiné

à faciliter les travaux de législation».

Nur im materiellen Sinne ist die
Fraktion eine «unité de volonté
représentant un parti politique». Im allge-

497



meinen trifft die formelle Bedeutung
zu, und es ist demnach rechtlich durchaus

möglich, daß sich Fraktionen aus
den Mitgliedern verschiedener Parteien
bilden. Aber auch in den wenigen Fällen,

in denen dem Worte Fraktion
materielle Bedeutung beigemessen werden
dürfe, sei es in keiner Weise gerechtfertigt,

die Fraktionen rechtlich als
Parteiorgane zu bezeichnen. Tatsächlich
sind jedoch die parlamentarischen
Fraktionen in ein so starkes Abhängigkeitsverhältnis

zu den außerparlamentarischen

Parteiinstanzen geraten, daß

es heute nicht mehr abwegig erscheint,
jene «Organe» der Parteien im Parlament

zu nennen. Dies geht klar aus den
Parteistatuten und den tatsächlichen

Gepflogenheiten hervor. Der Abhängigkeit
der Fraktionen von den Beschlüssen

der außerparlamentarischen
Parteiinstanzen entspricht eine Bindung des

einzelnen Abgeordneten an die
Beschlüsse seiner Fraktion. Die Niclitbefol-
gung der Fraktionsbeschlüsse zieht
einen schriftlichen oder mündlichen
Verweis oder sogar den Ausschluß aus
der Fraktion nach sich, ja, nach den
Statuten einer Partei können die
Sektionen der Wahlkreise einen
widerspenstigen Volksvertreter einladen, sein

Mandat niederzulegen. Lachenal fragt
sich, ob das Obligatorium der Fraktionsbeschlüsse

verfassungswidrig sei und
verneint mit Recht diese Frage. Zwar
verstößt das Obligatorium der
Fraktionsbeschlüsse gegen den Geist der
Verfassungen. Dieses Obligatorium kann
jedoch deshalb nicht verfassungswidrig
sein, weil es überhaupt keine
Rechtswirkung auslöst. Die Sanktionen, die
die Parteien für diesen Ungehorsam
vorsehen, berühren die Stellung der
Parlamentsmitglieder als solcher
überhaupt nicht.

Durch die wachsende Bedeutung der
Fraktionen, ihrer Beratungen und
Beschlüsse erhalten die Beratungen innerhalb

des Gesamtparlamentes einen nur
mehr formellen Charakter. «Le stade
préparatoire devient le stade
déterminant.» Ja, durch die Einführung des

Obligatoriums der Fraktionsbeschlüsse

wird die Gefahr einer Abänderung des

wirklichen Bildes der Meinungen in
einem Parlament zugunsten eines
Scheinbildes heraufbeschworen, da sich

nicht mehr die Auffassungen der
einzelnen Parlamentsmitglieder, sondern
der ihre Mitglieder verpflichtenden
Fraktionen gegenüberstehen. Die
Abhängigkeit der Fraktionen von den
außerparlamentarischen Parteiinstanzen
räumt den letzteren einen entscheidenden

Einfluß auf die Gesetzgebung ein.
Der Verfasser glaubt nicht etwa, daß
der Kulminationspunkt des Parteienstaates

in der Schweiz erreicht sei,
sondern er befürchtet einen ständigen
Machtzuwachs der Parteien auch für
die Zukunft. Zwar muß er zugeben,
daß noch andere politische Kräfte und
Einrichtungen vorhanden sind, die dieser

Tendenz entgegentreten können,
wie z. B. audi die Einrichtungen der
unmittelbaren Demokratie; aber dies
sei alles ungenügend und bedeute nur
ein schwaches Hindernis gegenüber der
konstanten Ausdehnung des Parteienstaates.

Die Zukunft unseres Staates
muß dem Verfasser um so düsterer er-
sdieinen, als er aus der heutigen
Entwicklung eine ständige Angleichung der
Parteien an die wirtschaftlidien und
sozialen Gruppen und Klassen zu
beobachten glaubt. Einerseits würden
dadurch die Parteien in ihrem Gefüge sozial
unterbaut, anderseits werde es jedoch
immer weniger möglich, die Gegensätze
zwischen den Parteien zu überbrücken,
besonders w^il diese heute die Neigung
zeigten — namentlich die extremistischen
Parteien —, das Leben ihrer Mitglieder
totalitär zu erfassen.

Der Verfasser prüft in seinem
vorwiegend sozial- und rechtspolitischen
zweiten Teil die verschiedenen
Vorschläge zur Ueberwindung des Parteienstaates.

Davon ausgehend, daß die
heutigen Parteien nur der Ausdruck der
tiefen sozialen Gegensätze innerhalb des

Volkes seien, lehnt er alle gesetzgeberischen

Versuche zur Abänderung des

Wahlverfahrens, des Wahlvorschlags-
verfahrens oder zur Anerkennung der
Parteien als öffentlich-rechtlicher Ein-

498



richtungen ab, da durch solche
gesetzgeberischen Erlasse niemals die sozialen
Wurzeln des Uebels erfaßt würden.
Zum Lösungsversuch des Ständestaates

übergehend, weist Lachenal die

Ersetzung des Parteienparlamentes durch
ein Parlament der Stände oder Berufe
zurück. Ihm ist entschieden beizustimmen,

wenn er hierbei betont, daß das

Mitglied einer parteimäßigen Fraktion
durch seine Teilnahme an den

Fraktionssitzungen doch wenigstens über
alle staatlichen Fragen unterrichtet
werde, während das Mitglied einer
parlamentarischen Berufsgruppe in den

Gruppensitzungen nichts erfahren werde,

was über den Gesichtskreis dieses

Berufes hinausgehe.
Die Stellung der Partei in den

Staaten mit Einparteisystem bildet
den Schluß der Arbeit. Er ist wohl
der schwächste Teil der Abhandlung.

Die nationalistisch-faszistischen
Systeme werden eigentlich nur aus
dem Grunde bekämpft, weil sie die
sozialen Klassengegensätze in keiner
Weise überwunden haben, die
Klassengegensätze, die Lachenal, stark einseitig,
für die Ursache der heutigen
Parteigegensätze hält. Obgleich Lachenal sich

gegenüber der kommunistischen Lösung
der UdSSR, einer klaren Stellungnahme
enthält, so scheint er diese doch
anzunehmen, allerdings unter der
Voraussetzung, daß dort wirklich die
Klassenunterschiede aufgehoben sind. Es leistet
auch nur der terminologischen
Verwirrung Vorschub, wenn Lachenal die
demokratische Grundstruktur des

heutigen Rußlands glaubhaft machen will.
Es ist zwar ihm beizupflichten, wenn
er erklärt, daß die Tatsache des
Bestehens nur einer Partei der Demokratie
begrifflich nicht widerspricht. Sobald
jedoch dieser tatsächliche Zustand zum
System, also zu Recht wird, besteht
keine Demokratie, wenigstens im
westeuropäischen Sinne mehr. Deutschland,
das faszistische Italien und die UdSSR,
können uns keine Lösungen bringen,
da das in diesen Ländern herrschende

Einparteisystem unsere Demokratie
notwendigerweise beseitigen müßte. Es ist

jedoch einleuchtend, daß Lachenal auf
Grund seines etwas verschwommenen
Begriffs der Demokratie nicht dieselbe
Schlußfolgerung ziehen kann.

Lachenal selbst enthält sich eines
Vorschlages zur Umgestaltung des
Parteienstaates. Sicher hat er aber den
Kern des Problems entdeckt, wenn er
die Ueberwindung des Parteienstaates
mit der gleichzeitigen Erneuerung auf
allen menschlichen Wirkungsgebieten
verbindet: «La transformation doit
embrasser tout le plan humain, aussi bien
l'organisation sociale que la pensée.»

Es wäre sehr erwünscht, wenn das
Werk Lachenais in der ganzen Schweiz
verbreitet werden könnte; denn es ist
dringend notwendig, daß unser Volk
und seine politischen Führer sich der
Gefahren bewußt werden, die der
Demokratie vom «Etat partitaire» drohen.

HEINRICH WELT

TESS1NER KAPELLEN

Ein reizendes Buch über ein entzük-
kendes Thema1. Man wundert sielt

eigentlich, daß nicht schon längst
jemand daraufkam, diese köstlichen Zeugnisse

volkstümlicher Religiosität und
Kunst zusammenzustellen. Aber dann
wäre das Buch zweifellos nicht so nett
geworden; denn die vortrefflichen
Aufnahmen des Verfassers setzen die
moderne Photographie, das durch den
technischen Stil geschärfte, spezifisch
moderne Materialgefühl und das
gesteigerte Interesse am Fundamentalen
und Volkstümlichen voraus, wie es in
dieser Zusammenstellung noch vor
wenigen Jahren nicht vorhanden
gewesen wäre. Der Text, bereichert durch
einige Federzeichnungen von E. M. Be-
retta, gibt auf eine liebenswürdige,
lesbare Art alle nötigen Auskünfte über
den kulturgeschichtlichen Rahmen, die
Zweckbestimmung und die verschiedenen

Arten dieser ländlichen
Heiligtümer und ihres künstlerischen
Schmucks. Wir erfahren, daß die frühe-

1 Piero Bianconi, Capelle del Ticino, Urs-Graf-
Verlag, Basel.

499



sten Beispiele aus dem 16. Jahrhundert
stammen und als eigentliche Kapellen
mit einem kleinen Altar errichtet wurden;

weitaus die meisten sind barock
als bloße Bildernischen ohne Altar
errichtet. Bis zur Zersetzung seiner
geschmacklichen Sicherheit durch die
Entwicklung des letzten Jahrhunderts hatte
der Südländer eine untrügliche
Instinktsicherheit für das Zusammenstimmen
von Landschaft und Architektur; man
hat den Eindruck, daß bestimmte
landschaftliche Situationen nach einer
architektonischen Akzentuierung geradezu
gerufen haben, Weggabelungen, Brük-
ken, markante Geländeabschnitte —
und sie haben hellhörige Ohren gefunden.

Manchmal sind es audi entlegene
Häusergruppen, deren Bewohner wenigstens

durch ein Wandbild an die
religiöse Welt erinnert sein wollten. Es

ist amüsant, zu sehen, wie sich in diesen
teils virtuosen, teils handwerklichen bis
bäuerischen Leistungen die große
Malerei spiegelt, und noch aus den
ungeschickten Werken spricht eine spontane

Kunstfreude und echte Frömmigkeit.

Vielleicht hätte der traurige Zustand,
in dem sich viele dieser Kapellen heute
befinden, noch stärker unterstrichen
werden sollen. Viele sind geradezu
barbarisch verkratzt und verschmiert. Die
monumentale Wegkapelle von Carnago
ist des brutalsten durch eine Tafel für
die amtlichen Anschläge geschändet,
andere sind durch künstlerisch gewissenlose

Uebermalungen neuerer «Künstler»

zerstört wie beispielsweise die
Stationen vor der Kirche von Losone. Das

Richtige wäre, daß sich Private oder
die jeweiligen Gemeindebehörden des

Unterhaltes und der diskreten
Wiederherstellung dieser liebenswürdigen
Kunstdenkmäler annehmen würden,
und daß, wo dies nicht der Fall ist, der
Kanton Tessin selbst ihren Schutz
übernehmen würde; denn wie Bianconi mit
Recht sagt, sind sie ein nicht
wegzudenkender Bestandteil der tessinischen
Landschaft.

Eine besondere Zierde des Bandes
sind 14 schöne Farbenaufnahmen von

H. Hinz. Eine Ausgabe mit deutschem
Text wird demnächst im gleichen Verlag

erscheinen.
Bianconis Buch ist dem Andenken

des treuherzigen, gediegenen Tessiner
Malers Joh. Ant. Vanoni aus Maggia
gewidmet, dem Schöpfer zahlreicher
religiöser Malereien und Privatbildnisse,
den Piero Bianconi durch eine eigene
kleine Publikation wieder zu Ehren
gezogen hat, sowie dem Andenken des

Engländers Samuel Butler, des Verfassers

von «Alps and Sanctuaries of
Piedmont and the Canton Ticino»2,
erschienen 1882 mit sorgfältigen, zarten
Federzeichnungen seines Verfassers.

Samuel Butler hat seine Erlebnisse
auf oberitalienischen und Tessiner
Wanderungen anfangs der achtziger Jahre
in diesen Reiseskizzen aufs liebenswürdigste

festgehalten und mit historischen
und gesellschaftlichen Beobachtungen
und gelegentlich weitabführenden
Spekulationen verknüpft — ein eminent
kritischer Geist, der noch das unbedeutende

Detail im großen Zusammenhang
sieht. Eine Stelle, die sich mit den
Tessiner Wegkapellen und Votivbildern
befaßt, sei im Wortlaut und in Ueber-
setzung angeführt:

Die letzten Strahlen des

Sonnenuntergangs der einheimischen Malerei
leuchten aus den Votivbildern zu
Locarno und Oropa und mancher
Wegkapelle. Hier lebt die religiöse Kunst
noch heute fort als eine lebendige Sprache,

wenn auch rauh gesprochen. Hier
allein werden die Geschichten erzählt
— nicht in lateinischen und griechischen
Versen, auf die der Schüler um so stolzer

ist, je mehr es ihm gelungen ist,
darin sein natürliches Empfinden zu
verleugnen, sondern von Leuten, die
wissen, was sie sagen wollen und die es

in ihrer Muttersprache sagen, knapp
und ohne Sorge, ob es mit akademischen
Regeln übereinstimmt oder nicht.

PETER MEYER

2 Zweite Ausgabe 1913, nunmehr in der Shrews-
bury-Gesamtausgabe der Werke von S. Butler,
herausgegeben von Henri F. Jones and A. T
Bartholomew,LondonJonathan Cape ed. 1924

500



EINE SCHWEIZER
THEATERGESCHICHTE

Eugen Müllers «Schweizer
Theatergeschichte»1 darf sich mit gutem Recht

im Untertitel als einen «Beitrag zur
Schweizer Kulturgeschichte» bezeichnen.

Denn da der weitblickende Autor
erkannt hat, daß das «Theater» nicht nur
von den Energien der Dichter und

Schauspieler, sondern auch vom Willen
und Geschmack des Publikums sowie

von wirtschaftlichen und gar politischen
Faktoren zum wirklichen Leben

gebracht und in ihm erhalten wird, so

müssen weite Gebiete durchstreift werden.

Das Theater der Urzeit mit seinen

Maskenzügen, Zauber- und Teufelsspielen

muß ethnologisch gedeutet werden;

der Kampf der reformierten Kirche

gegen das Theater steht auf
theologisch-moralischer, der Sieg des

Jesuitentheaters auf kirchenpolitischer Basis.

Unter politischem Aspekt erscheint
auch das Reformationsspiel eines
Nikiaus Manuel wie das Genfer Theater
im Dienst der Freiheit gegen Savoyens
Herrschaftswillen. Und wenn irgendwo
in Graubünden ein Pfarrer Campell mit
einem Holofernes-Drama viele Enga-
diner von einem blutigen Feldzug nach
Italien abschreckt, so kann man von
einer sehr konkreten Beeinflussung der
Politik durch die Bühne reden. Das

Theater ist nur ein Instrument für
mancherlei Musiken. Die «Hoftheater»
des katholischen Stadtadels heben sich

auch ständisch ab vom Volksspiel. Und
der Theaterkampf Voltaires gegen die
calvinistische Gesinnung Genfs erscheint
nicht zuletzt als ein hintergründlich
philosophisches Duell mit Rousseau.

Wenn Eugen Müllers trelfliche Darstellung

von den Tropen-Sängern im alten

St. Gallen bis zu Sdhmid-Bloß und Wäl-
terlin, den heutigen Zürcher
Steuermännern des Theaters, eine bisher mehr

nur geahnte als gewußte Kontinuität
der theatralischen Entwicklung in der

1 Schriftenreihe des Schauspielhauses Zürich

Verlag Opredit, Zürich-New York.

Schweiz nachweist, so müssen wir
erkennen, daß der Mörtel zu den
einzelnen Mauersteinen aus allgemeinsten
geistpolitischen Materialien gewonnen
wurde.

Der kenntnisreiche Autor gerät vor
der ungeheuren Tatsachenfülle denn
auch in eine gewisse Verlegenheit, wie
er den Haufen zur Ordnung und
Komposition zu bringen vermöchte. Denn
es erscheint dem Referenten wenig
glücklich, wenn die Kapitel nach den
politischen Abschnitten der Schweizergeschichte

gebildet werden, so daß die
Blütezeit des Zürcher Theaters unter
der Direktorin Birch-Pfeiffer unter
«Regeneration», die bedeutsame Richard-
Wagner-Epoche unter «Die Zeit des

Bundesstaates» zu suchen ist. Dazu helfen

uns weder Seitentitel noch Sperrung
der Eigennamen noch ein Index — was
angesichts des stofflichen Reichtums und
der überwältigenden Fülle von Namen
der Schauspieler, Direktoren, Autoren
und Dramen den Gebrauch des Buches

leider erschwert. Aber erfreuen wir uns
der bedeutenden Leistung, die nach Eber-
les zusammenfassender Gestaltung der

«Theatergeschichte der innern Schweiz»

nunmehr den reichsten Ueberblick über
die gesamte Bühnenkunst der Schweiz
und ihres mitspielenden Volkes
erstmalig gewährt. Müllers Buch ist ein
Dienst an seinem Lande. Kraft einer
lebendigen Diktion und der wechselnden

Blickpunkte auf das Kulturgeschehen

bietet das Werk auch dem
Laien Anregung und Vergnügen.

BERNHARD DIEBOLD

GROSSE KLEINE WELT

Die kleine Welt Robert Walsers ist
nicht nur eine große Welt, wie es jede
kleine Welt für den ist, der empfindsam

zu reagieren und ruhig zu schauen

vermag, sie ist auch eine organisch
gewordene Welt. Darum voll Berechtigung

und Schönheit. Der Herausgeber
hat Gedrucktes, in Zeitschriften
Verschollenes und Ungedrucktes von den
Kurzgeschichten des Dichters in liebe-

501



voller Anordnung vereinigt1. Aber die
Bezeichnung «Kurzgeschichten» ist
unwahr. Zu sehr betont sie ein Ueber-
wiegen der Handlung, der Sensation.
Die Geschichten Walsers sind zwar kurz,
jedoch trägt sie ausschließlich ein
inneres Geschehen. Von vielen Seiten und
aus mannigfachen Ursprüngen beleuchtet,

wie durch Scheinwerfer, die
aufblitzen und schnell wieder erlöschen,
liegt der Mikrokosmos Walsers vor
uns, real und märchenhaft zugleich.
Liebe, Freude an der Natur, kindliches
Schauen, Gefühl mit der Kreatur,
redliche Lebensweisheit, skuriler Humor,
bedingungslose Freiheitssehnsucht,
Ergriffenheit vor allem Lebendigen, das

alles ineinanderfließend und sich wieder
entwirrend, sich bespiegelnd und wieder
verdämmernd, das ist die «Große kleine
Welt». Auch sprachliche Kapriolen
gehören zu ihr, die, so spielerisch vom
Autor genossen, dem Leser ebenfalls
Vergnügen bereiten müssen. Der Reiz
des Zufalls dominiert und wird zu Wert
und Wesenheit, denn: «Wesentlichkeiten

sind nicht ruhend, sondern sie
wandern.»

Das Zentrum des Werkes scheint mir
aber doch ein gewichtigeres Stück zu
sein: «Kleist in Thun.» Hier führt die

Darstellung innerer und äußerer Natur,
deren erregendes Ineinanderwirken, die
imaginäre Nachbildung eines
historischen Schicksales, zur Geschlossenheit
der Novelle. Die Verflechtung des
persönlichen Fühlens mit der Theaterdekoration

des Tages, der immer ein
Innerstes umschließt, in seinen zahllosen
einzelnen Elementen aber selber
Innerstes ist, was leider zu selten bedacht
wird, ist in diesem Werke ungewöhnlich

geglückt. Und welche Angst hat der
Dichter, selbst in seinen erlittensten
Stücken, pathetisch zu werden. Am Ende
lacht er immer über sich selbst. Das
ist Weisheit und Ethik zugleich.

THOMAS WIDMER
1 Robert Walser: Große kleine Welt. Ausgewählt

von Carl Seelig. Eugen-Rentsch-Verlag,
Erlenbach-Zürich.

INDISCHER GESANG

Wenn wir längere Zeit in räumlicher
Umgebung einer Kulturepoche leben,
beispielsweise ihre edeln Gefäße, ihre
naturnahen Webereien, ihre Gobelins
oder Miniaturen — einprägsam und
doch empfindsam, wie sie sich
unaufhörlich abwandeln — um uns haben
dürfen, dann wird dieses Mitihnenleben,
diese Gemeinschaft, die wir da unwillkürlich

eingehen, zu der wir unsere
Einwilligung geben, eine Wirkung auf
uns ausüben, auf die wir erstmalig
kaum gefaßt sein werden. Wenn aber

gar noch die Natur, beispielsweise ein
südliches Klima, diese Anmutungen
unterstützt und somit tropisch geartete
Inspirationen ermöglicht, wenn ferner
eine Sehnsucht einen weiteren Traumschritt

zuläßt, dann hat ein dichterisch
veranlagter Mensch, solcherweise auf
die Schwelle seines Wunschlandes
gelangt, daselbst nur diktathaft das, was
da zu ihm spricht, niederzuschreiben.
So mag der «Indische Gesang»1
entstanden sein. Unwillkürlich gibt man
die von ihm empfangenen Eindrücke
an die Eingesponnenheit eines Sommertages,

an eine klare Sternennacht weiter
und wundert sich kaum darüber, daß
sie darin verweilen. Und doch mag
eben diese Tatsache die Echtheit der
Dichtung bezeugen.

Etwas Hochherziges, das unserer Zeit
sich entfremdet wähnt, zeichnet den
«Indischen Gesang» aus, und alles in
allem darf er der Reihe einer Anzahl
namhafter Dichtungen in Prosa
beigeordnet werden, die eine ähnliche
Entstehungsgeschichte, wie sie hier
aufgezeigt wurde, aufzuweisen haben.
Denn diese Art Meditation kehrt da
und dort wieder. Sie erweist sich aber
nur da als wirksam, wo sie völlig
unbeabsichtigt in diese Sphäre gerät und
von ihr angezogen wurde. Denn dieses
Musenkind ist eine Halbschwester des
Gebetes. REGINA ULLMANN

1 Richard B. Matzig: Indischer Gesang. Verlag

A. Francke, Bern.

502


	Kleine Rundschau

