
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

EIN GROSS ER KRITIKER:
ALEXANDER BERRSCHE

Nun sinken sie alle dahin, eine nach
der andern, die deutschen Tonhallen
(wie die Zürcher mit verblüffender
Prägnanz ihren größten und schönsten
Konzertsaal nennen). In jeder Stadt
gab es eine, in den großen viele,
und von September bis Mai wurde
in jeder musiziert, in Hunderten. Und
was für ein Publikum saß in diesen
geistigen Theatern zu Füßen der Dirigenten,

Pianisten und Sänger: aufmerksam
und leidenschaftlich, neugierig und
gebildet, ein wenig stolz auf das neue
Abendkleid oder das neue Armband,
bis — sich Gieseking ans Klavier setzte
oder d'Albert, oder Flesch die Geige in
die Hand nahm oder Furtwängler
hochaufgerichtet den Taktstock über das

Orchester hob Es ging nicht immer
friedlich zu; die Chance, aufgeführt
und angehört zu werden, hatte fast
jeder Komponist, aber diesem Publikum

zu gefallen, war schwer; es

verteidigte den Eingang zu den Hallen
seiner Götter, und es haßte, wo es nicht
oder noch nicht lieben konnte. Ich
erinnere mich einer Unterhaltung mit
einem angesehenen und klugen Pariser
Verleger. «Ich liebe Racine», sagte er,
und dann fragte er plötzlich: «Liebt
man bei Ihnen Goethe? Kann man diesen

Ausdruck gebrauchen?» Ich dachte
nach und antwortete: «Wir bewundern
ihn, aber wir lieben Beethoven, Bach,
Mozart...»

Es gab auch in den Theatern Kämpfe
und Schlachten, Pfeifkonzerte und
Ohrfeigen um ein neues Stück (von Schiller

bis Bronnen), aber die Leidenschaft, mit
der um Wagner gekämpft wurde, um
Brahms, um Reger, um Hindemith war
größer. Am nächsten Morgen erschien
dann die Kritik (wie man in Zürich
den klaren und gerechten Isler las oder
Willi Schuh liest), und es gab (und gibt)
keine Zeitung, die es sich hätte leisten
können, keinen Musikkritiker zu haben.
Fleißige und gebildete Männer, wurden
sie sehr genau gelesen, aber eben doch

so, wie man das liest, was die Zeitung
hauptsächlich bringt: Nachrichten; und
wie der Schauspieler vom Vorhang
begraben wird, wenn das Licht im Saal

wieder angeht, so wurden auch ihre
Aufsätze wieder vergessen, wenn das

Abendblatt das Morgenblatt ablöste.
Einer dieser Kritiker, der mehr als

30 Jahre lang für die Münchner
Zeitung schrieb (ein angesehenes, aber nur
mittelgroßes Blatt) war Alexander
Berrsche. Er starb 1940, und seine
trauernden Freunde haben nun einen
Teil seiner Aufsätze in einem Buch
gesammelt und unter dem schönen, von
Luther erfundenen Titel: «Trösterin
Musika» veröffentlicht. Das Buch ist
fast 800 Seiten stark; aber es könnte
auch 1600 Seiten umfassen, und man
würde keine Zeile überspringen; es war
ein ehrenhafter und sehr glücklicher
Einfall des Verlags Callwey, diese Fülle
kleiner Meisterwerke eines Mannes
herauszugeben, der ein großer Kritiker
war und ein sehr großer Schriftsteller.

Berrsche war Pfälzer, Kaiserslauterner,
wo er 1883 geboren wurde. Als einziger
Sohn wohlhabender Leute besuchte er
das Gymnasium und ging 1902 nach
München. Er wollte die Rechte studieren;

aber er liebte die Musik, und als

4 3 4



er nun ein freier Mulus war, ging er
schnurstracks zu Max Reger, um bei
ihm Musiker zu werden. Er wurde -—
nach dem Zeugnis seiner Freunde —
ein guter Pianist; aber als er fühlte, daß

er kein Genie war, verließ er die Musik.
Er wurde Rechtsanwalt und ein
Kritiker, der sein Handwerk (und das der
Kritisierten) von Grund auf kannte.

Reger war damals ein umstrittener
Mann, und jeder Aufführung seiner
Werke folgten die leidenschaftlichsten
Kämpfe. «Die Stimmung im Konzertsaal

ist geladen», erzählt Berrsche. «Eine
Atmosphäre von Wut und Hohn greift
um sich, die wir kleines Häuflein (von
Anhängern) fast körperlich fühlen ..»

Es war nicht gemütlich, weder für
Reger noch für seine Freunde; aber
es ging um die Kunst, allerdings nur
um die Kunst. «Man stand auf dieser
oder jener Seite, man stritt mit Leidenschaft

gegeneinander; aber man wußte,
daß es auch dem verhaßten Gegner nur
um die Sache zu tun war. Jener hohe
Verwaltungsbeamte, der nach dem letzten

Satz mit den Worten ,Jetzt wird
pfiffen!' den Hausschlüssel zückte, jener
Dr. Louis, der die Sinfonietta in Grund
und Boden verriß, sie hatten beide eine
ehrliche Ueberzeugung, sie wollten für
ihr Kunstideal eintreten, sie wollten
kämpfen gegen das, was sie für
Entartung hielten, sie haben, wenn sie von
Musik sprachen, wirklich nur die Musik
gemeint. ..»

Wer mehr als dreißig Jahre lang
Kritiker war, hat fast alle Werke der
europäischen Tonkunst gehört, und
Berrsches Buch ist das reine
Nachschlagewerk, aber ein Lexikon, dessen

Stil so bezaubernd ist, daß man nicht
weiß, wo man mit dem Kostproben-
vorsetzen anfangen soll und wo
aufhören. Beginnen wir also in Gottes
Namen mit den Halbgöttern unter den
Komponisten. Berrsche hat sie alle
geliebt, und seine Verehrung der Meister
blieb bis zum letzten Tag seines
Lebens unerschütterlich. «Wer Bach ist,
können vielleicht die Engel im Himmel
sagen, nicht wir Menschen, denen er
außer jedem Vergleich und Maß der

Inbegriff aller Musik ist, der gewesenen
und der kommenden, und ein
Lebenselement, ohne das wir verdorren und
verkümmern müßten Unermeßlich
wie die Natur spottet sein Werk jeder
deutenden Bemühung, und es scheint
ihr zugleich entgegenzukommen. .»

Wer so empfindet, hat viel nachgedacht,
und die Werke der Meister kamen diesem

Liebenden entgegen, der selbst
dann wach blieb, wenn er trunken war
(wie alle schöpferischen Menschen), der
sich niemals und von keinem Namen
bluffen ließ, sondern immer aufmerksam,

immer gespannt und kühn im
Vergleichen: «Händeis Werke sind eine

Welt, so reich wie die Shakespeares.
Sie kennen Himmel und Hölle des

menschlichen Herzens, sie kennen seine

Kämpfe, seine Lust und die Erschütterungen

seiner Einsamkeit. Sie haben den
Jubel und den Zusammenbruch, den
Fluch und die Heiligsprechung, das

Toben der Elemente und das selige
Schreiten großer Könige und Herren.
Wer erst das Allerbeste daran begriffen
hat und mit dem Herzen dahintergekommen

ist, wie ihr Stil in all seiner

strengen Beherrschtheit, noch den echten
Naturlaut bewahrt, den könnte es wie
ein Traum anwandeln, sich in dieser
Welt zu verlieren.»

Erstaunlich (so erstaunlich, daß man
näher hinschaut und die Stelle noch
einmal liest), wie sich Berrsche Mozart
naht, «diesem geheimnisvollen Vogel,
von fernem Stern zu uns geflogen und
bald wieder zu einem andern
entwichen». «Mozart», schreibt er an
seinen Freund, den Literaturkritiker
Hofmiller, «steht ganz für sich allein, als

die einsamste Erscheinung der gesamten
Musik. Ich habe es noch nie gewagt,
über ihn zu schreiben (nur natürlich
über seinen Vortrag, das ist ja was
anderes). Wenn man ihm nämlich
stilkritisch naht, kriegt man nichts
Substantielles in die Finger. Es gibt bei
ihm stilistisch fast nichts, was nicht
andere vor ihm auch gemacht hätten (ich
meine natürlich Analysierbares), so daß

Leute, die das Wesentliche nicht hören,
ihn für einen eminenten Nachahmer

4 3 5



halten ...» Eine außerordentliche
Bemerkung, welche für eine Sekunde den

Vorhang, oder sagen wir lieber einen
Vorhang von dem tragischen Geheimnis

hebt, das Mozarts Mißerfolg zu
Lebzeiten umgibt. Um so leidenschaftlicher,

und das heißt bei ihm:
sorgfältiger, prüfte Berrsche jede Wiedergabe

eines Werkes von Mozart, und
sein Entzücken ward überströmend,
wenn er den Meister von einem Meister

dirigiert hörte. «Gestern hat
Richard Strauß den Figaro dirigiert. Es

war die zweite Figaro-Aufführung, die
idi unter ihm gehört habe, und es ist
mir zumute, als hätte ich die erste
vorgestern gehört. Strauß hat als Mozart-
Interpret in allen Fragen des
Zeitmaßes einen Takt ohnegleichen; aber
die meisten Musiker hören ihm nur
mit halbem Ohr zu. Daß er leichtere,
schwebendere Tempi nimmt als die
andern, daß er diese bewegteren Zeitmaße
durch eine wunderbar schlanke,
sozusagen perspektivische Dynamik
legitimiert, wird gerade noch bemerkt. Aber
wo seine Tempi ruhiger sind, als man's
gewohnt ist, fällt er den wenigsten
auf. Und gerade da ließe sich besonders
viel von ihm lernen daß ein
Allegretto kein Allegro ist, oder wie man
das Allegro moderato des wundersamen
F-dur-Sextettes anpacken muß, daß es

zugleich fließend und kantabel wirkt.»
Unter den modernen, und das heißt
unter denen, die heute modern sind,
und die also jünger waren als Berrsche,
schätzte er Strawinsky und Hindemith
nicht. «Der Feuervogel ist nichts als

paprizierte Unterhaltungsmusik, die
sich gerade in ihren kantablen Partien
auch dem Naivsten klar enthüllt. Wenn
diese Modernsten nach allen grotesken
Scherzen und wilden Gebärden ernstlich
anfangen wollen zu singen, erlebt man
die Selbstdemaskierung eines Philistertums

...»
Ich bin selber ein Moderner, der's

nicht leicht hat (ich meine mit der
Kritik); aber die harte Bemerkung von
dem Philistertum geht in beträchtliche
Tiefen. Es ist nicht zu leugnen: Die
Epoche zwischen 1910 und 1925 hat

viele revolutionäre Philister gesehen,
und das heißt Männer, welche die
phrygische Mütze oder den
Expressionismus nur aufsetzten, um den Bourgeois

zu erschrecken.
In einem Werk Hindemiths erblickt

er eine Häufung unaufgelöster
Vorhalte, die auch das harmonisch geschulteste

Ohr nicht als beziehungsvolles
Nacheinander zu hören vermöge. «Arnold

Schönberg», fährt er fort, «sagt
einmal, die Dissonanz sei genau so eine
Harmonie wie die Konsonanz, und der
einzige Unterschied bestehe darin, daß
der moderne Musiker der Konsonanz
möglichst ausweiche. Diese Lehre.
leidet an dem fundamentalen Irrtum,
die Polarität des Harmonischen zu
verkennen. Sie verschließt die Augen vor
der Tatsache, daß Dissonanz und
Konsonanz begrifflich und real zusammenhängen,

und daß, wenn man die eine
aufhebt, auch die andere nicht
existiert ...»

Diese Aeußerung scheint mir politisch
interessant zu sein, ja gerade politisch,
weil die modernen Musiker der
Konsonanz keineswegs freiwillig ausweichen,
oder — im Falle Hindemith —
ausgewichen sind. Man kann auch nicht
komponieren, was man nicht sieht!

Dagegen schätzte Berrsche Honegger.
«Vor dieser Antigone verstummt aller
Streit der Richtungen, schon die ersten
Takte kündigen den echten Musiker an,
den Musiker von hohen Graden So

zeigt sich auch hier wieder, daß jede
Kontroverse über Ausdrucksmittel und
Stil am wesentlichen vorbeiredet. Das

Unwägbare des Schöpferischen allein
ist's, das Werk und Rang bestimmt. ..»

Man kann über manche Ansichten
Berrsches verschiedener Meinung sein,
und es wäre ja auch langweilig und

unser Tod, wenn er das letzte Wort
gesprochen hätte. Aber was ihn groß
macht und so überaus lesenswert, ist
seine Tapferkeit, sein Mut vor der Welt
und vor sich selber. Er beobachtet und
schreibt nie als Lehrer, sondern immer
als Lernender, und sein enormes Wissen

drängt sich niemals zwischen die Kunst
und seine Augen. Im Jahre 1911 kam

4 3 6



Caruso nach München, und in der Nacht
nach der Vorstellung schrieb Berrsche
eine lange Kritik, welche fast nur von
dem schauspielerischen Genie des Sängers

handelte, bis ihm zum Schluß einfiel,

daß er einen Sänger zu kritisieren
hatte. «Und die Stimme? Fast hätte
ich vergessen, daß auch seine Stimme
an seiner Berühmtheit Anteil hat. Denn
nie ist mir eine Stimme so gleichgültig
gewesen wie die Carusos. Oder hatte
jemand Zeit, die Joachimsche Stradivarius

zu bewundern, wenn der Meister
aller Geiger einen Beethoven gespielt
hatte? Eine Stimme ist nur ein Instrument

und als solches von untergeordneter

Bedeutung. Hätte Caruso statt
seiner wunderbaren natürlichen Mittel
ein blechernes Organ, so würde midi
sein Künstlertum nicht weniger
entzückt und ergriffen haben. Das soll
mich nicht hindern, seinen dunklen
Tenor nachdrücklich und laut zu preisen.

Aber man denkt nicht daran, wenn
man ihn hört.» Alexander Berrsche war
ein Caruso unter den Kritikern. Sein
Buch handelt von der Musik; aber man
denkt nicht daran, wenn man es liest;
man folgt den Unterhaltungen eines

großen, klugen, unbestechlichen und
leidenschaftlichen Mannes, wahrhaftig
einer Fülle von Eigenschaften, welche
die Natur selten in einem Menschen
vereinigt. BERNARD V. BRENTANO

ANTIKE KUNST
IN DER SCHWEIZ

Dieser stattliche Band hält die
Erinnerung an die von seinem Verfasser
organisierte Ausstellung in der Kunsthalle

Bern im Herbst 1942 fest.
Eine so große Zahl antiker Originale

hätte man kaum in der Schweiz

erwartet. Sie sind zum größten Teil
zerstreut in Privatbesitz, und so war es

ein Verdienst, sie einmal öffentlich zu

zeigen, wenn auch die Ausstellung selbst

weniger effektvoll aussah als eine

Gemäldeausstellung; denn die zumeist

kleinen Objekte sind ausstellungstechnisch

undankbar. Fünfzig der
bedeutendsten Stücke jener Ausstellung werden

im vorliegenden Band1 — zum Teil
erstmalig — in guten Aufnahmen des

Verfassers veröffentlicht und eingehend
künstlerisch und kulturgeschichtlich
erläutert. Eine «Einführung in die Kunst
der Antike» gibt in lesbarer Form auch
dem Laien die Möglichkeit, die einzelnen

Stücke untereinander historisch zu
ordnen; auch ist bei der Auswahl des

Abzubildenden geschickt darauf Bedacht

genommen, möglichst alle Epochen der
griechischen Kunst zu Worte kommen
zu lassen. Die zahlreichen wissenschaftlichen

Anmerkungen und Literaturzitate
sind auf 63 Seiten am Schluß
zusammengefaßt. Ein Teil dieser Arbeit diente
als Berner Habilitationsschrift.

Nicht alle abgebildeten Gegenstände
sind im Kunsthandel gekauft; ein

Hauptstück, die «Hydria von Gräch-
wil», ein bronzenes Wassergefäß mit
prachtvoll-altertümlichem figürlichem
Henkelschmuck, wurde Mitte des

vorigen Jahrhunderts in einer
Kiesgrube nahe bei Bern ausgegraben, und
belegt so eine bis gegen 600 vor Christus

hinaufreichende Beziehung Althel-
vetiens zu Griechenland. Zum erstenmal

wird das Detail dieses kostbaren
Fundes in wirklich zureichenden
Abbildungen gezeigt, und mit weit
ausholender Gelehrsamkeit bestätigt der
Verfasser die Annahme seiner
Herkunft aus der für seine Bronzearbeiten
berühmten spartanischen Kolonie
Tarent in Unteritalien.

Der geometrische Stil der griechischen
Vorzeit ist durch ein Bronzepferdchen
und eine Kanne nur eben angedeutet,
dagegen ist der «orientalisierende» Stil
der Vasenmalerei vollgültig vertreten
durch eine prachtvolle Kanne aus Rhodos,

mit Tieren und Lotosblüten,
Prachtstücke sind ferner der altertümliche

Bronzehelm und die abgebildeten

1 «Antike Kunst in der Schweiz». 50
Meisterwerke aus dem klassischen Altertum in
öffentlichem und privatem Besitz ; 96
Abbildungen auf 79 Tafeln. Eugen-Rentsch-
Verlag. Erlenbach-Zürich.

i
437



schwarzfigurig und rottigurig bemalten
Tongefäße, die sich zum Teil bekannten

athenischen Vasenmalern zuweisen
lassen, so daß auch die archäische,
frühklassische und klassische Zeit mit kleinen,

aber wertvollen Beispielen zum
Wort kommt. Die hellenistische Zeit
äußert sidh in den zierlichen Tanagra-
figürchen, und dann im Großteil der
Marmorköpfe, Torsen und Reliefs —
daneben werden hervorragende
Beispiele von Münzen, Kameen und
goldenen Schmucksachen abgebildet.
Provinzrömisches, wie es bis zum Uebcr-
druß manche Museen füllt, blieb in der
Berner Ausstellung grundsätzlich
ausgeschlossen, und so ist der reine,
griechische Ton, der audi in den römischen
Kopien griechischer Originale anklingt
und den Reiz dieses wertvollen
Beitrags der Schweiz an die Kenntnis der
Antike ausmadit. PETER MEYpR

ZUM BUCH EINES ARZTES

Immer mehr von dem, was einst vom
Seelsorger betreut worden ist, wird
heute den Pflichten des Arztes
zugewiesen. Je brüchiger, je unsicherer die
Gesinnungen sich erweisen, die einst die
Normen unseres Lebens bestimmt haben,
um so weiter greift die Ueberzeugung
— wie oft eine allerletzte Hoffnung —,
daß im Lebensbereich des Arztes so
etwas wie eine Norm noch bestehe, da

er dodi weiß, was gesund und was
krank ist. Die Bücher von Aerzten
bestärken dies Gefühl durch die Ausbreitung

eines redlichen, auf fruchtbaren
Prinzipien ruhenden Wissens um unser
Dasein. Stellt der Mediziner den Menschen

dar, so weist er vor allem auf
die erstaunliche Verflechtung der
inneren Abläufe hin, von denen das
Bestehen unserer Organisation abhängt.
Die physiologische Forschung ist es, die
hier führt. So war es seinerzeit in dem
vielgelesenen Werk von Alexis Carrel
über den «unbekannten Menschen». So
ist es auch in dem Buche von Prof.

W. H. v.Wyß in Zürich, von dem hier
berichtet werden soll.

Das Besondere an diesem Werke1
sind nicht in erster Linie die vielen
physiologischen Tatsachen, so wichtige
Sachverhalte auch dargestellt sind und
so reiche eigene und neue Erfahrungen
besonders auf dem Gebiete der
Nervenfunktionen auch mitgeteilt werden.
Das Besondere ist die Gesinnung, die

aus dem Werke spricht; wir wollen
darum hier vor allem versuchen, den

Standpunkt zu zeigen, von dem aus
die psychophysiologischen Probleme hier
gesehen werden.

Das Werk gründet nicht auf der so

verbreiteten Auffassung, eine
wissenschaftliche Geisteshaltung sei objektiv,
wenn man seine Auffassungen von
«höheren» Dingen gleichsam als die

private Sphäre nach Möglichkeit
verschweige. Auch ungesagt durchwirkt
ja die Grundhaltung ein jedes Gebilde
unseres Schaffens, es ist nur viel schwerer,

das Unausgesprochene in den
anscheinend rein sachlichen Angaben in
seinem Anteil abzuwägen.

Von Wyß sieht den gesunden und
den kranken Menschen als ein Wesen

von eigener Ordnung. Er sucht nicht,
die menschliche Sonderart herzuleiten
von irgendeinem tierischen Ausgangspunkte,

aus dem sie sich entwickelt
haben könnt«. Vielmehr trachtet er,
das Besondere zunächst einmal
hervorzuheben. Nur wenige Züge seien
erwähnt, die heraustreten: da ist einmal
die in unserer Erinnerung zusammengefaßte

Kontinuität des Erlebens, da
ist die dauernde, bis ins hohe Alter oft
erstaunliche Bildungsfähigkeit unseres
zentralen Nervensystems, da ist die

stete schöpferische Aktivität im
Wachzustande ebenso wie im Traum oder
im traumlosen Schlaf —• eine Aktivität,
die stetsfort an der menschlichen Person

gestaltend schafft. Auch hebt von
Wyß die Bedeutung der Erkenntnisfunktionen

hervor, die dem unbewußten

Wirken unserer Gefühle zukommt,
1 Walter H. von Wyß : «Psychophysiologische,

Probleme in der Medizin». Benno Schwabe
Basel 1944.

438



und die wohl der scharfen Kontrolle
des wachen Verstandes bedarf, aber
deswegen als Quelle von Erkennen und
Handeln nicht weniger ernst zu nehmen

ist. Im Menschenbilde, wie es aus
den Darstellungen dieses Buches sichtbar

wird, kommt auch die Tatsache der
primär sozialen Existenz des Menschen
an ihren richtigen Platz, gleich weit
weg vom Extrem des Individualismus
wie von dem eines ameisenartigen
Untergehens in einem übergeordneten
«Organismus», der keiner ist. Audi das
Wissen um unsere stete Weltbeziehung
durdiwirkt die ganze Darstellung, ihre
stete Gegenwart wird ebenso beaditet
wie der individuell so verschiedene
Grad ihrer Stärke.

An dieser Grundhaltung arbeitet das

Werk großer Denker wesentlich mit:
Von Wyß nennt Pascal und Herder,
Carus und Bergson ganz besonders;
aber noch viele andere sind gegenwärtig

in diesem aufgeschlossenen Buche.
Zuweilen mahnt es an jene großartige
Haltung Johann Müllers, der zu A. von
Humboldts Zeit in seinem Lehrbuch
der Physiologie die Darstellung der
psychischen Organisation durch ein
Kapitel aus Spinozas Ethik abschloß. Und
nicht zur geistreidien Erhöhung einer
wissensdiaftlichen Abhandlung dienen
die Worte dieser Denker, vielmehr
bringen sie die umfassende Gesamtvorstellung,

aus der heraus von Wyß den
Menschen in Gesundheit und Krankheit
in seiner personalen Eigenart zu sehen

vermag. Dem Blick des Arztes erschließt
sich dieses Einmalige der menschlichen
Person, in der die Differenzierung der
Organismen auf Erden ihr Höchstmaß
erreicht. Dieses Personale zeigt sich in
der Auswirkung von Lebensgeschicken
auf den Ablauf von Leiden; nicht nur
das Würfelspiel der Erbkombinationen
schafft in jedem von uns etwas Besonderes,

sondern wir müssen auch in viel
größerem Umfang, als dies bei
einfacheren Organismen der Fall ist, mit
schwer nachweisbaren Mutationen redinen,

welche das Ausmaß der personalen
Besonderheiten beträchtlich erhöhen.

Der Blick auf das Einmalige der Per¬

son hindert indessen den Forscher nicht,
Regelmäßigkeiten festzustellen, die für
größere Menschengruppen gelten, und
so den Kern von Wahrheit zu zeigen,
der in den vielen gestrigen und
heutigen Versuchen zur Typenlehre steckt.

Die Auffassung vom Menschen, die
uns in diesem Buche begegnet, nährt
sich vom reichen Wissen um die
inneren Regulationen und die Anpassungen

an wechselnde Außenverhältnisse,

die ohne unser Bewußtsein von
der plasmatischen Einheit geleistet werden

und die uns gerade die
physiologische Forschung in immer größerem
Ausmaße vor Augen führt. Wir erfahren

in eindringlicher Darstellung, wie
das bewußtlose Schaffen der einzelnen
Organe steter Ausdruck des Lebens
eines Ganzen ist, wie das Wirken aller
Organe durchseelt ist und vom Ganzen
ebenso abhängt, wie es seinerseits dessen

Tun und Lassen selber mitbestimmt.
Die stille Rolle dieser Organe, dieser
Teilhaber an unserem ganzen Wesen,
ist ja von unserer Sprache stets
angedeutet worden, die ja etwas sehr Wirkliches

meint, wenn sie von der Prüfung
«auf Herz und Nieren» spricht.

Wie schwer ist es aber, diese
Wechselwirkungen darzustellen. Von Wyß
versucht es, indem er die Rolle der
Teile, ihre Einordnung ins Ganze mit
Begriffen aus der Sphäre unseres Soziallebens

umschreibt, indem er etwa von
Aufopferung spricht, vom Dienen der
Teile, von deren Hilfsbereitschaft. Im
Gebrauch dieser Worte liegt, wie mir
scheint, die Gefahr, daß Begriffe, die
ihren Wert nur in der Stufe des
bewußten geistigen Lebens haben, aus der
Stufe ihrer wahren Geltung ausgeliehen
werden in eine Region, in der sie ihren
Sinn verlieren. Damit wird aber einer
Entwertung des bewußten Lebens
Vorschub geleistet — und doch liegt nichts
gerade von Wyß ferner als eine solche
Entwertung! Die erwähnten Sozialausdrücke

können nur als seltene Gleichnisse

verwendet werden. Hingabe,
Aufopferung, Dienen — das setzt ja den
Eigenwert des sich Opfernden voraus,
ein Wert, der einem Organ nie in der

i
4 3 9



gleichen Weise zukommt wie den
Individuen in einem sozialen Verbände. Die
biologische Lehre vom Zellenstaat hat
ja eine allzu leichtfertige Auffassung
vom Individuum als einer Republik
von Elementarorganismen sehr gefördert

und in jüngster Zeit die ebenso
anfechtbare Reduktion der menschlichen

Person zur «Zelle» eines
staatlichen Ueberorganismus. Es wird eine
der wichtigsten Aufgaben der Biologie
in der kommenden Neuordnung sein,

am Abbau der falschen biologischen
Schlagworte energisch mitzuhelfen. Darum

erwähne ich auch die Gefahr so

ausdrücklich, die in der Verwendung
von Bildern des Soziallebens liegt. In
den «Psychophysiologischen Problemen»
ist sie schon dadurch weitgehend
gebannt, daß die Fachsprache in beträchtlichem

Ausmaß gewahrt bleibt und das

Buch so nicht zu einer leichten Lektüre
werden kann. Manchmal wünschte man
sich eine allgemeiner zugängliche
Darstellung, da offenbar der Verfasser sich

doch an weitere Kreise wendet, denen
er eine vertiefte Auffassung vom
menschlichen Wesen vermitteln möchte.

Mit eindrucksvoller Macht spricht
aus diesem Buche eines Arztes und
Forschers die Einheit der im Menschen
erscheinenden Lebensmacht — eine
Einheit, die jeder wissenschaftlichen

Spaltung in Leib-Seele-Geist widersteht,
die audi die Rolle des Gehirns als eines

ihr zugeordneten, von ihr aufgebauten
Organs deutlich madit und die einen
«Ordre du coeur» mit dem Leben des

Verstandes verbunden zeigt.
Je stärker die «Weisheit des

Bewußtlosen» gesehen wird, desto leichter

fällt die Entthronung des Bewußtseins,
wie sie in den letzten Jahrzehnten
vollzogen worden ist. Die vertiefte
Einsicht in die machtvolle Ordnung der
Lebensvorgänge verführt dazu, im
menschlichen Geist schließlich eine Art
Parasiten, einen Widersacher der Seele,
eine Krankheit des Lebens zu sehen.

Wie sehr hat diese Geringschätzung des

Bewußtseins in jüngster Zeit geholfen,
die dunkleren Wirkweisen des
Triebhaften, des Blutes als richtungweisende
Instanzen unseres Lebens einzusetzen!
Gerade diesen Möglichkeiten gegenüber
erweist sich die Bedeutung der ruhigen
Objektivität, mit der von Wyß seine

Grundhaltung bewahrt gegen alle die

Verführungen, denen so viele erliegen,
die sich anmaßen, im Namen der
Lebensforschung zu sprechen.

Wer so sehr um die Vielschichtigkeit
der menschlichen Erscheinung weiß, der

erwartet auch nicht von irgendeiner
einzelnen Methode die Erklärung dieses

Menschenwesens. Nicht umsonst trachtet

ja von Wyß, gerade durch die
Mitsprache der Denker den Raum zu weiten,

in dem unsere Gedanken das

menschliche Wesen zu fassen suchen.
Die Weite der geistigen Welt, in der
die Darstellung des Menschen in diesem
Buche erscheint, ist ein bedeutsames
Zeichen für die kommende Ueberwin-
dung jener, einseitigen naturwissenschaftlichen

Einstellung, die in der
Biologie die eigentliche Grundlage der
Anthropologie finden wollte. Wenn solche

Gesinnung weiter wirkt, so wird auch
das Vertrauen zu Recht bestehen, das

so viele Menschen in der Wirrnis dieser
Zeit dem Arzte entgegenbringen.

A. PORTMANN

440


	Kleine Rundschau

