
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Artikel: Sokrates : gestern und heute

Autor: Brinkmann, Donald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOKRATES
gestern und heute

VON DONALD BRINKMANN

In der Schriftenreihe «Studia Humanitatis» veröffentlicht Romano
Guardini das Ergebnis seiner langjährigen Studien über Sokrates1. Der
katholische Religionsphilosoph, in weiten Kreisen bekannt durch seine
luziden Darstellungen geschichtlicher Gestalten, wie Augustin, Dante,
Pascal, Hölderlin und Kierkegaard, lenkt nunmehr den Blick auf ein
einzigartiges Ereignis, dem immer noch und gerade heute wieder
erregende Aktualität zukommt. Anklage und Verteidigung vor dem
Staatsgerichtshof, Urteilsbegründung und Tod des Sokrates stellen
zweifellos «einen Wendepunkt und Wirbel der sogenannten
Weltgeschichte» (Nietzsche) dar, ob man nun dieses Ereignis als den
endgültigen Niedergang des Griechentums von echter, tragischer Größe

zu aufklärerischer Dekadenz deutet oder darin den letztmöglichen
Aufschwung zu vollendeter Humanität sieht.

«Welche Wege die philosophische Selbstbesinnung seit dem Jahre
399 v. Chr. auch gehen mag, irgendwann einmal müssen sie zu der
rätselhaften Gestalt führen, welche den ihr Begegnenden so tief
anrührt. Sokrates ist kein systematischer Philosoph und sagt doch über
das, was Philosophie bedeutet, mehr als viele systematische Schriften.
Er ist unnachahmbar und hat doch auf die geistig-menschliche Haltung
tiefer gewirkt als die meisten Lehrer der Lebensführung sonst. Seinem
Schicksal aber, das so ganz aus einer bestimmten Situation herauswächst

und so eng an seine persönliche Eigenart gebunden ist, wohnt
eine Kraft der Vorbildlichkeit inne wie kaum einer anderen geschichtlichen

Gestalt.» (Seite IE)
Guardinis Schriften faszinieren durch die eigentümliche Methode,

mit der sie ein geschichtliches Thema erhellen. Sie unterscheiden sich

dadurch von einer rein geistesgeschichtlichen oder rein biographischen
Betrachtungsweise. Während die landläufigen historischen Deutungsversuche

einseitig den Menschen oder das Werk umkreisen, richtet
Guardini den Blick von Anfang an aufs Ganze einer geschichtlichen

1 Romano Guardini, «Der Tod des Sokrates». Verlag Helmut Küpper,
Berlin, gedruckt im August 1943 von der Graphischen Anstalt Vallecchi
in Florenz.

429



Erscheinung und dringt sukzessive in die Tiefe, bis die Gestalten in
der ganzen Fülle und Rätselhaftigkeit ihrer konkreten Existenz
aufleuchten. Besonders eindrücklich tritt das in seinen "Werken über
Augustin (1936) und Pascal (1935) zutage. Im Bemühen, das eigentliche

Wesen einer geschichtlichen Erscheinung, das was in ihr wirklich
er-scheint, zu enthüllen, entfaltet er eine erstaunliche Kunst der Text-
Interpretation, die auch das neue Buch über den Tod des Sokrates
auszeichnet. An die genaue, möglichst dem griechischen "Wortlaut
folgende Uebersetzung entscheidender Partien aus den platonischen
Dialogen schließt sich eine vergleichende Analyse und Interpretation, die
von einem ungewöhnlichen Ernstnehmen des "Wortes in seiner
Einmaligkeit und Einzigartigkeit getragen ist. Guardini faßt den "Wortlaut

des Textes nicht in erster Linie als theoretische Aussage über
abstrakte Sachverhalte auf, sondern als Kommunikation, Kundgabe
und Ausdruck einer menschlichen Existenz in der konkreten geschichtlichen

Situation. Dabei verfügt er über eine Meisterschaft der
Sprachbeherrschung, wie sie heute nur wenigen Schriftstellern im deutschen

Sprachgebiet eignet.
«Die vorliegende Arbeit soll aus dem "Werke Piatons vier Schriften,

den Euthyphron, die Apologie, den Kriton und den Pbaidon,
untersuchen. Sie zeichnen Sokrates, den Philosophen, in der Situation des

Todes. Zuerst, wie er, schon angeklagt, auf der Straße, vor dem
Amtsgericht des Achon Basileus einen Bekannten trifft und das Kommende
im Gespräch seine Schatten vorauswirft; darauf im Prozeß vor dem
großen Staatsgerichtshof, den verschiedenen Anklagen gegenüber seine
Lebensarbeit rechtfertigend; dann im Gefängnis, zur Stunde, da am
Ende seiner Gefangenschaft ein Freund ihn zur Flucht drängt und er
sich seiner tiefsten Pflicht vergewissert; endlich unmittelbar vor dem
Ende, wie er in bewegten Gesprächen mit seinen Schülern die Summe
seines Suchens und "Wissens zieht. Die Texte sollen daraufhin befragt
werden, wie Sokrates den Tod sieht, wie ihm angesichts des Todes sein

Leben erscheint und wie er das Ende besteht.» (Seite 16/17.)
Das Schicksal des Sokrates erreicht seinen Höhepunkt nicht erst im

Phaidon, dort wo sein Tod geschildert wird, sondern in der Apologie,
in den drei Reden vor dem Staatsgerichtshof. Hier erfolgt die für alles

Spätere entscheidende Verkündung der religiösen und sittlichen
Autonomie des menschlichen Individuums gegenüber jeder staatlichen und
kirchlichen Autorität, hier protestiert Sokrates mit unerhörter Kühnheit

im Namen des menschlichen Gewissens gegen jene zur bloßen
Konvention abgesunkene mythologische Tradition, auf der das
Staatswesen der Polis ruht. An dieser Stelle besiegelt sich das Schicksal
des Sokrates. Hier muß die Frage nach Verantwortung und Schuld
aufgeworfen werden: Hat ein «Mensch» das Recht, so weit zu gehen,

430



selbst wenn er die Wahrheit auf seiner Seite hat? Diese Frage hat
Kierkegaard in seiner Abhandlung «Hat ein Mensch das Recht, sich
für die Wahrheit totschlagen zu lassen?» (1B49) gestellt. Trotz aller
Hochschätzung und Geistesverwandtschaft gelangt er abschließend zu
dem harten Urteil, daß dadurch etwas Unwahres in Sokrates gewesen
sei, daß er Ironiker war.

Mit gespannter Erwartung liest man daher die Interpretation, die
der Apologie durch den katholischen Kierkegaard-Schüler Guardini
zuteil wird. Man kommt um die Feststellung nicht herum, daß die
Auslegung gerade an dieser entscheidenden Stelle die Radikalität der
Fragestellung zugunsten einer harmonisierenden Einheitsbehauptung
aufgibt. An die Stelle des Zweifels, ja der Verzweiflung, die in diesem

Dialog durchschimmern, tritt eine sekundäre Einheitskonstruktion von
Religion, Philosophie und Menschentum. Es wird daher auch nicht
überraschen, daß Guardini das tragische Schicksal des Sokrates in einer
Weise interpretiert, die sich nicht mehr an Kierkegaard orientiert,
sondern an dessen geistigem Antipoden Hegel. Bis in den Wortlaut
hinein läßt sich die Schwenkung feststellen:

Guardini: «Das Schicksal des Sokrates ist tragisch. Das Eigentlich-
Tragische besteht aber nicht darin, daß Gutes an Bösem und Sinnlosem,
sondern, daß es an Gutem zugrunde geht, welches ebenfalls sein Recht
hat; daß dieses feindliche Gute zu eng und selbstsüchtig ist, um das
höhere Recht oder die gekommene Stunde des anderen zu sehen, aber
Macht genug hat, um dessen Anspruch niederzutreten In der
Unvereinbarkeit der beiden widereinander stehenden Wertbilder und
Kräfte liegt die eigentliche Tragik der Situation.» (Seite 97.)

Hegel: «Das Schicksal des Sokrates ist so echt tragisch. Dies ist eben
das allgemeine sittliche tragische Schicksal, daß ein Recht gegen ein
anderes auftritt — nicht als ob nur das eine Recht, das andere Unrecht
wäre, sondern beide sind Recht, entgegengesetzt, und eins zerschlägt
sich am anderen; beide kommen in Verlust, und so sind auch beide
gegeneinander gerechtfertigt.» (Vorlesungen über die Geschichte der
Philosophie, 1. Teil, Schicksal des Sokrates.)

Entsprechend dieser idealistischen Deutung verlagert Guardini den

Schwerpunkt seiner Untersuchung von der radikalen Infragestellung
der menschlichen Existenz in der Apologie zum sokratisch-platonischen
Mythos der Seele im Phaidon.

Durch die mythologische Bindung des menschlichen Gewissens an
ein ideales, ewig gültiges Sein, an die konstruktive Einheit des

Gerechten, Wahren und Heilig-Guten, wird der Anspruch der Wirklichkeit

zu etwas Unwirklich-Vergehendem entmächtigt und eine scheinbar

durch nichts mehr zu erschütternde Sicherheit gewonnen.
«Im Euthyphron ist sie noch verhüllt... In der Apologie bricht das

43 l



sokratische Bewußtsein, vom Gültigen gebunden zu sein, mächtig
durch... als Verpflichtung in Einsicht und Freiheit. Was durch sie
erfaßt wird, ist das Gewissen. Das gleiche Gewissenserlebnis kehrt im
Kriton wieder und es ist wunderbar, mit welcher Lauterkeit jenes
Innerste und zugleich Fernste im Menschen, welches mitten in allem
Andrang des Lebens die Stimme des Gültigen zu vernehmen vermag,
das Gewissen, auf diese Forderung antwortet. In diesem Bezug tut
sich kund, daß etwas im Menschen selbst den Gesetzen zugeordnet und
in ihrer Erfüllung geborgen ist. Der Phaidon endlich hebt das ganze
Verhältnis zur letzten Klarheit. Er versteht das Gewissen als Organ
für den Sinn und die Hoheit des Gültigen überhaupt — nicht nur für
das Sittlich-Gute, sondern auch für das Wahre. Daß das Sittlich-Gute
mit dem Wahren eins und beides zusammen im Heilig-Guten
verankert ist, das Gewissen aber die innerste Antwort des lebendigen
Menschen auf die ewige Forderung bildet, macht die Weite des
platonischen Geistes aus.» (Seite 179/180.)

Den Gedankengang Guardinis ergänzend, wird man hinzufügen
müssen, daß gerade im Phaidon neben der Weite auch die ganze
Fragwürdigkeit des sokratisch-platonischen Geistes offenbar wird.
Ursprünglich handelte es sich für Sokrates darum, gegen einen zur
Konvention entarteten, früher einmal echten Mythos im Namen des

menschlichen Gewissens zu protestieren. Nun begegnen wir dem
Versuch, mit Hilfe des reflektierenden menschlichen Bewußtseins einen
neuen Mythos zu konstruieren, der die Sekurität der individuellen
Existenz garantiert. Das Verhängnisvolle dieses Unternehmens liegt
darin, daß die unecht gewordene mythische Substanz auf dem Umweg
über die reflektierende Erkenntnis das menschliche Bewußtsein wieder
erfüllen soll, nun aber ohne alle Sicherungen, die in einem echt gläubigen

Verhalten dem ursprünglichen Mythos gegenüber vorhanden
waren. Auf der anderen Seite verdient hervorgehoben zu werden, daß

gerade diese pseudo-mythische Verankerung der menschlichen Existenz
in einem absoluten Sein geltender Werte der; Boden bildete, auf dem
sich die sokratisch-platonische Ontologie mit dem christlichen Dogma
zu einer «christlichen Philosophie» verband, besonders deutlich etwa
bei Augustin. Sagt er doch an einer Stelle der Konfessionen ausdrücklich:

«Cum enim te, Deum meum, quaero, vitam beatam quaero.»
Guardinis harmonisierend-mythologischer Deutung des Sokrates

gegenüber gilt es, die untergründige Bedeutung der Sätze ins rechte
Licht zu rücken, mit denen Sokrates selbst seine mythologische
Schilderung des Schicksals der menschlichen Seele schließt.

«Von dem nun, was ich dargelegt habe, behaupten zu wollen, es

verhalte sich in Wirklichkeit genau so, würde einem vernünftig
denkenden Manne wohl nicht anstehen. Daß es sich aber mit unseren

432



Seelen und ihren Wdhnorten so oder ähnlich verhalte — diese
Annahme scheint mir, da die Seele ja doch offenbar unsterblich ist,
geziemend und wert, es mit ihr zu wagen. Denn das Wagnis ist schön,
und man muß Derartiges gleichsam sich selbst zusingen können, und
darum spinne ich auch so lange an dem Mythos.» (Seite 320.)

Guardini selbst muß zugeben, daß der sokratisch-platonische
Mythos kein echter Mythos mehr ist:

«Die Schilderung der Welt, wie Piaton sie am Schlüsse des Gesprächs
gibt, ist kein Mythos im vollen Sinne mehr. Schon deshalb nicht, weil
sie kein Geschehnis erzählt. Denn Mythen erzählen Geschehnisse, die
sich ,einst' zugetragen haben, in jenem Einst, welches keine bestimmte
Zeitstelle, sondern den Horizont zur Zeit überhaupt und damit zu
jeder Strecke und jedem Punkt in ihr bildet. Abgesehen davon, fehlt
aber in Piatons Schilderung auch jener Urklang, welcher kundtut, daß
hier das Dasein unmittelbar in Gestalten und Vorgängen geschaut und
gelebt wird. Richtiger gesagt, er tönt in ihr nur noch nach, das freilich
stark genug, um eine Einheit von Bild und Sinn, eine Deutung des

Daseins und eine Wegbereitung für das Leben hervorzubringen, welche
sie doch in eine Nähe zum Mythos rücken.» (Seite 319/320.)

Das entscheidende Merkmal des platonischen Mythos läßt Guardini
aber unerwähnt, daß nämlich diese pseudo-mythische Konstruktion
aus keiner echten Gläubigkeit mehr entspringt, daher auch keinem
integralen seelischen Sein mehr entspricht, sondern aus einem
reflektierenden Bewußt-sein, in dem sich Zweifel und Verzweiflung zugleich
ausdrücken und verbergen. Kierkegaard hat diesen inneren Zwiespalt
in der Existenz des platonischen Sokrates richtig erkannt, wenn er in
der sokratischen Ironie zutiefst eine Unwahrheit entdecken zu müssen
glaubte. Diesem Tiefblick gegenüber versagen auch alle jene ablehnenden

Deutungen, die Sokrates nur als mythenzerstörenden Aufklärer
auffassen, wie beispielsweise bei Nietzsche und Sorel. Diese beiden
Denker erweisen sich vielmehr dem platonischen Sokrates zutiefst
verwandt, dadurch, daß sie selbst aus dem Zweifel am Mythos heraus, in
verzweifelter Situation, einen neuen Pseudo-Mythos vom Menschen

zu konstruieren versuchten.
Guardinis Abkehr von Kierkegaard und Hinwendung zu Hegel

kommt eine symptomatische Bedeutung für die geistige Situation
unserer Zeit zu. Gerade darin scheint uns die erregende Aktualität
seines Werkes über Sokrates zu liegen, daß es den aufmerksamen Leser

zwingt, sich erneut auf die innere Problematik der Gestalt des Sokrates

zu besinnen und auf die Gefahren zu achten, die im pseudo-mythischen
Element der platonischen Philosophie lauern.

28 4 3 3


	Sokrates : gestern und heute

