Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Artikel: Sokrates : gestern und heute

Autor: Brinkmann, Donald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

S OKRATE S

gestern und heute

VON DONALD BRINKMANN

In der Schriftenreihe «Studia Humanitatis» veroffentlicht Romano
Guardini das Ergebnis seiner langjahrigen Studien iiber Sokrates'. Der
katholische Religionsphilosoph, in weiten Kreisen bekannt durch seine
luziden Darstellungen geschichtlicher Gestalten, wie Augustin, Dante,
Pascal, Holderlin und Kierkegaard, lenkt nunmehr den Blick auf ein
einzigartiges Ereignis, dem immer noch und gerade heute wieder er-
regende Aktualitit zukommt. Anklage und Verteidigung vor dem
Staatsgerichtshof, Urteilsbegriindung und Tod des Sokrates stellen
zweifellos «einen Wendepunkt und Wirbel der sogenannten Welt-
geschichte» (Nietzsche) dar, ob man nun dieses Ereignis als den end-
giiltigen Niedergang des Griechentums von echter, tragischer Grofle
zu aufkldrerischer Dekadenz deutet oder darin den letztmoglichen
Aufschwung zu vollendeter Humanitit sieht.

«Welche Wege die philosophische Selbstbesinnung seit dem Jahre
399 v. Chr. auch gehen mag, irgendwann einmal missen sie zu der
ratselhaften Gestalt fithren, welche den ihr Begegnenden so tief an-
rihrt. Sokrates ist kein systematischer Philosoph und sagt doch iiber
das, was Philosophie bedeutet, mehr als viele systematische Schriften.
Er ist unnachahmbar und hat doch auf die geistig-menschliche Haltung
tiefer gewirkt als die meisten Lehrer der Lebensfithrung sonst. Seinem
Schicksal aber, das so ganz aus einer bestimmten Situation heraus-
wichst und so eng an seine personliche Eigenart gebunden ist, wohnt
eine Kraft der Vorbildlichkeit inne wie kaum einer anderen geschicht-
lichen Gestalt.» (Seite 11.)

Guardinis Schriften faszinieren durch die eigentiimliche Methode,
mit der sie ein geschichtliches Thema erhellen. Sie unterscheiden sich
dadurch von einer rein geistesgeschichtlichen oder rein biographischen
Betrachtungsweise. Wihrend die landldufigen historischen Deutungs-
versuche einseitig den Menschen oder das Werk umkreisen, richtet
Guardini den Blick von Anfang an aufs Ganze einer geschichtlichen

1 Romano Guardini, «Der Tod des Sokrates». Verlag Helmut Kiipper,
Berlin, gedruckt im August 1943 von der Graphischen Anstalt Vallecchi
in Florenz.

429



Erscheinung und dringt sukzessive in die Tiefe, bis die Gestalten in
der ganzen Fiille und Ritselhaftigkeit ihrer konkreten Existenz auf-
leuchten. Besonders eindriicklich tritt das in seinen Werken iiber
Augustin (1936) und Pascal (1935) zutage. Im Bemiihen, das eigent-
liche Wesen einer geschichtlichen Erscheinung, das was in ihr wirklich
er-scheint, zu enthiillen, entfaltet er eine erstaunliche Kunst der Text-
Interpretation, die auch das neue Buch iiber den Tod des Sokrates
auszeichnet. An die genaue, moglichst dem griechischen Wortlaut fol-
gende Uebersetzung entscheidender Partien aus den platonischen Dia-
logen schlieflt sich eine vergleichende Analyse und Interpretation, die
von einem ungewohnlichen Ernstnehmen des Wortes in seiner Ein-
maligkeit und Einzigartigkeit getragen ist. Guardini faflt den Wort-
laut des Textes nicht in erster Linie als theoretische Aussage tber
abstrakte Sachverhalte auf, sondern als Kommunikation, Kundgabe
und Ausdruck einer menschlichen Existenz in der konkreten geschicht-
lichen Situation. Dabei verfiigt er iiber eine Meisterschaft der Sprach-
beherrschung, wie sie heute nur wenigen Schriftstellern im deutschen
Sprachgebiet eignet.

«Die vorliegende Arbeit soll aus dem Werke Platons vier Schriften,
den Euthyphron, die Apologie, den Kritorn und den Phaidon, unter-
suchen. Sie zeichnen Sokrates, den Philosophen, in der Situation des
Todes. Zuerst, wie er, schon angeklagt, auf der Strafle, vor dem Amts-
gericht des Achon Basileus einen Bekannten trifft und das Kommende
im Gesprich seine Schatten vorauswirft; darauf im Prozefl vor dem
groflen Staatsgerichtshof, den verschiedenen Anklagen gegeniiber seine
Lebensarbeit rechtfertigend; dann im Gefidngnis, zur Stunde, da am
Ende seiner Gefangenschaft ein Freund ihn zur Flucht dringt und er
sich seiner tiefsten Pflicht vergewissert; endlich unmittelbar vor dem
Ende, wie er in bewegten Gesprichen mit seinen Schiilern die Summe
seines Suchens und Wissens zieht. Die Texte sollen daraufhin befragt
werden, wie Sokrates den Tod siecht, wie thm angesichts des Todes sein
Leben erscheint und wie er das Ende besteht.» ¢Seite 16/17.)

Das Schicksal des Sokrates erreicht seinen Hohepunkt nicht erst im
Phaidon, dort wo sein Tod geschildert wird, sondern in der Apologie,
in den drei Reden vor dem Staatsgerichtshof. Hier erfolgt die fiir alles
Spitere entscheidende Verkiindung der religiosen und sittlichen Auto-
nomie des menschlichen Individuums gegeniiber jeder staatlichen und
kirchlichen Autoritit, hier protestiert Sokrates mit unerhorter Kiithn-
heit im Namen des menschlichen Gewissens gegen jene zur bloflen
Konvention abgesunkene mythologische Tradition, auf der das
Staatswesen der Polis ruht. An dieser Stelle besiegelt sich das Schicksal
des Sokrates. Hier muf} die Frage nach Verantwortung und Schuld
aufgeworfen werden: Hat ein «Mensch» das Recht, so weit zu gehen,

430



selbst wenn er die Wahrheit auf seiner Seite hat? Diese Frage hat
Kierkegaard in seiner Abhandlung «Hat ein Mensch das Recht, sich
fiir die Wahrheit totschlagen zu lassen?» (1849) gestellt. Trotz aller
Hochschidtzung und Geistesverwandtschaft gelangt er abschliefend zu
dem harten Urteil, dafl dadurch etwas Unwahres in Sokrates gewesen
sei, dafl er Ironiker war.

Mit gespannter Erwartung liest man daher die Interpretation, die
der Apologie durch den katholischen Kierkegaard-Schiiler Guardini
zuteil wird. Man kommt um die Feststellung nicht herum, daf} die
Auslegung gerade an dieser entscheidenden Stelle die Radikalitit der
Fragestellung zugunsten einer harmonisierenden Einheitsbehauptung
aufgibt. An die Stelle des Zweifels, ja der Verzweiflung, die in diesem
Dialog durchschimmern, tritt eine sekundire Einheitskonstruktion von
Religion, Philosophie und Menschentum. Es wird daher auch nicht
iberraschen, dafl Guardini das tragische Schicksal des Sokrates in einer
Weise interpretiert, die sich nicht mehr an Kierkegaard orientiert,
sondern an dessen geistigem Antipoden Hegel. Bis in den Wortlaut
hinein 148t sich die Schwenkung feststellen:

Guardini: «Das Schicksal des Sokrates ist tragisch. Das Eigentlich-
Tragische besteht aber nicht darin, daff Gutes an Bésem und Sinnlosem,
sondern, dafl es an Gutem zugrunde geht, welches ebenfalls sein Recht
hat; dafl dieses feindliche Gute zu eng und selbstsiichtig ist, um das
hohere Recht oder die gekommene Stunde des anderen zu sehen, aber
Macht genug hat, um dessen Anspruch niederzutreten ... In der Un-
vereinbarkeit der beiden widereinander stehenden Wertbilder und
Krifte liegt die eigentliche Tragik der Situation.» (Seite 97.)

Hegel: «Das Schicksal des Sokrates ist so echt tragisch. Dies ist eben
das allgemeine sittliche tragische Schicksal, dafl ein Recht gegen ein
anderes auftritt — nicht als ob nur das eine Recht, das andere Unrecht
wire, sondern beide sind Recht, entgegengesetzt, und eins zerschligt
sich am anderen; beide kommen in Verlust, und so sind auch beide
gegeneinander gerechtfertigt.» (Vorlesungen uber die Geschichte der
Philosophie, 1. Teil, Schicksal des Sokrates.)

Entsprechend dieser idealistischen Deutung verlagert Guardini den
Schwerpunkt seiner Untersuchung von der radikalen Infragestellung
der menschlichen Existenz in der Apologie zum sokratisch-platonischen
Mythos der Seele im Phaidon.

Durch die mythologische Bindung des menschlichen Gewissens an
ein ideales, ewig giiltiges Sein, an die konstruktive Einheit des Ge-
rechten, Wahren und Heilig-Guten, wird der Anspruch der Wirklich-
keit zu etwas Unwirklich-Vergehendem entmichtigt und eine schein-
bar durch nichts mehr zu erschiitternde Sicherheit gewonnen.

«Im Euthyphron ist sie noch verhiillt. . . In der Apologie bricht das

431



sokratische Bewuftsein, vom Giiltigen gebunden zu sein, michtig
durch... als Verpflichtung in Einsicht und Freiheit. Was durch sie
erfaflt wird, ist das Gewissen. Das gleiche Gewissenserlebnis kehrt im
Kriton wieder . .. und es ist wunderbar, mit welcher Lauterkeit jenes
Innerste und zugleich Fernste im Menschen, welches mitten in allem
Andrang des Lebens die Stimme des Giiltigen zu vernehmen vermag,
das Gewissen, auf diese Forderung antwortet. In diesem Bezug tut
sich kund, dafl etwas im Menschen selbst den Gesetzen zugeordnet und
in threr Erfiillung geborgen ist. Der Phaidon endlich hebt das ganze
Verhilenis zur letzten Klarheit. Er versteht das Gewissen als Organ
fir den Sinn und die Hoheit des Giiltigen {iberhaupt — nicht nur fiir
das Sittlich-Gute, sondern auch fiir das Wahre. Dafl das Sittlich-Gute
mit dem Wahren eins und beides zusammen im Heilig-Guten ver-
ankert ist, das Gewissen aber die innerste Antwort des lebendigen
Menschen auf die ewige Forderung bildet, macht die Weite des pla-
tonischen Geistes aus.» (Seite 179/180.)

Den Gedankengang Guardinis erginzend, wird man hinzufiigen
miissen, dafl gerade im Phaidon neben der Weite auch die ganze Frag-
wiirdigkeit des sokratisch-platonischen Geistes offenbar wird. Ur-
spriinglich handelte es sich fiir Sokrates darum, gegen einen zur Kon-
vention entarteten, frither einmal echten Mythos im Namen des
menschlichen Gewissens zu protestieren. Nun begegnen wir dem Ver-
such, mit Hilfe des reflektierenden menschlichen Bewuf3tseins einen
neuen Mythos zu konstruieren, der die Sekuritit der individuellen
Existenz garantiert. Das Verhidngnisvolle dieses Unternehmens liegt
darin, daf} die unecht gewordene mythische Substanz auf dem Umweg
tiber die reflektierende Erkenntnis das menschliche Bewuf3tsein wieder
erfiillen soll, nun aber ohne alle Sicherungen, die in einem echt glaubi-
gen Verhalten dem urspriinglichen Mythos gegeniiber vorhanden
waren. Auf der anderen Seite verdient hervorgehoben zu werden, dafl
gerade diese pseudo-mythische Verankerung der menschlichen Existenz
in einem absoluten Sein geltender Werte den, Boden bildete, auf dem
sich die sokratisch-platonische Ontologie mit dem christlichen Dogma
zu einer «christlichen Philosophie» verband, besonders deutlich etwa
bei Augustin. Sagt er doch an einer Stelle der Konfessionen ausdriick-
lich: «Cum enim te, Deum meum, quaero, vitam beatam quaero.»

Guardinis harmonisierend-mythologischer Deutung des Sokrates
gegeniiber gilt es, die untergriindige Bedeutung der Sitze ins rechte
Licht zu riicken, mit denen Sokrates selbst seine mythologische
Schilderung des Schicksals der menschlichen Seele schliefit.

«Von dem nun, was ich dargelegt habe, behaupten zu wollen, es
verhalte sich in Wirklichkeit genau so, wiirde einem verniinftig
denkenden Manne wohl nicht anstehen. Dafl es sich aber mit unseren

432



Seelen und ihren Wohnorten so oder dhnlich verhalte — diese An-
nahme scheint mir, da die Seele ja doch offenbar unsterblich ist, ge-
ziemend und wert, es mit thr zu wagen. Denn das Wagnis ist schon,
und man mufl Derartiges gleichsam sich selbst zusingen kénnen, und
darum spinne ich auch so lange an dem Mythos.» (Seite 320.)

Guardini selbst mufl zugeben, dafl der sokratisch-platonische
Mythos kein echter Mythos mehr ist:

«Die Schilderung der Welt, wie Platon sie am Schlusse des Gesprichs
gibt, ist kein Mythos im vollen Sinne mehr. Schon deshalb nicht, weil
sie kein Geschehnis erzahlt. Denn Mythen erzihlen Geschehnisse, die
sich ,einst’ zugetragen haben, in jenem Einst, welches keine bestimmte
Zeitstelle, sondern den Horizont zur Zeit iiberhaupt und damit zu
jeder Strecke und jedem Punkt in ihr bildet. Abgesehen davon, fehlt
aber in Platons Schilderung auch jener Urklang, welcher kundtut, dafl
hier das Dasein unmittelbar in Gestalten und Vorgidngen geschaut und
gelebt wird. Richtiger gesagt, er tont in ihr nur noch nach, das freilich
stark genug, um eine Einheit von Bild und Sinn, eine Deutung des
Daseins und eine Wegbereitung fiir das Leben hervorzubringen, welche
sie doch in eine Nahe zum Mythos riicken.» (Seite 319/320.)

Das entscheidende Merkmal des platonischen Mythos 1ifit Guardini
aber unerwihnt, dafl nimlich diese pseudo-mythische Konstruktion
aus keiner echten Gliubigkeit mehr entspringt, daher auch keinem
integralen seelischen Sein mehr entspricht, sondern aus einem reflek-
tierenden Bewuf3t-sein, in dem sich Zweifel und Verzweiflung zugleich
ausdriicken und verbergen. Kierkegaard hat diesen inneren Zwiespalt
in der Existenz des platonischen Sokrates richtig erkannt, wenn er in
der sokratischen Ironie zutiefst eine Unwahrheit entdecken zu miissen
glaubte. Diesem Tiefblick gegentiber versagen auch alle jene ablehnen-
den Deutungen, die Sokrates nur als mythenzerstorenden Aufkldrer
auffassen, wie beispielsweise bei Nietzsche und Sorel. Diese beiden
Denker erweisen sich vielmehr dem platonischen Sokrates zutiefst ver-
wandt, dadurch, dafl sie selbst aus dem Zweifel am Mythos heraus, in
verzweifelter Situation, einen neuen Pseudo-Mythos vom Menschen
zu konstruieren versuchten.

Guardinis Abkehr von Kierkegaard und Hinwendung zu Hegel
kommt eine symptomatische Bedeutung fiir die geistige Situation
unserer Zeit zu. Gerade darin scheint uns die erregende Aktualitdt
seines Werkes iiber Sokrates zu liegen, daf} es den aufmerksamen Leser
zwingt, sich erneut auf die innere Problematik der Gestalt des Sokrates
zu besinnen und auf die Gefahren zu achten, die im pseudo-mythischen
Element der platonischen Philosophie lauern.

28 433



	Sokrates : gestern und heute

