Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Artikel: Totentanz : von Proust und Joyce zu Musil [Fortsetzung]
Autor: Diebold, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759381

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759381
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TOTENTANZ

VON PROUST UND JOYCE ZU MUSIL

VON BERNHARD DIEBOLD

II

FABULA DOCET

Als Beispiel fiir die Sinnlosigkeit der alten «Zusammenhinge»
expliziert uns Musil sein heimatliches Oesterreich vor dem ersten
Weltkrieg; und er nennt das Land seiner k. u. k. Majestdt schlechthin
«Kakanien». Es ist das Land, wo man klerikal regiert wird, aber frei-
sinnig lebt; wo das Laissez aller, laissez faire selbst der fithrenden
Kreise der miiden Melancholie seiner neueren Dichter entspricht. Wo
bei jeder Entscheidung die relative Weisheit gilt: «Es ginge doch auch
so.» Denn stirker als der Wirklichkeitssinn ist der «Moglichkeitssinn»
entwickelt. Man lebt «in Konjunktiven» — in vélliger Relativitit.
Fiir diesen Geisteszustand der ganzen Welt scheint Kakanien das
schonste Beispiel.

Eine groflartig angelegte Demonstration des k. k. Patriotismus soll
nun der Welt und den Qesterreichern selber die Grofle und Einheit
der als morbid verleumdeten k.k. Monarchie vergegenwirtigen —
ja — angesichts eines zum Kriege riistenden Europas. Es gilt ein
«weltosterreichisches Jahr» zu feiern — oder noch inniger gedacht:
ein «Jubiliumsjahr unseres Friedenskaisers», das dann nach Musils
spaterem Wissen teuflischerweise in den ersten Weltkrieg fallt. Aber
die Keimzelle der Aktion entspringt keiner Wesensnotwendigkeir,
sondern (ganz relativ!) nur einem diskret geduflerten Ressentiment
auf die Erfolge des grofien reichsdeutschen Bruders. Und daher gilt es,
gegen das erst in ein paar Jahren vielleicht (!) zu erwartende dreiffig-
jahrige Regierungsjubilium des deutschen Kaisers die weitaus strah-
lendere Gloire des siebenzigjahrigen Monarchen auszuspielen! So
erhilt die ganze Bestrebung den Titel einer Parallelaktion zu etwas,
das noch gar nicht existiert.

Eine zweite Nichtigkeit enthiillt die Fragestellung nach Idee und

210



Inhalt des Unternehmens. Wir erfahren es nie. Der feingebildete Graf
Leinsdorf als oberster Protektor der Organisation kennt zu jedem
Vorschlag die Einwidnde der Kirche oder der Freidenker oder des
Architektenvereins oder des Finanzministeriums. Dennoch besteht
gerade er — als Mann des guten Willens ohne Zielpunkt — auf der
«Parole der Tat». Auf die Frage nach dieser Tat erwidert er: «Es
ist mir auch nichts eingefallen ... aber trotzdem muf} etwas gesche-
hen ...» Und mit entschiedenem Tonfall: «Entweder-oder anders!»
Und was im privaten Salon der Ministersgattin, Frau v. Tuzzi, ge-
nannt Diotima, ziemlich harmlos begann, fithrt schliefilich zu einem
sinnlosen Volksaufstand mit eingeschlagenen Fenstern und liflt die
auslindischen Kabinette sogar Kanonen im Hintergrunde wittern
als vor einem «Staatsvorgang internationaler Groflenordnung». Die
Parallelaktion ohne Parallele erleidet (wie die Romanhandlung) ihre
ewige Vertagung, um nach langem Vergessen (durch den Autor) nach
rund 1850 Seiten als ein geplanter Weltfriedenskongrefy zu aufer-
stechen — und zwar unter hervorragender Beteiligung des Kriegs-
ministeriums. Und ausgerechnet ein General mufl es sein, der ausruft:
«Was niitzen Kanonen ohne Geist!» Dafl das Arrangement eines
Trachtenfestzuges der Stimme Oesterreichs und Ungarns und der
oppositionellen Slaven nunmehr zur vorliufigen Hauptsorge der Ver-
anstalter wird, kront diese geistreiche Farce. .. Ein Tanz ins Nichts.

Man sage also nicht, dafy dieser Geschichte vollig die Geschichte
fehle. Die allerdings nur auf spinnwebdiinnen Fiden konstruierte
Grundfabel enthilt die Moral des Ganzen: fabula docet. Eine Tur-
bine der Betriebsamkeit liuft mit viel Intelligenz des Motors, doch
ohne tatvermittelnde Transmissionen zur Welt. Die beteiligten Per-
sonen verschwenden ein Unmafl von Bildungswissen an diesen
Apparat ohne Sinn — an diese Organisation der Relativierung aller
Werte, die sich gegenseitig aufheben. Der stockkonservative Graf
redet ausgerechnet aufs Liberale hin. Der vom Kriegsministerium
delegierte General Stumm von Bordwehr nennt sich einen Pazifisten,
weil mit der von ihm angestrebten Vermehrung der k. k. Artillerie
das Riistungsgleichgewicht Europas zum Frieden aller erhalten bleibe.
In der reichsfeindlichen Kommission sitzt gegen jeden nationalen Stil
der preuflische Grofiindustrielle und «Grofischriftsteller» Arnheim,
der aber auch als «Preufle» durch seine jidische Abkunft wieder nur
zu relativer Geltung kommt. Und wenn der zuletzt hinzugezogene
Dichter Feuermaul sein «Der Mensch ist gut» predigt, so wird auch der
Prophet der Menschenliebe unter nihilistischen Zweifel gestellt durch
die Herkunft seiner Einkiinfte: weil er als Sohn eines Phosphot-
fabrikanten von der Knochennekrose seiner Arbeiter lebt. Also alles
und alle unterliegen einer zweideutigen Zersetzung — ja selbst die

211



begeisterte und gldubige Seele des Ganzen, die Gattin des Diplomaten
Tuzzi und Herrin des Salons der Ausgleichung der Gegensitze:
Diotima.

DIOTIMA UND IHR ZERSETZER

Diotima! Thr Name ist Ironie auf «edle Einfalt und Grofle». Sie
will sich selber als ein antik-romantisches Ideal der reinen Frauenseele
in hochst moderner Renaissance vorkommen, als ein Mittelpunkt von
freien Geistern, die sie liebend umschwirmen. Aber ihre ungenaue Seele
besteht nur aus dem Geltungsbediirfnis ihrer gewollten «Personlich-
keit». Sie glaubt an das Wahnbild der «welt-Gsterreichischen» Mission,
weil sie eben in eigener Person die Gottin dieses Wahnes ist. Sie
schwelgt in einer isoldenhaften Liebe zu dem nicht minder vom
Geltungsbediirfnis lebenden Bildungspreufien Arnheim und scheut die
allzu natiirliche Banalitdt des korperlichen Ehebruchs. Ganz allmihlich
und gegen ihr Gewissen bemerkt sie aber, dafl ihre ideale Schonheit
faktisch auch in einem begehrenden Leibe steckt — worauf ihre von
Bildungs-Eigenschaften verhingte Seele sich in sexualkritischen Studien
verliert, so dafl die Keusche nach und nach selber zu einem «Lehrbuch
der Liebe» wird — bis sich die distanzierte Damenseele Diotimas
schliefflich die «Eigenschaften» der Zivilisation wie ithre Kleider
abstreift und die einstige Pallas in einer sehr schwachen Stunde dem
Manne ohne Eigenschaften verfillt — bezeichnenderweise in dem
hochst maskulinen Maskenkleide eines napoleonischen Generals, dessen
Stiefel, Zweispitz, Orden und Uniform um das Bett des Verfiihrers
herumliegen. So endet das stolze Idol klassischen Damentums als das
zerschmelzende Weibchen des Mannes ohne Eigenschaften. Auch das
ist keine blofle Anekdote, sondern die Symbolik vom Nichts der
beseelten Personlichkeit — die einstmals von Holderlin als Diotima
angebetet wurde.

Es darf auffallen, dafl wir in der Erzahlung bisher des Titelhelden,
namens Ulrich, kaum bedurften — obschon er tatsichlich den geistigen
Sekretir der Parallelaktion darstellt. Aber eben der im Kreuzungs-
punkt aller Fiden Stehende ist auch der einzige Mann mit voller
Uebersicht, der nun mit der kiihlsten Skepsis diese Organisation des
Un-Sinns ad absurdum kritisiert, ohne an einer einzigen Aktion for-
derlich teilzuhaben. Denn die Passivitit ist seine Passion. Zu allen
konkreten Dingen steht er ja nur in denkend-kritischer Bezichung. Er
hat bezeichnenderweise Mathematik studiert und sieht in Mafl und
Zahl und in der Formel die denkbar genaueste Erfassung der Dinge.
Nur die sogenannte Seele gebirdet sich fiir jede Formel zu ungenau. Oft
scheint ihm die Formulierung auch schon das Ding zu sein. So ist er

212



selber eine Formel. Als Herr im Hause seines Koordinatensystems, lebt
er nur in «Abstraktionen des Lebens» — rein kritisch, wie sein Autor
selbst in seinem versetzten Ich-Roman. Denn «wer sich selbst gegen-
iiber keinen Wirklichkeitssinn mehr aufbringt... kommt sich eines
Tages als Mann ohne Eigenschaften vor». Er vergeistigt sich — ja er
zergeistigt sich, macht sich zum Denkskelett ohne das «Fleisch» der
Eigenschaften — und nihert sich dem Selbstmord. Denn er weifd:
«Geist ist in groflen Mengen ein Gift, in kleinern ein Genufimittel.»

Das ist eine der morbidesten Stellen im seelischen Organismus des
intellektuellen Liistlings. Denn er geniefit in einer oft feuilletonistisch
ironisierenden Laune seine eigene Zersetzung. Er «liebdugelt mit dem
Untergang». Er geniefit sein Sterben. «Nein» und «ohne» sind seine
Lieblingsgifte. In allerkleinsten Dosen genossen, ruinieren sie ihn jedoch
nur ganz allmihlich auf seinen lustwandelnd kritischen Géngen iiber
die Erde, an deren Freud und Leid er sich nirgends seine innerste
«Seele» voll beteiligt. In solcher Passivitdt strapaziert er schliefilich
nur die Nerven. Wie das enzyklopadische Wunderkind Arnheim,
lebt er nur von den Zinsen seines Seelenkapitals und seiner Liebes-
moglichkeiten, wie Arnheims Bildungs-Liebe von Diotimas Bildungs-
Seele. Die Liebe ist ja schon weitgehend ein Bewuf3tseinsbefund der
Psychologie geworden und scheint sich immer mehr im Korperlichen
zu spezialisieren, wie Diotimas Seelen-Bankerott beweist. Die Liebe
wird nicht mehr zum Schicksal wie bei Werther und Tristan. «Die
ganze Liebe wird tiberschdtzt.» Denn man liebt ja weniger den Gegen-
stand als das Idol des Geliebten, das nichts ist als das Produkt roman-
tischer Einbildung. Diotima hat’s erlebt.

Denn immerhin trigt das zum Denkskelett verkiimmerte Menschen-
wesen Ulrich aufler Gehirn und Mund sein Sexualorgan, um eine seiner
wichtigsten Eigenschaften zu erhalten: die Lust am Weibe. Sie betidtigt
sich ohne jede Verliebtheit, ohne seelischen Zwang, ohne Herz- und
Blutsverbindung zwischen Kopf und Eingeweide; gewissermaflen nur
aus der Sachlichkeit des Korpers und dem gewohnheitsmifligen Spiel-
trieb eines verwohnten Gentlemans.

DIE FRAUEN

Musils erotische Frauen hassen alle ins «Allgemeine» empor-
gedachten Gedanken: Prinzipien und Ideen. Sie sind die instinktiven
Gegenspieler der vom Gehirn verdorbenen Minner und ihrer maskulin
verbildeten «Diotimas». Sie sind die mehr oder weniger vom Intellek-
tualismus verschonten blutmifligen Erleber des Wirklichen — wie es
kein denkender Mann mehr sein kann. Aufler einem. Das ist der

213



Midchenmérder Moosbrugger, der ohne wesentliche Denkbelastung
seinen Instinkten lebt im Jenseits von Gut und Bose — im Jenseits zu
aller Verantwortung. Zu ihm fassen Ulrichs Frauen eine instinktive
Neigung 1n uncingestandener Wahlverwandtschaft. Die Primitivste
ist Bonadea, die nymphoman veranlagte Richtersgattin, die stets ver-
fihrbare Licbespraktikerin und Gegenkarikatur der theoretisch lieben-
den Diotima und der unentschiedenen Jungfrau Gerda, die wiinscht,
was sie nicht wagt. Viel mutiger ist die musikbesessene Clarissa, die
Ulrich um nichts Geringeres als um ein Kind bittet, in welchem sie
sozusagen den Menschen der Zukunft, wo nicht den Uebermenschen
gebiren mochte. Denn Nietzsches Werke, ein Danaergeschenk Ulrichs,
haben sie von der moralischen Umwertung aller Werte iiberzeugt, so
daf} sie den «gefihrlich lebenden» Midchenmdrder Moosbrugger be-
freien will — wie ihre Instinkte aus dem Kifig der romantischen
Ideale. Nachdem sie mit ihrem romantischen Kiinstlergatten das halbe
Dasein am Klavier zerklimpert und in der Wahn- und Rauschwelt des
sdchsischen Zauberers Richard Wagner den vitalen Bezug zur Wirk-
lichkeit verloren hat — will sie zuriick zur Realitit. Da sie aber
Romantikerin von Natur aus bleibt, wie thr Lehrer Nietzsche, so
nahert sie sich zwischen den Kontrasten von Wunsch und Wesen viel
weniger Moosbruggers bestialischer Naivitit als dessen asozialem
Schwachsinn. In der Ver-riickung des zivilisierten Verstandes und im
Vergessen der moralischen Dressur gewinnt sie immer mehr an Intui-
tion des nackten Lebens — frei von «Verantwortung». Halb irrsinnig
besucht sie den Morder im Irrenhaus. Es ist ein symbolischer Protest
gegen die Wissenschaft vom Menschen mit moralischen Eigenschaften.

Alle diese Frauen sind nur ein Marionettenspiel fiir den Denkspieler
Ulrich. Nur eine nimmt er vollig ernst, jenseits aller Ironie, mit ganzer
Seele — soweit er sie noch hat —, und das ist Agathe, seine Schwester,
ein Korper seines Blutes. Um sie kreist der zweite Band als ein zweiter
Roman. Ohne selbsttitig kritisches Gehirn, doch so auflerordentlich
klug, um alle weisen Reden ihres Bruders zu verstehen, stellt sie ge-
wissermaflen ein «Weib ohne Eigenschaften» dar — den von Moral
und Gewissen befreiten Menschen, der aber im Gegensatz zu Ulrichs
Lethargie zu triebhafter Handlung befghigt.ist: eine aktive Egotistin.
Was Ulrich denkt, das wagt sie zu tun. Ohne jede Gewissenshemmung
lauft sie threm Mann, dem hochgebildeten und rechtlichen Professor
Hagauer, davon, filscht als reiche Dame unbedenklich zu dessen Un-
gunsten das Testament des soeben verstorbenen Vaters, treibt an der
aufgebahrten Leiche des hochangesechenen Juristen Unfug, steckt ihr
Strumpfband frisch vom warmen Leibe in den Fradk der Leiche. Ohne
die kriminalistischen Folgen zu bedenken, nimmt sie sich vor, ihren
Mann zu toten, einfach weil sie thn haflt. Sie wiinscht mit threm seit

214



der Kindheit nicht mehr gesechenen Bruder eine allerintimste korper-
liche Bindung, einfach weil sie ihn liebt. Thre Leidenschaften sind ihre
Tugenden.

Der passive Ulrich fordert natiirlich nicht diese Verbrechen, aber er
lit sie lichelnd geschehen. Tut sie denn nicht die «Tat» zu seinen
bloflen Denkfunktionen? Besitzt sie vielleicht gar die echten Eigen-
schaften als echte Eigenheiten? Stellen sie beide nicht symbolisch die
siamesischen Zwillinge dar — die die «Eigenliebe» als «Nichstenliebe»
empfinden diirfen, und die «eine Reise an den Rand des Méglichen . ..
ja des Abstoflenden» wagen? Die symbolische Personalunion der Ge-
schwister bildet einen «Grenzfall», einen vergeistigten Inzest, eine Ent-
riickung. Und Agathes Welteinstellung darf sogar mit dem Ausdruck
ihres beleidigten Gatten als «asozialer Schwachsinn» erklirt werden.
Die Geschwister wissen es auch. Sie lieben sich ja nur in ihrer Gleichheit,
im tiefen Verstindnis ihrer Menschenfremdheit und Lebensunfihig-
keit und in der kaum ausgesprochenen Sehnsucht nach dem Nichtmehr-
Sein in dieser Welt der iiberholten Eigenschaften. Oh, man trigt ja
immer ein Giftflaschchen am Halse zur Befreiung vom Horror vacui.

Wohl bleibt etwas in der Leere der Welt bestehen, dessen «un-
bestimmbaren Inhalt» man «Seele» nennen koénnte, die man in des
Bruders sachter Umarmung unter Mondstrahlen beinahe poetisch ver-
spiirt. Seele — ach, fiir Mathematiker so «ungenau» als wie ein Nichts,
und dennoch spiirbar, wenn auch kaum lebensfahig. Vielleicht wird
sie in einem « Tausendjdhrigen Reich» zu voller Wirksamkeit erwachen
— ohne Denken, ohne Gier — als «schone Seele» — die dann mit
swedenborgschen Engeln kokettiert. Und sie profitiert aus dem
romantischen Thesaurus der Menschheit die Triume der altmodischen
Utopie. Hienieden aber lebt man praktisch ohne ithre Mitwirkung, be-
gehrt das Seelenlose bis zum naiven Verbrechen — und nihert sich
wie Clarissa mit allzugroflem Verstindnis dem Mé&rder Moosbrugger
— sowie dem -eigenen versuchten Selbstmord. Man lebt sehr «un-
genau». Die Totentinzer hingen so lange wie moglich an der Musik
des Lebens. Und zur Beschwichtigung unseres steten Sterbens wird
uns die «Auferstehung» vorgetrdumt im Tausendjihrigen Reich.

ZWISCHEN «GENAUIGKEIT UND SEELE»

Es ist ein in seiner Diktion geistreiches und als Symptom der Zeit-
lichkeit unserer Zeit sensationelles — aber zugleich ein sehr zwie-
spaltiges und unordentliches Buch. Denn der Autor selber pendelt wie
sein UlrICh zwischen «GCI’Iangk‘eit und S‘eelﬂ», fur deren ErfOr'Schung
er ein «Erdensekretariat» zu griinden vorschlug, was ja nichts anderes

ﬁn’:’}??\\\x )i



als eine Zentralstelle des ewigen Widerspruchs bedeutet — um die
«prastabilierte Disharmonie der Schopfung» gegen Leibniz’ «beste
aller Welten» auszuspielen —, die nun allerdings um einiges «genauer»
ausgedacht erscheint als das Weltbild unseres Wunsch-Mathematikers
Ulrich, der die Seele auf eine Formel bringen mochte. Die musilsche
Mikroskopie zielt dabei weit mehr auf Gefiihle «an sich» und An-
schavungen «an sich» als auf lebensfihige Organismen. Seine Men-
schen sind zum Zwecke der Essayistik aufgezogene Rede- und Denk-
maschinen, die trotz einiger vortrefflich charakterisierter Einzel-
stimmungen bei Ulrich, Diotima, Clarissa und Agathe doch nur aus
Hirn und Mund bestehen. Oder es sind von Witz und Humor um-
spielte Karikaturen wie der dicke Bildungsgeneral, oder wie der durch
Diplomatie lebensgehemmte Graf Leinsdorf oder wie die ironisierten
Schulprofessoren Hagauer und Lindner, die ihre klassisch geschulte
Ethik von sich geben: philistridse «Tugute» — Hampelminner am
Faden eines neunmalweisen Puppenspielers, der selber eines gott-
lichen Drahtes tief bediirftig wire. In solch geheimer Ahnung gibt er
weit weniger die sittlichen Forderungen der Licherlichkeit preis als
deren pedantische Prediger. Wie der genauer und genialer blickende
Thomas Mann weiffl Musil eben um beides: um den Wert der alten
Ideen wie um ihren mechanischen Gebrauch oder gar den verlogenen
Miflbrauch. Er sagt weder ein genaues Ja noch ein genaues Nein. Er
ist noch nicht in die Traum-Erinnerung Prousts entriickt, noch nicht
im materiellen Kehrichthaufen Joycens versunken. Er ist noch nicht
entschieden. Er probiert noch — er experimentiert nach zwei Seiten.
Im gleichen Augenblick ldf}t er Agathens «Verbrechen» geschehen bis
zur Testamentsfilschung und weifl zugleich, dafl man nicht einmal
eine Zigarettendose stehlen darf. Irgendwo ist er iiberzeugt, «dafl
Moral unentbehrlich ist». Oh, Musil ahnt damit, daf seine ganze
negative Individualitit nur im Kontrast und vor der Folie des immer
noch funktionierenden Moralsystems der Andern tiberhaupt mdglich
ist! Sein Nihilismus schmarotzt am Thesaurus der Menschheit.

Die Genauigkeit des Mathematikers Ulrich wird immer gestort durch
die ungenaue Seele — und umgekehrt. Fast immer vertritt er daher
ernsthaft die seelische Gegenwahrheit einer logischen Wahrheit. Die
sarkastische Lust am paradoxen Wort fiihrt oft zu Prigungen, die
mehr Esprit als Genauigkeit ergeben — wie schon die Umkehrbarkeit
des Titels. Das «Tausendjihrige Reich» ist fiir diesen Virtuosen der
Intellektualitit ein allzu ungenaues, allzu entlegenes, ja unstatthaftes
Symbol aus christlich-metaphysischen Glaubensbezirken. Der Autor
— weniger ein echter Dichter als mit der prédilection d’artiste aus-
gestattet — verfillt in seiner Diktion bald den Stimmungen des Him-
mels, bald dem Sarkasmus eines Teufels. Daf} «After und Mund als

216



das rektale und orale Ende derselben Sache» erscheinen, bedeutet die
Entzauberung der Liebeskiisse. Wir werden an die medizinischen
Desillusionen der Liebe in Manns «Zauberberg» erinnert. Die Frage
des Volksliedes: « Wer den schénen Wald so hoch da droben aufgebaut»
habe, beantwortet der Liebhaber der naturschwirmenden Diotima mit
den forstwirtschaftlichen Spekulationen der Oesterreichischen Boden-
bank. Die schone Aussicht vom Berggipfel wird deromantisiert mit
dem Hinweis auf die «Oberflichlichkeit des Ausgedehnten», gut genug
fir das «Edelochsentum des ungekochten Naturgenusses». Wie denn
auch geistige Grofle von Ulrich als plumpe, ausgedehnte «Quantitit»
verldstert wird; zumal ja thre «hochfliegenden Gedanken» von der
«Gefliigelfarm» der Theologen und Philosophen bezogen werden. Die
«geistize Rentabilitit» der hdheren Werte hat den Schieber Fischel
schwer enttiuscht: «In Wahrheit hatte thn nur sein Idealismus zum
Untergebenen gemacht; denn jeder irdische Idealismus hat den Zwedk,
die Begierden auf Hoheres abzulenken und in einer den Machthabern
genehmen Weise zu entkrdften.» Das tont schon nach der kom-
munistischen Parteiversammlung gegen die Unternehmer. Musils
sarkastische Verstimmung gegen das Unsichtbare aller Idee wird oft
zur wiisten Schmihung der Geist-Begeisterten, die ihre hdchst mate-
riellen Alltagsnotigungen vor sich selbst verleugnen wie «den Schmutz,
den Gott aus seinen Zehennigeln entfernt» — eine in ihrer Wider-
lichkeit selbst den Atheisten beleidigende Metapher — und typisch fiir
die peinliche Genauigkeit eines materiellen Details am peinlich «un-
genauen» Bild des vorgestellten Ideals.

Aber Musil ist doch kein Satan wie Joyce — hochstens Luzifer —,
traumt er doch von engelhafter Liebe im Tausendjihrigen Reich. Er
quilt sich selber gegen das bessere Wissen seiner Personlichkeit. Nur
hilt er leider sein schlechteres Wissen fiir seine «Eigenschaften». Im
Grunde haflt er seine ganze lustbetonte Fihigkeit der nihilistischen
Zersetzung. Ach, Agathe ahnt: daf er sich selbst nicht liebt. Denn nicht
nur das zersetzte Ich, sondern das ganze Leben erscheint thm nicht
als ein geliebter Wert. Die Lust zum Denken iiberwiegt die Lust am
Geschehen, an der «Geschichte» — die Lust zum Fabulieren. Nur in
ein paar eingestreuten Einzelszenen wird er zum Romancier, zum Schil-
derer menschlicher Begebenheiten. Da betrachtet er seine schwachen
Geschopfe meist mit humoriger Gutmiitigkeit — aber es ist nur das
Wohlwollen einem Haustier gegeniiber. Der Mensch ist ihm viel zu
verdichtig fiir eine sich im Ganzen gebende Liebe. So entstand kein
Roman von Menschen, sondern eine essayistische Demonstration von
Gehirnen und anderen Korperteilen, fiir die «Geschichten» ganz un-
wesentlich sind. Denn sie haben nur Logik und Kausalitit — aber

kein Schicksal.

217



Zum Fabulieren von Geschehnissen mit einiger Bedeutung bedarf
es eines Glaubens an sittliche und seelische Zusammenhinge der mit-
spieclenden Lebewesen. Nicht im Chaos, nur in geglaubten Bezugs-
systemen «geschieht» das Individuelle und erlebt seine «Geschichte».
Wilhelm Meister, Don Quijote oder der Griine Heinrich sind sittliche
Einheiten, in Reibung gebracht mit einer durch Sittlichkeit zusammen-
gefafiten Auflenwelt. Es sind Maf3stibe und Spannungsverhiltnisse fiir
ihr fabuloses Verhalten gegeben. IThr Unzulingliches wird Ereignis —
und ihr scheinbar zufilliges Erlebnis zum Gleichnis. Die Menschen von
Proust bis Joyce und Musil sind aber von den sittlichen Konventionen
und Gleichnissen vollkommen freigemacht. Sie sind nicht nur «gott-
frei», sondern auch im fatalsten Sinne «willensfrei» — das heiflt, obne
Willen: blofle Reagenzien ihrer Umgebung, Funktionire der Natur-
gesetze: Experimentalpuppen — Additionen von Eigenschaften.

Unter solch trilben Bedingungen gelingt dem Menschen, vom
geltungsgierigen Arnheim bis zur moralinfreien Agathe, die Erkenntnis:
«Der Mensch kann ohne Grundsitze, ja eigentlich ohne Erlebnisse
leben.» Damit erlibrigt sich jede Romanhandlung im traditionellen
Sinne. Diese Menschen — ebenso wie die miiden Helden des «Zauber-
bergs» und des kranken Proust oder des vom «Milieu» vergewaltigten
Joyce —, sie haben keinen Willen, kein Gewissen und daher keine
Schicksalslinie — keine Handlung. Ueber den Gegensitzen ihrer vielen
Wahrheiten erhebt sich nicht die Synthese eines ethischen «Besser-
wissens» im Autor. Es gibt in Musils Werk so wenig iiberzeugende
«Sentenzen» geistiger Art als wie bei Joyce. Es wiren auch ganz
unbrauchbare Wahrheiten. Es herrscht hier mehr Kritik als Sinn-
gebung, mehr Verstand alsGestaltungsschopfung und mehr Sensibilitit
als kiinstlerische Intuition. Aber nach Bayle geniigt der Verstand
bestenfalls zur Entdeckung von Irrtiimern, nicht aber von Wahrheiten.

Analysen haben nur einen Lebenssinn, wenn die am Leben geblie-
benen Teile in neuen Synthesen wieder zu einem neuen Ganzen zusam-
menwachsen sollen. Darum bekiimmern sich die Zersetzer von Musils
Geist aber so wenig wie ein Kind, das seine Uhr auseinandernimmt
und viel zu spit gewahr wird, daf} die Wiederzusammensetzung ohne
einen Uhrmacher nicht moglich ist — der an den sinnvollen Zusammen-
hang der Teile glaubt. Ein Joyce und ein Musil fiirchten aber die
traditionelle Wiederzusammensetzung zum leidigen Urphdnomen der
menschlichen Totalitit. Die Wahrheit darf nicht im Ganzen gesehen
werden, nur unter dem Mikroskop als Teilchen — unter dem Prinzip
einer iiberheblichen Kurzsichtigkeit auf die particula pro toto. Dieser
Art Menschheitsirzte erscheint die Lebensfunktion der edleren Organe
bereits als ein romantischer Schwindel des Schopfers. Nur die Molekiile
sind «genau». Aber unbeschadet unseres so eminent genauen Wissens

218



um die Teile — daf die Uhr «im Grunde» nur aus Ridern, die Bibel
und der Faust aus dem Abc, die Sixtinische Wand aus Pinselstrichen
und der Mensch aus Molekiilen und psychischen Partikeln besteht —,
ja trotz dieses fatalen Willens zur Kurzsichtigkeit, existieren eben doch
die Phinomene in ihrer Ganzheit, die uns als Form umlebt. Ja, leben!
Hier aber wird der Mensch in «Eigenschaften» zerdacht — und muf}
dann «ohne» weiterleben . .. Das heifft: weitersterben im klappernden
Totentanz der Denkskelette. Der Rest ist Schweigen.

So hat man mit einer weniger revolutioniren als ironisierenden
Gebirde die alten Tafeln zerkratzt und bringt keine neuen Gesetze
vom Sinai herunter. Denn man hat keinen Gott im flammenden Dorn-
busch gesehen. Die Menschen Prousts, der im verdunkelten Kranken-
zimmer das genaue Leben triumte — es sind Traum-Gespenster.
Thomas Manns Jiingling verldfit den Zauberberg als ein analysierter
Greis und Moribundus. Joycens Bloom zerlebte sein Leben in Millionen
von animalischen Phasen, als wire es keine Menscheneinheit, sondern
ein Miickenschwarm oder ein Wiirmerhaufen. Musil 1st weniger hart
und hat nicht alle metaphysischen Briicken abgebrochen. Aber nur aus
Schwiche. Er ist mehr Conferencier als Fanatiker, mehr Literat als
Verkiinder. Sein osterreichisches Herz ist immer noch der Erbarmung
fihig — und des Mitleids mit sich selber. Es weint der Nihilist. Sein
Zweifel am «farbigen Abglanz», an dem wir das Leben haben, erstickt
doch nicht den Wunschtraum jener Illusion vom Tausendjihrigen
Reich, wo die Erkenntnis wie in einem unverlorenen Paradies noch
nicht vom Apfel der Siinde gegessen hat. Jetzt aber hat man sich
griindlich iiberessen an der in Details zerhadkten Erkenntnis ohne Idee.
In grofler Sehnsucht ertriumt sich der Anti-Idealist eine Hilfsidee —
die vielleicht sogar von Gott kommt — da ja der Mann ohne Eigen-
schaften ausdriicklich nur «gottfrei», nicht aber gottlos genannt wird.
Es ist die Sehnsucht Luzifers, dereinst wieder am Throne Gottes
zu sitzen.



	Totentanz : von Proust und Joyce zu Musil  [Fortsetzung]

