
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

BETSY MEYER

Wer gelegentlich durch einen Vortrag

der Verfasserin über die Materie
des hierorts anzuzeigenden Buches1
bereits ins Bild gesetzt wurde, dem werden

die vorliegenden Studien den
ansprechenden Eindruck, den er empfing,

bestätigen. Die Autorin hatte
keine Mühe, sich dem Stoffe anzupassen,

und sie wußte, daß sie auch sprachlich

ihr Bestes tun müsse, um der Aufgabe

würdig zu sein. Unter solchen
Voraussetzungen durfte man sidi mit
Recht Erfreuliches versprechen. Wohl
war es das Bestreben der Autorin, für
den Leser Uebereinstimmendes zu
sammeln und die edlen Voraussetzungen,
deren es bedarf, um die Sehnsucht nach
Gestaltung in einem dichterischen Ge-
müte wachzurufen, ihm vor Augen zu
führen. Aber sie beschönigte nicht und
schuf darum kein unechtes oder
halbechtes Gebilde. Die unerwünschte
Richterlichkeit, die in manchen
Lebensbeschreibungen anmaßend hervortritt
und auch dem Leser die Freiheit eines
Urteils vorwegnimmt, ist bei dem
Buche über «Betsy» nicht zu befürchten.

Eben darum aber, weil in dem
vorliegenden Band ein im besten Sinn des
Wortes altmodisches, der Herausgeberin
wahlverwandtes Verfahren eingeschlagen

worden ist, kommt es dem Bedürfnis
nach Geläutertem und Vorbildlichem

entgegen. Unter dem Eindruck
der Zitate, die den Briefen der
Geschwister und dem ihres Freundeskrei-

1 Maria Nils: «Betsy, die Schwester Conrad
Ferdinand Meyers. Lebensgeschichte,
Tagebücher und Briefe«. Huber & Cie., Frauenfeld.

ses mit Umsicht entnommen sind,
erleben wir wieder einmal die nahe
Verwandtschaft zwischen Dichtung und
Malerei, und es ist uns, indem wir sie

uns zu Gemüte führen, als sähen wir
liebenswerte Gemälde jener Zeit. Und
darum eignet sich das Buch nicht
nur für philologisch-wissenschaftliche
Zwecke, sondern auch für eine Gabe,
die ein Schweizerherz erfreuen kann.

Als ich aber gegen Schluß der
Darlegungen zu einer Stelle gelangte, die
schon von dem Vater Conrad Ferdinand

Meyers besagt: «Er erzählte herrlich,

wenn er einmal beim Abendtee
ein wenig Zeit für seine Kinder
erübrigte», da mußte ich das Wortbild
unwillkürlich mit einem anderen
vergleichen, welches ich vor Jahr und Tag
der Mitteilung meiner eigenen verstorbenen

lieben Mutter zu verdanken
habe. Sie hatte nämlich als junge Frau
den Vorzug gehabt, in einem Kurort,
dessen Name ich vergessen habe,
Tischnachbarin des Dichters zu sein. Sie empfing

dieses Geschenk mit der ihm
gebührenden Bewunderung, zunächst aber
ohne die leiseste Ahnung, wer der
eigentliche Geber desselben sei: nämlich
der große Schweizer Dichter Conrad
Ferdinand Meyer. Sie sagte einmal zu
einer Dame, mit der sie sich ein wenig
angefreundet 'hatte und die ebenfalls
zu den Gästen der Tafel gehörte: «Ich
habe nie gewußt, daß man so schön
erzählen kann! Wer ist denn dieser
Mann?» (Ein gegenseitiges Vorstellen
mag nach damaliger Gepflogenheit
somit unterblieben sein.) Die beiden
Frauen saßen in einem, wie ich
vermute, dichtbelaubten Gartenhäuschen
und blickten nicht auf den Weg hin-

1 6 8



aus, sondern waren ganz von ihrem
Zwiegespräch in Anspruch genommen.
Und jene, an deren Name ich mich aus
den Berichten meiner Mutter nicht
mehr erinnere, entgegnete erstaunt:
«Was, Sie kennen unsern größten
Schweizer Dichter nicht, Conrad Ferdinand

Meyer?» Worauf meine Mutter
erwiderte: «Ein Dichter? Ja, ein Dichter!

Und so sieht ein Dichter aus? Das
habe ich nicht gedacht.» Da teilte sich

der Laubvorhang, und der, von
welchem sie eben so vernehmbar gesprochen,

ward am Eingang sichtbar und
sagte sehr freundlich und humorvoll:
«Das tut mir aber leid, daß ich Ihren
Erwartungen nicht entsprechen kann,
liebe junge Frau. — Wie haben Sie sich
denn einen Dichter vorgestellt?» Worauf

meine Mutter nach einem Augenblick

der Betroffenheit ein Bild, wie es

vielleicht der damaligen Zeit entsprach,
entwarf und, nun selber ein wenig über
diese Situation belustigt, es noch
überbetonte. Alsdann kamen wir, mein
Schwesterchen und ich, damals ein- und
zweijährig, mehr gegängelt als gegangen,

und das Gespräch nahm eine
andere Wendung. Auch Camilla Meyer,
an der Hand ihrer Gouvernante,
erschien auf der Bildfläche und sollte sich

an einem kleinen harmlosen Spiel
beteiligen. Sie mochte aber ein wenig
scheu sein und nicht gerne in Gesellschaft

von Kindern verweilen, was ihr
Vater bedauerte; wie man denn eine
so einsiedlerische Naturanlage in ihren
verhängnisvolleren Auswirkungen erst
an den eigenen Kindern recht erkennen

mag. Jedenfalls war er schon
damals nicht mehr der Meinung, daß man
sie pflegen solle, und hätte gerne
gehabt, sein Kind wäre nicht gar zu sehr

von dieser erblichen Anlage bestimmt
worden. Freilich muß auch die Frau
des Dichters dieser scheuen
Zurückgezogenheit zugestimmt haben. Schien
sie doch selber eher etwas wortkarg zu
sein, und wenn die Gesellschaft abends
im Gespräch beisammen saß, sagte Conrad

Ferdinand Meyer Schlag neun Uhr:
«Luisa, geh schlafen.» Und sie erhob
sich, verneigte sich ein wenig und ging.

Man wird zugeben, daß bei aller Pietät,
die man einer solchen Erinnerung
bewahrt, ihr bei öfterer Wiederkehr in
den Augen junger Menschen etwas
Belustigendes anhaftet. So konnte es dann
nicht fehlen, daß es hierüber zu schwer
verbergender Heiterkeit kam und einer
kleinen Erklärung durch den Dichter.
Die Frau Conrad Ferdinand Meyers war
zur Zeit etwas leidend, sollte sich früh
zur Ruhe begeben und wollte, da sie
anscheinend zuweilen ihren Vorsatz
vergaß, von ihrem Manne daran
erinnert werden. Aber wenn sie mit streng
gescheiteltem Haar, in ihrem schwarzen
Kleid, dem straffen sogenannten
Beffchen, sich solcherweise von der Gesellschaft

zurückzog, trat wohl ein
Wesensunterschied der Frauen in Erscheinung,

der sonst vielleicht keinem der
Anwesenden bewußt geworden wäre.
Und so kam auch zwischen Frau Meyer
und meiner Mutter ein kleiner
fraulicher Austausch eines hübschen gelockten

Jabots (an Stelle des steifen
Beffchens) gegen ein kleines handgemaltes
Aquarell, welches wir heute noch
besitzen, zustande. Daß der Dichter mein
Schwesterchen gern bei der Hand hielt
und mich, die erst Einjährige, auf den
Arm nahm, bewegt mich noch jetzt,
wenn auch, wie sich von selbst versteht,
von dieser Erinnerung so gut wie
nichts zurückgeblieben ist. Es gäbe
wohl noch Einzelheiten über die
Ankunft meines Vaters zu berichten, aber
sie bewahren ihre Berechtigung nur in
derwörtlichen Wiedergabe und bedürfen
einer gewandteren Erzählerkunst, als
ich midi rühmen darf sie zu besitzen.
Ich hoffe aber immer noch, daß bei der
Anteilnahme, die man zurzeit
biographischen Aeußerungen entgegenbringt,
da und dort, sei's in Tagebuchaufzeichnungen

des Dichters oder jener
Personen, welche bei der Tischgesellschaft
waren, sich eine Mitteilung finden lasse,
die die meiner Mutter ergänzt. Denn
so erfreulich es zuweilen sein mag,
wenn das Leben verschwenderisch mit
seinen edlen Gaben umgeht, und jene,
welche Begebenheiten erleben oder
hören, nicht immer gleich diese der

169



Oeffentlichkeit mitteilen, so wäre es

doch beispielsweise beklagenswert, jene
Dinge völlig in Vergessenheit geraten
lassen zu müssen, die die Zuhörer dem
Dichter selber verdankten.

REGINA ULLMANN

PAUL VERLAINE

Das Dichterleben Paul Verlaines, der

vor 50 Jahren gestorben ist, wirkt als

doppelter Skandal: Die herrschenden
Sitten seiner Zeit, aber auch die
überzeitlichen Gesetze menschlichen
Zusammenlebens werden verletzt in einem
Dasein, das alle bürgerlichen Lebensformen

in Frage stellt, ohne sie doch
bewußt rebellisch leugnen oder befehden

zu wollen. Da gibt es Preisgabe
von Gattin und jungem Sohn um jenes
dämonisch-gebieterischen Kindes Arthur
Rimbauds willen; da sind die Brüsseler
Revolverschüsse auf diesen «époux
infernal» dieser «vierge folle» ; Gefängnisse

und Buße und neues Niedersinken;

der faunische Dichter in lächerlich
schiefer Stellung als sokratisch, allzu so-
kratischer Internatserzieher; England
und Deutschland, Sprachunterricht und
sehr viel Absinth; endlich ein
unaufhaltsames Versinken in Schmutz und
Not. Verlaines Vergehen sind
bürgerlich-mittelmäßiger Natur; sie sind
weniger Untat als Skandal.

Gleichzeitig aber besteht daneben der
Skandal der Geistesgeschichte, der sich
diesem bürgerlich-skandalösen Schauspiel

entgegenstellt. Viele hochgerühmte
Namen, gefeierte Parnassiens und
Akademiker kannte das republikanische
Frankreich nach 1870 im Bereiche der
Literatur: Sie alle aber verblaßten
hoffnungslos neben dem Nachruhm von
drei Männern aus so «gutem Hause»,
und die den Ihrigen so viel Sorge
gemacht haben. Da steht zwischen Baudelaire,

dem Aeltesten, und dem «Shakespeare

enfant» Rimbaud, wie Victor
Hugo ihn benannt hat, der immense
Nachruhm der Wortmusik jenes Paul

Verlaine aus Metz als Sinnbild eines
bemerkenswerten Zwiespalts zwischen
zeitlicher und überzeitlicher Wirkung.
Selten zeigte die Geschichte der Dichtung

ein so offenkundiges Mißverhältnis

an wie hier zwischen dem offiziellen

Ruhm der Paul Bourget und
Melchior de Vogüe, der Coppée und Mon-
tesquiou (um nur ernsthafte Künstler
zu nennen) — und jenem scheinbar
oder gar wirklich verkommenen Trinker

und Freund irgendeiner fragwürdigen

Eugénie Krantz, dessen Verse
heute eine Welt, auch die Welt der
wohlbehüteten jungen Mädchen, voller
Entzücken erkennt und anerkannt hat.

Nur allzuviel ist über die Nachtseiten

dieses Lebens geschrieben worden.
Der wirkliche Fall Verlaines liegt nicht

hier. «J'ai la fureur d'aimer; mon pauvre

cœur est fou: / n'importe quand,
n'importe qui, et n'importe où» — diese
Verse bieten den Schlüssel eines
Lebenslaufes, in welchem die Wollust des

Unterliegens offenbar eine entscheidende

Rolle gespielt hat. Genuß der
Erniedrigung und Genuß einer Reue,
die wieder neuen Rüchfall vorzubereiten

hatte. Anrufung Gottes in einer
Zerknirschung, deren Akzente nicht
wesentlich verschieden sind von den
Anreden an Arthur Rimbaud oder
irgendeinen Lucien Létinois. Ein «feines

Epikuräertum», das auch noch die

notdürftig stabilisierten Gefühle des

Buches «Sagesse» würzt. Der Fall ist
nicht tragisch. Schwäche und kampfloses

Unterliegen lassen, im Menschlichen

des Verlainelebens, die Zeitgenossen

nicht ins Unrecht geraten. Henri
Mondor, Mallarmés Biograph, hat auch
Verlaines Briefwechsel mit Mallarmé
veröffentlicht: Die menschliche Größe
findet sich auch hier weitaus strahlender

und erwärmender beim
bürgerlichunauffälligen Dichter der Herodias.

Man kann noch weiter gehen: in der
Gruppe der großen Vorkämpfer oder
Vertreter symbolistischer Dichtung, die
herkömmlicherweise Baudelaire mit
Verlaine, Rimbaud und Mallarmé
zusammenstellt, ist Verlaine sicherlich der
wenigst kühne, der am wenigsten Ver-

170



kannte oder Unzeitgemäße unter den

Zeitgenossen gewesen — was sein Dich-
tertum betraf. Damit aber wurde er
auch derjenige Dichter inmitten der
anderen, dessen nachwirkende Fruchtbarkeit

am frühesten verdorrte. Yerlaines
frühe Verse hatten trotz ihres neuen
Klanges rasch Aufsehen und Widerhall
gefunden; auch jenes Kind Rimbaud in
seinen Ardennen vernahm den Klang
und folgte ihm nach bis zum Hause
dessen, den er von Haus und Kind
locken sollte. Verlaines Kunst bot sich

von selber zunächst noch in nichts dem
Skandale dar: vielleicht hätte ihr ohne
den bürgerlichen Skandal ein offizieller
Ruhm ähnlich jenem des jungen Victor
Hugo gewinkt. Erst das Bleigewicht der
Lebensumstände zog auch die Geltung
des Dichters zu seinen Lebzeiten
immer wieder hinunter.

Auch Verlaines Kunst suchte den
«frisson nouveau», die neue Form der
Sensibilität, den neuen Klang im
Gedicht. Aber vorsichtig, fast zu eng
artistisch wirkt diese Poetik neben Baude-
laires tief weltanschaulich gefestigtem
Suchen nach möglichem neuem Leben
und möglicher neuer Dichtung «au
fond du gouffre», neben seiner Ahnung
der geheimen Beziehungen zwischen
aller Kunst und allen Schichten der
Wirklichkeit, neben Rimbauds Sonett
von den Vokalen oder seiner dezidier-
ten Erklärung: «Die Liebe muß neu
erfunden werden — das ist ja bekannt»,
oder gar neben Maliarmes
diskret-unerbittlichem Kampf um die Ueberwin-
dung des Zufalls durch das magischexakte

Dichterwort.
«Nicht metaphysisch dagegen,

sondern musikalisch ist die «art poétique»
Paul Verlaines; ihr Programm steckt in
dem Vers: «De la musique avant toute
chose .» Um die Versmusikalität, die
Nuance soll es gehen, um den Kampf
gegen alle hohle Rhetorik, der man
den Hals umzudrehen habe; neue
geistige oder gedankliche Bereiche sollten
der Dichtung hier nicht erschlossen
werden: auf die Klangsinnlichkeit kam
alles an — der Rest daneben war nichts
als «Literatur».

Im bewußten Verzicht auf objektive
Sinngebung der Welt im Kunstwerk
zugunsten der Wortmusik und der
Sinnlichkeit von Stimmungen wurde
Verlaine zum direktesten, zum
vielleicht am meisten unmittelbar wirkenden

Lyriker Frankreichs. Zugleich war
er echtes Geschöpf einer Epoche, die
bald darauf auch das entgeistigte Theater

der Stimmung und der «Atmosphäre»

entdecken sollte. Etwas von
der Flucht- und Evasionsgebärde mancher

späteren Kunst und Geistigkeit
bereitete sich hier bereits vor.
Verlaine aber gelangen Gefühlsfixierungen,
die unmittelbar die entsprechende Saite
im Hörer und Leser anklingen lassen:
So entstand eine französische und weibliche

Romantik, viel echter romantisch
als die fälschlich so genannte Schule

von 1830, deren Wirkung sich einer
schwer entziehen kann. Abschied,
Erinnerung, Liebesklage sind ihre
Themen: die «tote Liebe» als Gespräch im
nächtlich eisigen Park, so ganz anders,
so viel ungeistiger vielleicht gefaßt als

in C. F. Meyers entsprechender Dichtung;

der Tanz von Masken und
Bergamasken im Mondenschein; leise Stimmen

im Gesträuch — und Kaspar Hauser,

der Einsame und Ausgestoßene.
Es gehört Härte dazu, dem
wehmütigen, gerade ins Herz treffenden
Zauber dieser Gebilde nicht zu erliegen.

Die Form ist von einer bis dahin
in der französischen Dichtung fast
unerhörten Anmut und Gelöstheit: manche

der frühen Verse Rilkes kommen
ihr darin nahe.

Die Nachfolge Verlaines in der Dichtung

hat wenig hohen Rang: da gibt
es keine Ueberleitung wie von
Mallarmé zu Valéry oder auch zu George;
zahllose poetae minores dichteten in
der Weise der «Bonne Chanson». Man
wird an Heines Buch der Lieder erinnert,

dessen Wirkung ebenfalls allzu
zahlreiche und platte Imitation
hervorgerufen hat. Auch darin stimmt die
Gleichung, daß der unmittelbar lyrische
Zauber jener ehemals so neuen Gebilde
bei Heine wie bei Verlaine langsam
verblaßt, an unmittelbarem Sinnenreiz

1 7 1



vor anderer, höher greifender Dichtung
zurückzustehen hat.

Doch gibt es noch eine letzte Analogie:

der unsterbliche Teil jener Jugendlyrik

Heines wurde aufgehoben im
Liede, in einer Vermählung des Wortes
mit Schuberts und Schumanns, mit
Mendelssohns und Brahms' Tönen.
Auch Verlaine erging es ähnlich. Kein
französischer Dichter veranlaßte so viel
unsterbliche Lieder wie eben er. Du-
parc und Debussys «Ariettes oubliées»
sind zu nennen: vollkommen aber,
wahrer Glücksfall der Kunstgeschichte,
nur Heines und Schumanns «Dichterliebe»

oder Hugo Wolfs Mörikeliedern
darin vergleichbar, sind die Melodien
Gabriel Faurés nach Gedichten von
Paul Verlaine. MARTIN SEILER

PHILOSOPHISCHE GRUNDLAGEN

DER DEUTSCHEN
STAATSUMWÄLZUNG

Bereits der Titel weist auf den engen
Zusammenhang hin, der zwischen angeblich

so wirklichkeitsfremder Philosophie
und realistisch-politischem Handeln
besteht.

Auch wenn wir von der hart
umstrittenen Frage absehen, ob die Ideen
als die eigentlichen Träger oder lediglich
als Mittel zur Legitimierung politischer
Zwecke anzusprechen sind — die eine
Tatsache bleibt von dieser Problematik
unberührt: Das Verständnis politischer
Erscheinungen ohne Berücksichtigung der
ideellen Faktoren bleibt notwendigerweise

ein oberflächliches und damit
unzulängliches Erfassen der konkreten
Wirklichkeit.

Ein unlängst im Drucke erschienener
Vortrag1 von E. Fischer unternimmt den
höchst interessanten Versuch, die deutsche
Staatsumwälzung auf ihre geistesge-
schichtlichen Grundlagen hin zu
untersuchen.

1 Ueber philosophische Grundlagen der
deutschen Staatsumwälzung, Zürich/New York,
1943.

Folgen wir in Kürze den
Hauptgedanken Fischers, so sind es drei wesentlichste

Faktoren, welche die deutsche
Revolution zu bestimmen scheinen: «Das

Verhängnis des Versailler Vertrages» als
auslösender Faktor; die moderne Wissenschaft

als günstige Vorbedingung für
einen neuen Lebensstil; und als drittes
Moment die Denkgeschichte Deutschlands,

welcher Fischer seine besondere
Aufmerksamkeit zuwendet.

«Aus der gegenseitigen innigen
Durchdringung der drei genannten Faktoren
scheint uns der neue deutsche Staat
hervorgegangen zu sein.»

Daß Kant mit der nationalsozialistischen

Revolution in einen geistesge-
schiditlichen Zusammenhang gebracht
wird, erscheint uns als unbedingtes Po-
sitivum der vorliegenden Abhandlung.

Der Autor sieht nämlich in der kantischen

Ethik den «philosophischenCäsaris-
mus» als ihren dominierenden
Grundgedanken. «Darin (in der Kritik der

praktischen Vernunft) ist alles Wille,
Anspannung, Disziplin als Befehl und
Gehorsam.»

Im Gegensatz zum französischen
Freiheitsbegriff dominiert im kantischen
eindeutig das Moment der Pflichten gegenüber

dem der Rechte: «Die Einzelnen
setzen nicht das Ganze zusammen,
sondern identifizieren sich mit ihm.»

In diesen Zusammenhang aber auch

Kants Erkenntnistheorie «als eine Art
der Diktatur des Verstandes über die
Umwelt» zu bringen, dies scheint uns
doch etwas zu gewagt. Denn die
erkenntnistheoretische Problematik und ihre
Auffassung liegen außerhalb jeder
Möglichkeit einer praktischen Einflußnahme
auf die staatlich-politische Sphäre.

Eine intensivere Einwirkung auf das

Neue Deutschland als der kantischen
wird derjenigen Hegels beigemessen. Mit
voller Berechtigung wird dieser deutsche
Staatsdenker als ein Hauptvorkämpfer
des totalitären Staatsgedankens dargestellt.

Bezeichnenderweise feierten ja
seine Werke gerade im letzten Jahrzehnt
der deutschen Geschichte ihre eigentliche
Wiederauferstehung. «Hegel ist und
bleibt die Schlüsselstellung, von der aus

1 72



die neuere Geistesgeschichte am besten

zu verstehen ist. Seine Dialektik und
seine Religionsphilosophie, das sind die

Elemente, die den wichtigsten Gärstoff
des Dritten Reiches bilden.» (S. 25.)

Ist es aber nicht hypothetisch, in den

Begriffen National-Sozialismus und Drittes

Reich den dialektischen Gang von
These-Antithese und Synthese zu sehen?

Damit soll aber keineswegs der Einfluß
der hegelschen Dialektik an sich bezweifelt

werden. Denn dieser ist von Fischer
selbst durch ein treffliches Zitat aus
einem Erlaß des deutschen Reichskirchenministers

trefflich belegt worden (S. 25).
Auf Nietzsches geistigen Anteil am

deutschen Umbruch sei nur kurz
eingegangen.

Sein beherrschender Gedanke, der
Wille zur Macht, wird zur einzigen Realität,

zum Prinzip allen Geschehens
überhaupt erhoben. Ebenso verbindet ihn
sein Denken in naturwissenschaftlichen
Begriffen (wie Rasse, Vererbung,
Instinkt, Degeneration u. a.) mit dem
Deutschland seit 1933. Nicht zuletzt war
es auch Nietzsche, der als einer der
ersten — zusammen übrigens mit Bergson

— die Entthronung des
«Intellektualismus» vollzog. Im Kerngehalt seiner
Philosophie liegt fraglos eine
«bahnbrechende Voraussetzung der neuen
politischen Rangordnung».

Der Leser dieser objektiv gehaltenen
Abhandlung könnte nur wünschen, daß
ihr Verfasser — der sich zwar willentlich

auf Kant, Hegel und Nietzsche
beschränkte — doch zeitlich weiter ausgeholt

hätte. Die Darstellung wäre mit
Vorteil bis zur unmittelbaren Gegenwart
(C. Schmitt, Heyse, Beaumler, Kriech
u. a.) fortgeführt worden. Andrerseits
hätten sich bei einem Rückblick bis auf
die lutherische Reformation dem theologisch

orientierten Autor besonders

interessante, allgemein kaum erkannte
Zusammenhänge erschlossen.

Diese seien im folgenden durch einige
Andeutungen kurz umrissen.

Durch die Reformation zog sich

bekanntlich das religiöse Leben in die reine
Innerlichkeit zurück. Damit aber überließ

diese (wieder-gewonnene Innerlich¬

keit) die Welt denjenigen Gewalten, die

von Gott eingesetzt betrachtet und
denen sich deshalb unterzuordnen als

Pflicht erachtet wurde. Es entstand
damit ein Dualismus des Lebens mit einer
gewissen Passivität gegenüber den öffentlichen

Verhältnissen. Bei Luther war
hiebei zudem seine urchristliche Ueber-
zeugung vom nahen Weltende stark
mitbestimmend (R.Eucken). Das sich nun
entwickelnde Doppelverhältnis zur
staatlichen Macht äußerte sich teils in einer
weitgehenden Abwendung, andrerseits
aber in einer Anlehnung an diese.

Jene Abwendung muß als natürliche
Folge des oben genannten Verinner-
lichungsprozesses angesehen werden; die

Anlehnung an die staatliche Macht als
ebenso natürliche Konsequenz eines
bewußt vermiedenen kirchlichen
Organisationsapparates, dessen Selbstzweckwer-
dung man eben durch die Reformation
eliminiert hatte.

Daß diese angedeuteten komplexen
Verhältnisse nicht ohne tief eingreifende
Nachwirkung auf die deutsche Geisteshaltung

sogar der Moderne bleiben
konnte, dies ist unbestritten. Diese ist
doch besonders vom großen protestantischen

Kulturhistoriker E. Tröltsch aufgezeigt

und neuerdings von W. Röpke
bestätigt worden (siehe N. S. R., Jan. 1943,
S. 529).

Wohl hat das Christentum in der
Reformation eine läuternde Verinnerlichung
erfahren, hat sie aber damit nicht —
ganz unbewußt und unverschuldet—eine
Entwicklung ermöglichen helfen, die
heute Europa zutiefst erschüttert? Wenn je
vonTragik in der Geschichte des Westens
gesprochen werden kann, so gewiß hier!
Denn nirgendwo in der Neuzeit sieht
sich der Historiker so unabweislich und
brennend vor die Frage nach dem Sinn
geschichtlichen Geschehens gestellt, und
selten werden ihm die Grenzen seiner
Wissenschaft so deutlich erkennbar wie
gerade in diesem Zusammenhang. — Als
Erschütterter und von der Katastrophe
Mitbetroffener steht er schweigend vor
dem — Unerforschlichen.

Das eine aber hat uns Fischers
Abhandlung erneut mit aller Eindringlich-

173



keit dargetan: Gegenwart, will sie tiefer
erfaßt sein, kann allein in ihrem genetischen

Zusammenhang mit der Vergangenheit

verstanden werden. Darin scheint

uns eines der wichtigsten Momente
geschichtlichen Erkenntniswertes begründet
zu sein. a. BRÄNDLI

HEINRICH FÜSSLI:

APHORISMEN
UEBER DIE KUNST1

1787/88 übersetzt der in England
ansässig gewordene Zürcher Maler Heinrich

Füßli die «vermischten unphysio-
gnomischen Regeln zur Selbst- und
Menschenkenntnis» Lavaters ins
Englische unter dem Titel «Aphorisms On
Man», und das gibt ihm den Anstoß,
seine eigenen Gedanken über die Kunst
in Aphorismenform niederzulegen.
Siebenunddreißig Jahre lang, bis zu
seinem Tod, scheint er sie immer wieder
überarbeitet und ergänzt zu haben; sie

erscheinen sechs Jahre nach seinem Tod
1831 in seinen gesammelten Werken.
Seither sind sie nie mehr abgedruckt
und nie übersetzt worden.

Es ist ein sehr dankenswertes
Unternehmen, diese Aphorismen herauszugeben,

obschon sie, für sich allein und
unhistorisch gelesen, nicht sehr viel
bieten, was den heutigen Künstler
bereichern könnte. In dieser Ausgabe sind
die siebenundsechzig Seiten Vorwort
und Anmerkungen des Herausgebers
ebenso wichtig wie die hundertundsieben

Seiten des Textes. Ja, sie machen
ihn erst eigentlich interessant, indem
sie ihn in seinen zeitlichen Rahmen
hineinstellen und die Probleme aufdek-
ken, die sich hinter der fast
akademisch-lehrhaft-stilisierten Form der
Aphorismen verbergen. Mit Recht findet

es Mason unheimlich, daß der gleiche

Füßli, der in seiner Jugend für den

1 Uebersetzt und herausgegeben von Eudo C.
Mason. Verlag Benno Schwabe & Co., Basel
1944. «Sammlung Klosterberg», Schweizerische

Reihe.

jungen Goethe des Werther und Goetz
geschwärmt hat, weder Goethe noch
die andern großen deutschen Dichter
ein einziges Mal nennt, während er
sonst gern seine große Kenntnis der
Weltliteratur zeigt und mit lateinischen,
griechischen, englischen Zitaten prunkt.
Es ist, wie wenn Füßli die deutsche
Sprache und damit seine eigene Jugend
ausdrücklich verleugnen wollte. Aber
der Herausgeber zeigt, daß dahinter
mehr steht als Renegatentum; denn
auch sein Englisch habe etwas eigenartig

Altmodisch-Stilisiertes, wie wenn
sich Füßli hinter solchen betont
akademischen Formen ausdrücklich von der
unmittelbaren Berührung mit der Umwelt

distanzieren wollte. Es ist dies die
Kehrseite seines Willens zur
Monumentalität, zu einer stilisierten
Haltung, die auch seiner Kunst einen
gewissen Anstrich von Manierismus gibt.
Es fehlt Füßlis Gemälden und
Zeichnungen gewiß nicht an Temperament,
aber dieses hat etwas Unpersönliches.
Es ist nicht das einmalige, unverwechselbare

Ereignis und das einzelne
Individuum, das Füßli interessiert und
das er darstellt, sondern das Typische
des Ausdrucks, der Affekt in abstracto
— nicht umsonst ist Michelangelo sein

Abgott, der auch schon der Vater des

Manierismus war. Sehr schön zeigt Mason,

wie dieser expressiv-manieristische
Zug zugleich auch Füßlis Modernität
ausmacht — er nennt in diesem
Zusammenhang Hodler und Rodin als

Verwandte. Füßlis Kunstgelehrsamkeit
hat für seine Zeit etwas betont — und
leicht geziert — Altmodisches. Er
operiert mit Begriffen, die aus der Zeit
vor Winckelmann stammen, also aus
einer älteren. Schicht des Klassizismus
als jener, die in Weimar den Ton
angibt, und doch ist Füßli innerlich eine
durchaus romantische Natur. Seine
Einstellung zur Kunst ist literarisch, er
spricht nur von der Komposition;
Porträts, Landschaften, Stilleben interessieren

ihn wenig. Der Naturalismus in
der Kunst ist ihm verhaßt, und so führt
keine Brücke von seiner Kunst zu der
wesentlich naturalistischen Kunst des

1 74



19. Jahrhunderts, die sich um die fast
wissenschaftliche Fixierung des bloßen
Augeneindrucks bildlicher Naturausschnitte,

um die stoffliche Charakterisierung

der Gegenstände und um das

technische Raffinement der Malweise
bemüht.

Erst im Zusammenhang mit diesem
Vorwort und den sorgfältig dokumentierten

Anmerkungen gewinnen die
Aphorismen ihr ganzes Gewicht und
runden sie sich zum Bild einer seltsam
zwiespältigen Künstlerpersönlichkeit
und einer Zeit, die als Gelenk zwischen
dem geschlossenen kulturellen Bild des

Ancien Régime und der Modernität
erscheint.

AUS FUSSL1S APHORISMEN :

«Keiner, welcher Schule oder Periode
der Kunst er auch entstammte, sei er
sonst noch so hervorragend, hat je
Rembrandt im Erzählen einer Szene
übertroffen, in der Wahl des wirklichen
Höhepunkts, in der Einfachheit und
Durchsichtigkeit. Weil aber die abscheuliche

Kruste, die seinen goldenen Kern
umhüllt, die provinzielle ^Gemeinheit
seines Stils, das Barbarisch-Absurde seiner

Kostüme viele, die eher leicht
angeekelt als scharfsinnig sind, mit
Vorurteil gegen ihn erfüllen, gehört ziemlich

viel Dreistigkeit dazu, unter den
Klassikern der Erfindung einen Ehrenplatz

für ihn zu beanspruchen ...»
«Die Erfindung von Maschinen, welche

die Handarbeit überflüssig machen
sollen, wird zuletzt die Bevölkerung und
den Handel zerstören, und die Methoden,

die man ersonnen hat, um die
Lehrzeit der Künstler abzukürzen, werden

die Kunst vernichten.»

PETER MEYER

HEINRICH BULLINGER

Was weiß eigentlich die christliche
und ganz besonders die zürcherische
Gemeinde von Heinrich Bullingerl Nichts
weiß sie von ihm. Das ist ihr aber durch¬

aus nicht zu verargen. Die eigentliche
Biographie, zu welcher greifen muß, wer
sich über Heinrich Bullinger orientieren
will, stammt aus dem Jahre 1858! Sie
hat den damaligen Zürcher Spitalpfarrer,

Carl Pestalozzi, zum Verfasser. Die
zürcherische Kirchengeschichtsforschung
hat sich in den letzten Jahrzehnten —
wir erinnern an die grundlegenden
Arbeiten Walter Köhlers und Oskar Farners

— fast ausschließlich Zwingli
zugewandt. Die Beschäftigung mit Zwingli
ist unstreitbar viel anregender als die
mit Bullinger. Zwingli ist eine schöpferische

Gestalt, während Bullinger nur
Fortsetzer und Erhalter war, weshalb
ihm das Anfeuernde fehlt. Um so
verdienstlicher ist es, daß Fritz Blanke,
der Ordinarius für Kirchengeschichte
an der Universität Zürich, Bullinger
eine Studie widmet1.

Blanke besitzt die Gabe, den Stoff
lebendig zu gestalten, trotzdem dieser

jeglicher Dramatik und Romantik
entbehrt. Wie fesselnd wirkt die

Begegnung Bullingers mit Luther, die

zwar eine nur indirekte war. Bullinger
hatte zu einer Zeit in Köln studiert,
als dort ein heftiger Meinungsstreit über
Doktor Martin Luther entbrannt war,
so daß er mitten in diesen Geisteskampf

hineingestellt ward. Oder wie
anschaulich schildert der Verfasser den
Aufenthalt Bullingers im Kloster zu
Kappel am Albis. Ein evangelisch
gesinnter Lehrer an der Klosterschule!
Blanke führt das Leben Bullingers bis

zu jenem Moment, wo dieser an das

Steuer der Zürcher Kirche trat. Er zeigt
dem Leser Bullinger als Knaben im
heimatlichen Bremgarten, als
Gymnasiasten in Emmerich am Niederrhein,
als Student in Köln, als Lehrer in Kappel

und als Pfarrer in Bremgarten. Das
umfaßt die ersten 27 Jahre von
Bullingers Leben, eines Menschen Sturmund

Drangzeit.
Das Büchlein mit seinen rund 186

Seiten, das sich mit dem Bullingerwappen
auf dem Umschlag schmuck präsentiert,

ist nicht in erster Linie für Theo-

1 Zwingli-Büdherei Nr. 22.

1 75



logen geschrieben. Es will wie alles,

was der Zwingliverlag herausgibt, ein
Geschenk an die christliche Gemeinde
sein, damit diese ihren Bullinger kennen

und lieben lerne. Bei aller
Leichtlesbarkeit — das Buch liest sich nämlich
fast wie eine Erzählung der schönen
Literatur — ist es durchaus nicht, was
man ein populäres Werk nennt. Jeder
Satz ist aus den Quellen belegt und
gut untermauert. Wer dies nicht aus
des Verfassers hoher Verantwortlichkeit

wüßte, dem sagte es der Literaturnachweis

am Schluß des Buches. Blanke
hat es sich nicht leicht gemacht. Die
Arbeit vieler Jahre steht hinter dem
sich so bescheiden gebenden Büchlein.

Es ist heute eine Biographie kaum
mehr zu denken ohne das
dazugehörende Bildmaterial. Professor Dr. Leo
Weiß hat eine Anzahl passender Bilder
zusammengetragen, die zum Text eine
sehr schöne Ergänzung bilden. Vor
allem ist es höchst reizvoll, das Bildnis
Bullingers auf seine Physiognomik hin
zu studieren. Die Schrift enthält nicht
weniger als fünf solcher, aus verschiedenen

Jahren stammender Bildnisse.
Das Bildnis von Hans Asper aus der
Zentralbibliothek Zürich aus dem Jahre
1557 mag allgemein bekannt sein.
Weniger bekannt dagegen ist das Bild aus
dem Jahr der Amtsübernahme in
Zürich. ERNST SCHMID

TROST DER NATUR

Hiltbrunners Naturerlebnis1 ist darum

ein ungewöhnliches, weil er Natur
nicht bloß fühlt, sondern auch weiß,
was der Mensch von ihr wissen kann.
Man vermag das nicht vielen Lyrikern
nachzurühmen, und um ein gutes
Gedicht zu schreiben, ist es audi nicht
nötig. Aber es ergibt neuartige
Zusammenklänge und Farbenspiele,
Naturgefühl sich durch das Spektrum einer

1 Hermann Hiltbrunner: «Trost der Natur».
Bühl-Verlag, Herrliberg-Zürich.

beinahe wissenschaftlichen, jedenfalls aber
praktisdi erworbenen Kenntnis
manifestieren zu sehen. «Trost der Natur»
mag nicht Hiltbrunners stärkstes Buch
sein; seine Intensität erweist sich mehr
im Gedicht als in Aufsätzen. Unser
Buch ist eine Sammlung von solchen,
die, radikaler ausgewählt und
verdichtet, beinahe Gedichte in Prosa
wären. Der Dichter weiß, wie sein
Vorwort besagt, genau um den
Vorbehalt, der hier gemacht wird, und
empfiehlt, das Werk als eine Art
Stundenbuch zu lesen. Zweifellos wird es

seine beste Wirkung üben, wenn man
es selten zur Hand nimmt, aber
gefühlsbereit, in stillen Augenblicken, voll
Sehnsucht nach Trost gegen den Tag
der Menschen, voll Heimweh nach der
unbeirrbaren Sicherheit der Natur. Die
Gezeiten schwingen wie Ebbe und Flut,
die Tiere werden dem menschlichen
Einsamsein Bevölkerung, das Heim, die
Zelle der Gemeinschaft, wirkt seine
stärkende Kraft, die Ahnen, am großen
Beispiel Pestalozzis erlebt, bringen der
Nachkommenschaft Sinn und Halt. Der
Acker wird geradezu Symbol der Nahrung,

gebiert aber auch ungeahnte ethische

Kräfte. Trotzdem ist die Einseitigkeit
einer Blut-und-Boden-Ideologie

vermieden. Als bestes sei von dem
Werke ausgesagt: es zwingt uns aus dem
Lärm, der längst zu sehr unser Leben
ergriffen hat, es führt uns freundlich
zur Stille: «Jawohl, es lohnt sich zu
ruhen, sich fallen zu lassen in jene
Stimmung, die Winterruhe heißt, die
aber auch Verinnerlichung, Einkehr,
Heimkehr zu sich selbst heißt.. Warum

wollen wir diese einkehrbewirkende
Stimmung abschütteln durch forcierte
Lebendigkeit? Gewiß, kein Monat ist
ohne Blumen, und auch unterm Schnee

keimt der Same. Aber zu unserer
angeborenen Veränderungssucht gehört
auch das entscheidende Ruhen — gehört
jenes winterliche Stillehalten und
Dunkelsein, dessen Wirkung nach innen
geht. Denn ohne Einkehr ins eigene
Wesen, ohne Heimkehr zu unserm
wahren Selbst sind wir verloren.»

THOMAS WIDMER

1 7 6


	Kleine Rundschau

