Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Artikel: Totentanz : von Proust und Joyce zu Musil
Autor: Diebold, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759374

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TOTENTANZ

VON PROUST UND JOYCE ZU MUSIL

VON BERNHARD DIEBOLD

«Wer will was Lebendigs erkennen und beschreiben
Sucht erst den Geist herauszutreiben,

Dann hat er die Telle in seiner Hand,

Fehlt leider! nur das geistige Band.»

Mephistopheles

Eine der unheimlichsten Erscheinungen unserer Zeit ist diese: dafl
auch die Gebildetesten nur die monumentalen Verinderungen in Wirt-
schaft und Politik als ernsthafte Krisen erkennen, nicht aber mit
gleicher Betroffenheit die Revoltierung unserer geistigen Grundlagen,
auf denen jenes bei aller Gottihnlichkeit fragwiirdige Geschopf er-
stand, das wir bisher als homo sapiens bezeichnet wissen wollten: der
Mensch. Lichelnd verkennen wir die deutlichsten Symptome einer
Menschen-Krisis, so wie der Laie gewisse rote Tupfen auf der Haut
noch nicht als Krankheitszeichen wertet. Mit sonderbarer Gelassen-
heit und heimlichem Amiisement betrachtet die grofle Mehrheit alt-
europiisch erzogener Menschen die scheinbar so unbekiimmerten
Werke der radikalen Kunst: jene geometrischen oder surrealistischen
Visionen einer auf den ersten Blick erkennbaren Verneinung unserer
bisherigen Weltanschauung. Die Teile eines ehemals vermeintlichen
Ganzen — sei’s Mensch, sei’s Sache — sind im regellosen Nebeneinan-
der wahrhaft zur «Nature morte» geworden. Aber niemanden ergreift
der panische Schrecken vor der Vernichtung aller Tradition: vor die-
sem graphisch skizzierten «Untergang des Abendlandes». Man nennt
die unerforschlichsten Ritselbilder dieser Bewegung kopfschiittelnd
«immerhin interessant», lobt sie womdglich aus Snobismus oder baga-
tellisiert sie als das modische Getue einer Clique — obschon diese ge-
waltige Clique auf der ganzen Welt von fithrenden Zeitschriften und
Galerien ernstgenommen wird und die Lebensdauer einer Saison-
erscheinung weit iiberlebte, nachdem sie ja bereits seit einem drittel
Jabrbundert (!) gegen alle Anspriiche unseres fritheren Kunsterlebens
weiterdauert. In unserer Ratlosigkeit nehmen wir diese Gebilde nur
als Ausgeburten willkiirlicher Artistik statt als Symptome — statt als

157



die Hieroglyphen einer allgemeinen Zeitwende. Sonst faflite uns die
Panik von der Ver-riicktheit dieser Phinomene, die sich in allen Kiin-
sten wirksam machen — auch in der Literatur. Und fahnden wir
nun nach den tiefsten Ursachen dieser scheinbar nur belletristischen
Revolutionen, so finden wir sie in der Relativierung unseres wirk-
lichen Lebens: in der verwirrenden Vieldeutigkeit unserer auseinan-
derlebenden Menschheit, deren Spezialisten wie auf dem Turm von
Babel sich in tausend vollendet gekonnten Fach-Sprachen mifiver-
stehen.

«Die Zeit ist aus den Fugen», rief Hamlet — und ahnte noch nicht
die heutige Relativierung des Zeitbegriffs, die Storung des Glaubens
an die Kausalitit und die Zertrimmerung der Atome. Das neue Na-
turbild der «ausgedehnten» Welt ergibt automatisch ein neues Denk-
bild von der geistigen Welt. Die ungeheuerlichen Umwilzungen im
Kosmos des «ganz Groflen» und im Forschungsbereich der unter-
bewufiten Seele bis ins «ganz Kleine» haben auch die Ideokratie der
tiblichen Geistesbildung tief erschiittert. Die von Nietzsche angezet-
telte Umwertung aller Werte wird aktuell, und die Seelenwanderung
von der alten Moral Befreiter in ein Jenseits von Gut und Bose ist
Tatsache — allen schonen Worten zum Trotz. Die gesichertsten
Grundlagen der Bildung wanken: die nach Goethe so heitere Antike
erscheint pessimistisch im Lichte ihrer eigenen klassischen Tragodie.
Kant verlor die gesetzgeberische Autoritit iiber Zeit und Raum; Welt-
anschauung als eine mogliche Einheit wird als «beschrinkter Hori-
zont» beldchelt. Die moralischen Sentenzen der Klassiker werden
vom Theatermann immer energischer gestrichen, weil eine naturali-
sierte Sexualmoral mit «Keuschheit» und «Tugend» so wenig mehr
anzufangen weifl wie der Materialist mit einem Eid in Gottes Namen.
Das Bibelchristentum wird in seinen Grundlagen so gefdhrlich kriti-
siert, daf} ein Ziircher Theologe verzweifelnd die Lebensarbeit seines
alttestamentlichen Kommentars verbrennt, um nicht den ganzen
Kirchturm umzustiirzen. Selbst in den Wirtschaftsartikeln unserer
Handelszeitungen wird die «fast hoffnungslos scheinende Zufalls-
situation der menschlichen Gesellschaft» auch kulturell in ihrer «Kurz-
fristigkeit» — nicht nur ihrer Vertrige — entlarvt. Technik und
Politik mechanisieren den Menschen fiir irgendein wirtschaftliches
System zurecht und fragen wenig nach der geistigen Individualitat.
Das, was man unbestimmt poetisch «Seele» nannte, wird zum Objekt
genauer «Psychologie»; und die Gefiihle werden in Kunst und Leben
nur allzu leichtfertig der Sentimentalitdt und des «Kitsches» beschul-
digt. Kunst und Literatur verkiinden eine «neue Sachlichkeit». So
gewahren wir also auf Schritt und Tritt die Zeichen der Umwilzung;
aber ohne sie als eine schicksalhafte Drohung zu empfinden, wie etwa

158



bei der Lesung jenes so impulsiv abgelehnten Schlagwortes vom «Un-
tergang des Abendlandes». Zumal wir Schweizer glauben uns vor
aller Zersetzung doppelt gesichert durch die sprichwortliche Norma-
litdt eines in uns weiterwihrenden «Volks der Hirten». Leichthin
vergessen wir die soziologisch bedeutsamen Ziffern, die uns die Psy-
chiatrie, die Ehescheidungs- und Selbstmordstatistik liefert und be-
licheln allzu harmlos die Indifferenz der hsheren Bildungsschichten
vor den ideologischen Werten der Philosophie und der Religion. Tiefer
Blickende erkennen aber auch bei uns die Symptome der europiischen
Gotterdimmerung.

LITERARISCHE ANALYSEN

Solcher Erinnerung bedarf es, um das Entstehen und die Geltung
einer Reithe von Romanen zu verstehen, die nur von wenigen gelesen,
aber von den einflufireichsten Kennern der sogenannten «schdnen
Literatur» als Standardwerke aus dem Wust eines bereits mechani-
sierten Schrifttums herausgehoben werden. Nach dem heute schon
fast anonym gewordenen Expressionismus sind es vornehmlich die
«Recherche du temps perdu» von Proust (Paris 1871—1922); der
«Zauberberg» Thomas Manns (Liibeck 1875); der «Ulisses» von
James Joyce (Dublin 1882—1943 Ziirich); und endlich der seit zehn
Jahren vielgenannte, mehr durch Titel als Inhalt berilhmt gewordene
«Mann ohne Eigenschaften» Robert Musils (Klagenfurt 1880—1942
Genf), dessen dritter Band als Nachlal 1943 erschien. Es sind alles
tiber tausendseitige und fiir die Allgemeinheit schwer lesbare Biicher,
deren Inhalt abschreckt und deren Denken doch mephistophelisch ver-
fiihrt und wirkt. Denn es sind ja nicht die meistgelesenen Bestsellers,
die die wahren Funktionire des Zeitbewufitseins oder des epochalen
Unterbewuf3tseins erkennen lassen. Die eigentlichen Zukunftsmusiker
schreiben noch keineswegs zur leichtverstindlichen Unterhaltung des
gewohnten Leserpublikums mit den Geschichten gewohnter Roman-
helden. Von Proust bis Musil gilt gerade die Aufhebung jeglicher
«Macht der Gewohnheit».

Es sind auch ungewohnliche Zustinde, in denen diese Hellsicht zur
«inneren Erfahrung» an den irrationalen Erkennungsquellen fiihrt.
Fiinfzehn Jahre liegt der Asthmatiker Proust in seinem Kranken-
zimmer, um in Bergsonscher Zeitempfindung wahre Verlidufe seiner
«verlorenen» Vergangenheit in detaillierte Gegenwart zuriickzutriu-
men und genauer als «Erinnerung» zu prizisieren, als er es einst-
mals mitten im aktuellen Erleben vermocht hitte — jenseits des
iiblichen Formbegriffs der «Zeit». Fiir sieben Jahre schickt Thomas
Mann seinen reinen Toren Hans Castorp in den zeitverlorenen

159



Zauberberg (1924) des Lungensanatoriums, wo er das enzyklopa-
dische Bildungsmaterial des heutigen Intellektuellen zusammenlernt
und mit dem eindringlichen Wissen um den Korper diesen selbst zum
Denk-Objekt verwandelt und zur Flucht in die Krankheit treibt, in
der man allen zeitlichen Lebensforderungen enthoben ist, um schlief3-
lich vor der Belastung einer aus den Fugen geratenen «Personlichkeit»
ins Nichts zu entwischen — in die Zeitlosigkeit, die wohl auch Ewig-
keit genannt wird. War Proust schon selbst ein Zersetzer, so erleben
wir an Thomas Manns Experimentalfigur die intellektuelle Ausein-
ander-Setzung. So lernt der Zégling die Venusschonheit des Weibes als
eine Plastik subkutan gelagerter Fettmaterialien erkennen. Er erblickt
im Rontgenbild den sachlichsten Zusammenhalt. Er weify bald allzu
genau, dafy die Lebenswarme Oxydation ist — also ein Sterben. Wir
leben unseren Totentanz.

Dieser Zustand steigert sich in Joycens Ulisses (1922) zu einem
Verwesungsbacchanal der Lemuren. Denn wihrend noch bei Proust
die schonen Reste einer tiberwachen Seele das Durcheinander des poirn-
tillisme psychologique in einer musikalischen Schwingung und mysti-
schen Naturverbindung zusammenhalten, und wihrend Thomas
Manns lernbegieriger Jiingling sich eine deutsche Schubertseele und
altgewohnte Assoziationen von Ehre und Herzgefithlen bewahrt —
wihrend also die Nabelbeschauer beider Autoren sich noch die Ein-
heitsform eines Ichs bewahren, das sie im Rahmen ihrer « Totentinze»
zur kunstlebendigen Erscheinung unter die «Zeitlupe» bringen wol-
len, zerschligt James Joycens Ulisses sich selbst und seine Welt
in hunderttausend unzusammenhingende Partikel. Werden sie auch
mit intellektuellem Klebstoff zu scheufllichen Klumpen geballt —
vor der kiinstlerischen «Anschauung» fallen sie als wirre Rohstoft-
reste nichtig auseinander. Und der Autor kehrt die abscheulichen Ab-
fille seiner leiblichen und seelischen Menschen in ein Massengrab der
Sinnlosigkeit, wo es so wenig wie etwa auf den Bildern eines Le
Corbusier u. a. mehr darauf ankommt: ob dieser Kopf zu jenem Ge-
ddarm gehort oder die Zehe zur Nase — geschweige die Seele der
einen Kreatur zum Hirn oder Herzen des andern Animals. Der ehe-
malige irische Priesterzogling Joyce treibt aus jedem Ding den Gott
aus. Auf den iiber anderthalbtausend Seciten. des als Prachtwerk
erschienenen Dreibinders werden die absurden Assoziationsreihen,
die an einem einzigen Tag den psychophysischen Apparat des Agen-
ten Bloom durchrasen in sinnlosem Nacheinander — vom Besuch des
Aborts bis zum Bordellerlebnis — kinematographiert — ohne daff man
die leitende Regie-Idee anders empfunden wiirde denn als den Weg zur
Generalanalyse des Grabes. Jede Klarheit tiber die Sinnsetzung dieses
grotesken Filmstreifens wird vermieden, so dafl kein Gedanke zum

160



Leitmotiv einer Ueberzeugung oder auch nur einer «Manie» wiirde,
und man sich des Verdachtes nicht erwehren kann, daf8 hier ganz niich-
tern eine «surrealistische» Ver-riicktheit simuliert wird. Man spiirt
nur die teuflische Opposition gegen die kulturgedachte Schwindelwelt
der Ideen und aller angelogenen Moralverkleidungen. Das Rohmate-
rial mufl von der Form seiner ideologischen «Eigenschaften» befreit
werden. Von der vielgeriihmten «surrealistischen» Wirklichkeit kann
aber keine Rede sein, weil ja nur Teile funktionieren statt eines
Organismus. Die Molekiile unseres Korpers beanspruchen ebensoviel
Wiirdigung wie unsere obersten Funktionen. Das ist die Wahrheit des
Mikroskops oder des umgekehrten Fernrohrs — wo der ganze Mensch
zum Floh oder zur Amobe wird.

OHNE EIGENSCHAFTEN?

Nach dieser leichenschdnderischen Anatomie Joycens wirkt ein
Proust noch als ein zartsinniger Deuter wacher Triume und Thomas
Manns Sanatorium als der Bereich eines letzten Endes doch wohlmei-
nenden Arztes der Zeit und Kontrolleurs der wirklichen Fragwiirdig-
keiten des Lebens. Vor der Wucht dieser drei Personlichkeiten wird
Musils «Mann ohne Eigenschaften» beinahe schon zum Epigonen und
gemiitlich sinnierenden Spaziergidnger im Irrgarten der «Eigenschaf-
ten» seines Jahrhunderts. Denn er steht weder unter dem intuitiven
Sehzwang des Visuel Proust, noch unter der Form- und Denk-
Ordnung des grofien Gestalters Thomas Mann, noch unter dem ver-
nichtenden Materialdruck Joycens. Er lustwandelt ohne innere Figur
— ein schwebendes Gehirn ohne Beine — auf den mit viel Kultur
arrangierten endlosen Parkwegen seines gedachten Reiches — und
notiert sarkastisch lichelnd die sich rechts und links vom Pfade er-
eignenden Unterginge seiner Ideale und Mitmenschen. Er ist unheil-
bar intellektuell. Er lebt nicht mit — er denkt nur mit als «Essayist»,
als Experimentierer. Seine innerste Beteiligung ist bestenfalls die
melancholische Reflexion: dafl auch er selber im untergehenden
Schiffe sitzt, wenn auch in der Kapitinskajiite, mit der koketten Hoff-
nung, daf} diese erst zuletzt unter Wasser komme. Er teilt, zumal mit
Proust und Joyce, die kompositionslose Weitschweifigkeit, das tau-
sendseitige Weiterschreiben und Nichtaufhdrenkénnen am laufen-
den Band der Assoziationen, den ungeheuerlichen Aufwand von Bil-
dungswissen und die vollige Abwesenheit von Wille und Tat, von
Gnade Gottes und titiger Liebe zum Menschen — obne jeglichen
Willen nach einer méglichen Weiterbildung und Perfektion des dies-
seitigen Menschen. Das ist der tiefste Grund, warum diese «Romane»

11 161



zu keiner «Handlung» filhren — und daff Musils Werk zu keinem
Ende kam. Denn nicht der Tod des zweiundsechzigjihrig Verstorbe-
nen hat den langst innerlich filligen Selbstmord des «Mannes ohne
Eigenschaften» verhindert, sondern die Entschlufilosigkeit des vollig
willenlosen «Helden». Auch die rund 450 Seiten des von der Witwe
herausgegebenen Nachlaflbandes (Imprimerie Centrale, Lansanne) —
die die beiden ersten Binde (1930—1933 bei Rowohlt, Berlin) auf
2100 Seiten vermehren — lassen vor den oft fragmentarischen Ent-
wiirfen keine «Art Ende» in diesem Circulus vitiosus ewiger Selbst-
umkreisung erahnen. Musils Held driickt sich um das von ihm ver-
sprochene Suicidium. Und sein Autor ist beileibe kein Philosoph, der
mit allen Konsequenzen etwas «zu Ende denkt». So fiihrt selbst
diese galoppierende Schwindsucht des Ichs nicht einmal zum Tode sei-
nes Helden — d. h. zum Ende eines Romans. Und dennoch verlangt
gerade dieses fragmentarische Werk die allergenaueste Diagnose —
als ein bedeutendes Symptom der intellektuellen Erkrankung unserer
Zeit.

Schon im Anfang keimt eine Unmdglichkeit — im Titel. Denn
was sind Eigenschaften — wenn sie weder als Eigentum noch als
Eigenheit ihres Besitzers anzusprechen und also entbehrlich sind? Es
sind zumeist abgenutzte «Empfindungen, Ablaufarten, Aufbaufor-
men» und andere Formalien ohne «tieferen Bezug zum Ich», so daf}
man im Grunde «blofl nach den Gesetzen der Analogie» zum traditio-
nellen Denken und Empfinden lebt. Die menschliche Persdnlichkeit
ist kein geistiger Organismus mehr, sondern wie sein mikroskopisch
gesehener Leib eine Summe aus seelischen Teilchen, die ihm aber nicht
einmal wesenseigen, sondern wie Bakterien nur von auflen ankulti-
viert wurden — so daf} er schon beinahe ohne Eigenschaften lebt.
Das Gehirn speist sich mit Wissensstoff und 133t Seele und Herz ver-
hungern. Die zusammengelesene Bildung schafft nicht Eigentum und
Eigenheit des Ichs, sondern nur akzessorische Eigenschaften, die man
wie Kostiime oder Masken vom Ich-Skelett ablegen kann, oder die
wie gefirbte Brillen vor die Anschauung gesetzt werden. Sie heiflen
Moral, Gefiihl, Seele, Sitte, Wille — nur noch vom fragwirdigsten
Zeitgeist kiinstlich belebt. Wer sich nun dieser «Eigenschaften» begibr,
bleibt iibrig als eine kritische Denkmaschine: " als ein Mann ohne
Eigenschaften. Daf aber auch «Eigenschaften» denkbar sind, die thren
souverdnen Eigenwert — sei’s als Seele oder Moral — besitzen: das
liflt auch Musil ahnen, wenn er seine Definition einfach umkehrt:
«Denn ein Mann ohne Eigenschaften besteht aus Eigenschaften ohne
Mann.» Das Wort «obne» ist ja viel entscheidender als die Frage
nach irgendwelchen Eigenschaften! «Ohne» ist ein Leitmotiv des
Buches — nicht der «Mann», nicht seine hypothetisch mdglichen

162



«Eigenschaften». Ja, auch der ganze Roman ist ohne die Eigenschaf-
ten eines Romans. Er erzdhlt nicht als Hauptsache eine «Geschichte»,
sondern die Hauptfiguren dieses Monumental-Essays leben gerade
ohne den Lebensnerv der Wirklichkeit. Sie reden weit weniger mit-
einander, als daf sie sich oft beinahe im doktriniren Stil auseinander-
setzen und am laufenden Spruchband ihre fast allegorische «Bedeu-
tung» kundgeben — um schliefllich und endlich zu beweisen, dafl es
nichts ist mit der Einheit der bewufiten Welt: nichts mit der Autoritit
der Ideale und dem sogenannten «Sinn des Lebens».

Wir lernen hauptsichlich, daf die Umkehrung einer Wahrheit
ebenso wahr als unwahr sein kann (wie schon die Umkehrung des
Buchtitels beweist) —, daf} also «jede Wahrheit heute in zwei ent-
gegengesetzte Unwahrheiten zerlegt auf die Welt kommt» —, daf}
wir mit «Schnellbegriffen und Halbwahrheiten» in der Leere tappen,
dafl die Vokabeln «Genie» und «Personlichkeit» wie tausend andere
Idealbezeichnungen als leere «Uebertreibungen und Ungenauigkeiten»
unserer Ideokraten einfach «neu ausgestopft werden» — bis wir an
den «genialen Tennisspieler» und die «Boxer-Personlichkeit» glauben
missen — und keine Wertung mehr sich einer geistigen Rangordnung
fligt. Von solcher Relativierung wird die Moral am tddlichsten ge-
troffen. Denn Gut und Bose bedeuten schon lingst keine Konstanten
mehr, sondern nur Funktionswerte, so dafl jede schlechte Handlung
«in irgendeiner Beziehung» auch als gut erscheinen kann. Der gute
«Charakter» ist ja nur eine unwillkiirlich erworbene Disposition zur
pedantischen Wiederholung gleicher Eigenschaften. Der Familiensinn
ist eine Gewohnbheit, die den Zwang heiligt. Denn die Moral reagiert
nach «einem um hundert Jahre verspiteten Denkzustand» und der
sogenannte gute Mensch lebt gegeniiber dem Bosewicht in einer
erbirmlichen «Affektarmut», von der im Grunde nur noch der Ver-
brecher und der Irrsinnige ungelihmt bleiben. Die Tunichtgute sind
nicht weniger respektabel als die «Tugute». Jede Eigenschaft bezieht
ja ihren Wert erst aus ihrer Lage und Richtung zu einer andern. Denn
kein Wert ist mehr «Sache», sondern nur Funktion und Beziehung.
Alle Eigenschaft ist relativ. Von diesen Eigenschaften und ihrer
Fremdherrschaft gilt es sich zu befreien: weil sie den Kern aufsaugen.
Anderseits kann dieser «Kern» nur denken — aber nicht leben. Und
ohne jede absolute Setzung tanzt man ins Nichts hinein — seinen
Totentanz. (Schlup folgt)

163



	Totentanz : von Proust und Joyce zu Musil

