Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Artikel: Der Rechtsgedanke Adalbert Stifters
Autor: Schneider, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759373

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER RECHTSGEDANKE ADALBERT STIFTERS

VON PETER SCHNEIDER

Epigrammatisch formulierte Friedrich Hebbel das hochmitige Ur-
teil vieler Zeitgenossen iiber die Dichtung Adalbert Stifters: « Wifit
ithr, warum euch die Kifer, die Butterblumen so gliicken? Weil ihr die
Menschen nicht kennt, weil ihr die Sterne nicht seht. .. aber das muf}
so sein; damit thr das Kleine vortrefflich liefertet, hat die Natur klug
euch das Grofle entriickt.»

Verkennung und Anerkennung fanden gleichermaflen ihren Aus-
druck, wenn Stifter der «vormirzliche Idylliker», «bedichtiger Klein-
maler und liebevoller Naturschilderer» genannt wurde. «Unter sol-
chen Bezeichnungen fiihrte er als Dichter der Studien und Bunten

Steine bis gegen Ende des 19.Jahrhunderts ein bescheidenes Nachleben.»
Aus der Erfahrung, dafl das Menschliche sich nicht vollende in der

heroischen Tat und titanischem Streben, sondern in der Wahrung von
Maf und Grenze, erfuhr auch das Verhiltnis zu Stifter eine grund-
legende Wandlung. Nicht mehr nihert man sich, heute zumal, der
Welt seiner Dichtung mit dem Vorbehalt ironisierter Sehnsucht, son-
dern mit vorbehaltloser Ehrfurcht und Bereitschaft, thm als einem
Kiinder der Weisheit zu lauschen. —

In dieser ehrfiirchtigen Bereitschaft naht dem Stifterschen Werke
der Rechtsgelehrte Erik Wolf, um darin vom Wesen des Rechts zu
vernehmen.

«Ausgehend vom Glauben, daf3 ,Recht' zum Wesen des Menschen
gehort und vom Wesen des Menschen jede Dichtung bedeutende Aus-
sagen macht, erschien die Hoffnung begriindet, bei groflen Dichtern
auch eine verpflichtende Einsicht in das Wesen' des Rechts zu finden.
Vielleicht zeugt diese Einsicht von noch groflerer Tiefe als die der Ju-
risten und systematischen Philosophen, weil die Wahrheit des Dichter-
worts urspriinglicher ist. — Warum hier gerade Stifter befragt wird,
wollen wir vorweg nicht erdrtern. Diese Wahl zu rechtfertigen, ist
das Buch geschrieben worden.»

Dafl ein Rechtsgelehrter in der Dichtung zu lernen sucht, was Recht
sei, 1st an sich bedeutsam, das mochten wir zum ersten bemerken, weil

152



es uns Bestdtigung bedeutet, dafl heute weder die formale Objektivi-
tat des idealen Naturrechts noch die ebenso formale Objektivitit des
Positivismus Giiltiges tiber das Wesen des Rechts auszusagen ver-
moge, sondern dafl dies allein geschehen konne in urspriinglicher Er-
fahrung, wie sie von jeher in der Dichtung reale, objektive Gestalt
gewinnen konnte und wie sie heute auch in systematischer Denk-
arbeit reale, objektive Gestalt gewinnen mufi.

Bedeutsam aber ist uns das Buch Wolfs {iber den «Rechtsgedanken
Adalbert Stifters» auch, das mochten wir zum zweiten bemerken,
weil seine Betrachtung des Stifterschen Rechtsdenkens — so sehr fiir
ihn ein rechtsphilosophisches Anliegen im Vordergrund steht — in
literarhistorischer Beziehung ein Bedeutendes zur villigen Erfassung
dieser so eigenartig schonen, ausgewogenen und vollkommenen Dich-
tung zu leisten vermag.

«Ich bin ein Mann des Mafles und der Freiheit», sagte Stifter. Frei-
heit ist die Bestimmung des Menschlichen unter aller Kreatur. Frei-
heit verwirklicht sich im Mafl. Recht ist Maf. Somit bedeutet Recht
«Auswahl, Erwihlung». «Es hebt den Menschen aus der Vielheit trieb-
gedrangter Kreaturen heraus und adelt ithn.»

Im Recht allein behauptet sich der Mensch als Mensch. «Dieser
Maflgedanke des Rechts grenzt zugleich das menschliche Leben ab,
setzt ithm die gestaltgebenden Schranken.» Unrechtlich ist unmensch-
lich. Auflerhalb des Rechts herrscht die chaotische Wirrnis der Leiden-
schaften. Nicht aus der Entscheidung fiir das Recht als einem Resultat
leidvoller Auseinandersetzung mit der triebgebundenen Natur wird
das Recht. Das Recht ist ein Seinsgesetz. Als «ordnende Ordnung» ist
es ein Sinnbild der Ordnungsgewalt des Kosmos. Das «welterhaltende
Naturgesetz» und das «menschenerhaltende Rechtsgesetz» fiigen sich
zum Ganzen des gottlichen Kosmos.

«Die tragischen Konflikte zwischen Jus und Ethos, Naturrecht und
Gesetzesrecht, Moral und Sitte, kennt Stifters Dichtung nicht. Seine
organische Rechtsanschauung vertrug keinerlei Dualismus innerhalb
der sittlichen Welt.» Fiir ithn ist das Recht der Inbegriff des Sittlichen,
das seinen Bestand nicht in der Spannung zur Natur wahrt, im Ge-
genteil auf derselben ruht und sich mit ithr zum Weltganzen verbindet.
Er bezeichnet es in eigenster Formulierung als das «sanfte Gesetz der
Menschenerhaltung».

Folgerichtig erscheint thm die «umfassendste Einheit menschlichen
Handelns: die Geschichte iiberhaupt, als Schauplatz der Rechtsver-
wirklichung». «Das Recht beherrscht die Geschichte und enthiillt uns
ihre scheinbare Zufilligkeit als Notwendigkeit, weil es das Chaos der
Willensantriebe zum Kosmos der Zwecke gestaltet.» Thre Wandlungen
sind Gerichte, in welchen sich eine verborgene Gerechtigkeit offenbart.

153



Das Aus-dem-Recht-Treten bedeutet Schuld, und sie mufl gesiihnt
werden im geschichtlichen Verlaufe. Schuld aber ist zugleich Liute-
rung, und sie ist nicht behaftet mit der Unertriglichkeit des Endgiil-
tigen. Unrecht, Leidenschaft und Leiden, Willkiir und Gewalttat bre-
chen immer wieder durch; aber im Weltganzen haben sie keine Wir-
kung. Das Recht wird sich «endlich» durchsetzen.

Im Recht also offenbart sich die Bestimmung der Menschheit zur
Freiheit. Im Recht gewinnt die besondere Artung des Menschen unter
allem Geschaffenen Gestalt.

Alle menschlichen Lebensverhiltnisse, Ehe, Familie, Freundschaft,
Stinde, Dorfgemeinschaften und Staatengebilde, sind im Recht, das
heifdt: sie sind nur im Recht wirklich menschliche Lebensverhiltnisse,
wie alles Menschliche nur im Recht wirklich menschlich ist. Darum
sind Stifter die Formen, welche dieselben in der Zeit ausgebildet
haben, heilig, insofern ihre Zweckmifigkeit durch den Wandel der
Zeit nicht verlorengegangen ist. Altes Brauchtum, alte Sitten, iiber-
lieferte Gewohnheiten sind ihm bedeutsam, und er bewahrt sie in
Ehrfurcht und ermahnt zu ithrer Wahrung; denn sie zeugen thm vom
Walten des Rechts im Werden und Sein. «Stifter bekennt sich als
Freund des geltenden und wirkenden Rechts, seine Liebe hat die be-
wuflte, verniinftige und verwurzelte Ordnung.» Wie er alte Gerite,
Kunsterzeugnisse vergangener Zeit, schone Gebiude, Gemilde und
Monumente mit Liebe pflegt, so pflegt er mit Liebe die iiberbrachten
Formen des gesellschaftlichen Lebens. Damit bezeugt er, daff das Recht
wie die Kunst und das Kunstgewerbe Ausdruck des menschlichen Kos-
mos sind, welcher in stindiger Bindung mit dem natiirlichen Kosmos
in der Geschichte sich verwirklicht. Kunst bedeutet vollendete Pri-
gung des Gegebenen durch des Menschen Hand, «Entdeckung des
Gottlichen im Gewande des Reizes.» Das Gegebene, das Material,
«die Maserung der Holzer, das Gedder des Marmors, die Dichte des
Silbers und des Goldes» bewahren den bildenden Menschen vor Will-
kiir und binden ihn an die Wirklichkeit objektiver Gesetze. Ein Glei-
ches gilt fiir die Wissenschaft. Auch hier geht es um die ehrfiirchtige
Hingabe an das Gegebene und um die Prigung desselben durch des
Menschen Geist, welche erst in solcher Hingabe moglich wird. Und
um genau das Gleiche geht es bei den Institutionen der Gesellschaft.
Sie sind Prigungen des Gegebenen, des Natiirlichen durch das Mensch-
liche. Auf der Liebe zwischen den Geschlechtern ruht die Form der
Ehe. Aus der Ehe wichst die Familie, welche in Aristotelischem Sinne
als Zelle jeder umfassenden Gemeinschaftsform bezeichnet ist und so
gemeinsam mit zwel weiteren, bedeutsamen Faktoren die Tragfliche
des Staates bildet: gemeinsam mit dem Landbau und der Bildung.
Landbau bedeutet urspriinglichste Prigung des Gegebenen durch das

154



Menschliche, und in demiitiger, schlichter Hingabe an die ewige Ord-
nung der Natur allein vermag er sich zu entfalten. Bildung, fiir deren
Ausbreitung sich Stifter zeit seines Lebens eifrig eingesetzt hat — der
Volksschulmeister mufy der wichtigste Mann im Staat sein, bekannte
er — Bildung bedeutet Entfaltung menschlicher Gaben und Anlagen
und Erziehung zum Gehorsam gegeniiber den Dingen. Ihre Aufgabe
ist es, den Finzelnen zum Ganzen zu formen; denn nur als Ganzer
kann er im Ganzen wirken, d. h. ithre Aufgabe ist es, des Einzelnen
Seinsgesetz zu erfiillen, dafl er in Freiheit das Seinsgesetz seiner
Herkunft, der ihn tragenden und umschliefenden Formen der Ge-
meinschaft und das in thm waltende Gesetz des gottlichen Kosmos
vollziehe. Auf dem Einfachen baut das Hohere, und so erfolgt die
Stufung der Bildung vom Handwerk iiber die Wissenschaft zur
Kunst. Aus dem bescheidenen Dienst an der Sache, am Ding, wie ithn
der Handwerker leistet, wird mehr und mehr des Menschen Hert-
schaft iiber die Sache, wie sie das Ziel der Wissenschaft, und schlie3-
lich die wunderbarste Freiheit der Sache gegeniiber, wie sie in der
Kunst wirklich wird, in der sich das «G&ttliche im Gewande des Rei-
zes» offenbart. Damit erweist sich mit letzter Klarheit die Geschlossen-
heit des Kreises menschlicher Ordnungen. Der Landmann, der Hand-
werker, der Gelehrte und der Kiinstler fiigen sich gleichermaflen in
das Ganze des sozialen Organismus, welcher gefafit ist in der Fassung
des Staates, die nicht Abschliefung, sondern ihrerseits die Tendenz
zum Ganzen der Humanitit in sich trigt. Gleichermafien sind sie Wir-
ker am Kosmos des Menschlichen, in welchem sich wie in der Natur
die Ordnungsgewalt Gottes erweist. Gleichermaflen wirken sie oder
wirkt in ithnen das «sanfte Gesetz der Menschenerhaltung», das Recht.

Die Welt der Stifterschen Dichtung ist eine Welt im Recht. Seine
Helden, ein Drendorf, ein Risach, ein Witiko sind Helden des
Rechts, Auserwihlte, in welchen das Recht als «ein Reinentsprun-
genes» waltet. Ueben sie einmal Gewalt wider geltende Rechtssatzung,
so tun sie es kraft ihres hoheren Menschentums. «Wer zuweilen nicht
den Steinblock der Gewalttat schleudern kann, der vermag auch nicht
von Urgrund aus zu wirken und zu helfen», sagt der altersweise
Oheim im «Hagestolz». Vor der Welt des Unrechts, des Leidens, der
sozialen Ungerechtigkeit scheint Stifter den Blick zu verschliefen. Selt-
sam schwebend iiber unserm Sein und seiner Not scheint diese vollkom-
mene, schone Welt in sich selbst, aber nicht in uns zu ruhen, und die
Frage wird sich erheben, ob nicht all unsere unendliche Sehnsucht, un-
ser Heimweh nach dem Schonen, Guten und Wahren sich in der
Stifterschen Dichtung zu einem Traum wundersamster Klarheit und
Geschlossenheit verwoben habe.

Dagegen mochten wir sagen: In jeder Dichtung ist ein tiefes Spiiren.

155



Nicht hat sich Stifter dngstlich verschlossen vor dem Ernst der sozia-
len Frage, vor dem Leiden und der materiellen Not des Volkes, des
Arbeiters. Im zeitbedingten Gegensatz zu Goethe tat er dies nicht,
welchem er sich so nahe fithlte und welchem er nahe ist. Nicht war er
getragen von Herderschem Optimismus, wie verwandt seine Gedanken
Herderschen Gedanken auch sein mdgen. Nicht trdumte er, als die Zeit
sich lingst gewandelt, weiter den Traum der Josephinischen Aufkli-
rung und schlief denSchlaf des Gerechten. Tief hat er gespiirt, welch un-
geheure Bedeutung der Entwicklung der Naturwissenschaften und der
Technik beizumessen sei, welch entscheidenden Anteil sie an der Um-
gestaltung des Menschenbildes haben werden. Tief hat er gesplirt,
welch grauenvolle Katastrophe Europa, der Welt drohen konnte,
wenn der Prozef der Vermassung ungehemmt sich fortentwickelte.
Aus diesem Spiiren heraus aber hatte er seine Dichtung gestaltet, daf}
sie ein Spiegel wahren Menschentums, der wahren menschlichen Ord-
nung sei, die nicht in der leidvollen Spannung mit der Natur, im Ge-
gensatz des Sollens und des Seins, in verkrampfter, moralischer Wil-
lensanstrengung nur bestehen konne, sondern welche in tiefstem Ein-
klang mit der natiirlichen Ordnung aus dem «sanften Gesetze der
Menschenerhaltung» erwachse und sich organisch zum Ganzen des
gottlichen Kosmos zusammenschliefe. Er konnte dies tun — damit
nahern wir uns der metaphysischen Grundlage seines Werkes, und
hier m&chten wir mit Erik Wolf Stifter gelost aus aller zeitlich be-
dingten Weltanschauung und christlichen Dogmatik erfassen — er
konnte dies tun aus ganz urspriinglichem, kindlichem und darum
wahrhaft christlichem Vertrauen in die «Liebe Gottes», welche als
ordnende Kraft aller Ordnung zugrunde liege, und alles dimonisch
Chaotische in ihrer Weite gefaft habe. Und es ist dieses kindliche
Vertrauen, das die Mauer unseres Schmerzes zu brechen vermag und
uns zuriickfithren wird zu einer Welt objektiver Gesetze und Werte.
Rilke formte in unserer Zeit dies gleiche Vertrauen, als er dichtete:

Wir alle fallen. Diese Hand da fillt.
Und sieb die andre an: Es ist in Allen.
Und doch ist Einer, welcher dieses Fallen
Unendlich sanft in seinen Hinden halt.

In der Zeit mag der Mensch Stifter dem Ansturm des Dimonischen
gefallen sein, wie unsere Welt ihm gefallen ist, aber in der Zeitlosig-
keit seines Werkes hat der Dichter Stifter so wunderbar rein und
trostlich der ordnenden Kraft des Vertrauens Ausdruck gegeben. Wir
danken es dem Buche Erik Wolfs, unsere Zeit dankt es ihm, wenn wir

sagen konnen: Stifter ist ein Dichter des Rechts, weil er ein Dichter
des Vertrauens ist.

156



	Der Rechtsgedanke Adalbert Stifters

