
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Artikel: Der Rechtsgedanke Adalbert Stifters

Autor: Schneider, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER RECHTSGEDANKE ADALBERT STIFTERS

VON PETER SCHNEIDER

Epigrammatisch formulierte Friedrich Hebbel das hochmütige Urteil

vieler Zeitgenossen über die Dichtung Adalbert Stifters: «Wißt
ihr, warum euch die Käfer, die Butterblumen so glücken? Weil ihr die
Menschen nicht kennt, weil ihr die Sterne nicht seht.. aber das muß
so sein; damit ihr das Kleine vortrefflich liefertet, hat die Natur klug
euch das Große entrückt.»

Verkennung und Anerkennung fanden gleichermaßen ihren
Ausdruck, wenn Stifter der «vormärzliche Idylliker», «bedächtiger Kleinmaler

und liebevoller Naturschilderer» genannt wurde. «Unter
solchen Bezeichnungen führte er als Dichter der Studien und Bunten
Steine bis gegen Ende des 19.Jahrhunderts ein bescheidenes Nachleben.»

Aus der Erfahrung, daß das Menschliche sich nicht vollende in der
heroischen Tat und titanischem Streben, sondern in der Wahrung von
Maß und Grenze, erfuhr auch das Verhältnis zu Stifter eine
grundlegende Wandlung. Nicht mehr nähert man sich, heute zumal, der
Welt seiner Dichtung mit dem Vorbehalt ironisierter Sehnsucht,
sondern mit vorbehaltloser Ehrfurcht und Bereitschaft, ihm als einem
Künder der Weisheit zu lauschen. —

In dieser ehrfürchtigen Bereitschaft naht dem Stifterschen Werke
der Rechtsgelehrte Erik Wolf, um darin vom Wesen des Rechts zu
vernehmen.

«Ausgehend vom Glauben, daß ,Recht' zum Wesen des Menschen

gehört und vom Wesen des Menschen jede Dichtung bedeutende

Aussagen macht, erschien die Hoffnung begründet, bei großen Dichtern
auch eine verpflichtende Einsicht in das Wesen des Rechts zu finden.
Vielleicht zeugt diese Einsicht von noch größerer Tiefe als die der
Juristen und systematischen Philosophen, weil die Wahrheit des Dichterworts

ursprünglicher ist. — Warum hier gerade Stifter befragt wird,
wollen wir vorweg nicht erörtern. Diese Wahl zu rechtfertigen, ist
das Buch geschrieben worden.»

Daß ein Rechtsgelehrter in der Dichtung zu lernen sucht, was Recht
sei, ist an sich bedeutsam, das möchten wir zum ersten bemerken, weil

1 5 2



es uns Bestätigung bedeutet, daß heute weder die formale Objektivität
des idealen Naturrechts noch die ebenso formale Objektivität des

Positivismus Gültiges über das Wesen des Rechts auszusagen
vermöge, sondern daß dies allein geschehen könne in ursprünglicher
Erfahrung, wie sie von jeher in der Dichtung reale, objektive Gestalt
gewinnen konnte und wie sie heute auch in systematischer Denkarbeit

reale, objektive Gestalt gewinnen muß.
Bedeutsam aber ist uns das Buch Wolfs über den «Rechtsgedanken

Adalbert Stifters» auch, das möchten wir zum zweiten bemerken,
weil seine Betrachtung des Stifterschen Rechtsdenkens — so sehr für
ihn ein rechtsphilosophisches Anliegen im Vordergrund steht — in
literarhistorischer Beziehung ein Bedeutendes zur völligen Erfassung
dieser so eigenartig schönen, ausgewogenen und vollkommenen Dichtung

zu leisten vermag.
«Ich bin ein Mann des Maßes und der Freiheit», sagte Stifter. Freiheit

ist die Bestimmung des Menschlichen unter aller Kreatur. Freiheit

verwirklicht sich im Maß. Recht ist Maß. Somit bedeutet Recht
«Auswahl, Erwählung». «Es hebt den Menschen aus der Vielheit
triebgedrängter Kreaturen heraus und adelt ihn.»

Im Recht allein behauptet sich der Mensch als Mensch. «Dieser
Maßgedanke des Rechts grenzt zugleich das menschliche Leben ab,
setzt ihm die gestaltgebenden Schranken.» Unrechtlich ist unmenschlich.

Außerhalb des Rechts herrscht die chaotische Wirrnis der
Leidenschaften. Nicht aus der Entscheidung für das Recht als einem Resultat
leidvoller Auseinandersetzung mit der triebgebundenen Natur wird
das Recht. Das Recht ist ein Seinsgesetz. Als «ordnende Ordnung» ist
es ein Sinnbild der Ordnungsgewalt des Kosmos. Das «welterhaltende
Naturgesetz» und das «menschenerhaltende Rechtsgesetz» fügen sich

zum Ganzen des göttlichen Kosmos.
«Die tragischen Konflikte zwischen Jus und Ethos, Naturrecht und

Gesetzesrecht, Moral und Sitte, kennt Stifters Dichtung nicht. Seine

organische Rechtsanschauung vertrug keinerlei Dualismus innerhalb
der sittlichen Welt.» Für ihn ist das Recht der Inbegriff des Sittlichen,
das seinen Bestand nicht in der Spannung zur Natur wahrt, im
Gegenteil auf derselben ruht und sich mit ihr zum Weltganzen verbindet.
Er bezeichnet es in eigenster Formulierung als das «sanfte Gesetz der
Menschenerhaltung».

Folgerichtig erscheint ihm die «umfassendste Einheit menschlichen
Handelns: die Geschichte überhaupt, als Schauplatz der
Rechtsverwirklichung». «Das Recht beherrscht die Geschichte und enthüllt uns
ihre scheinbare Zufälligkeit als Notwendigkeit, weil es das Chaos der
Willensantriebe zum Kosmos der Zwecke gestaltet.» Ihre Wandlungen
sind Gerichte, in welchen sich eine verborgene Gerechtigkeit offenbart.

1 5 3



Das Aus-dem-Recht-Treten bedeutet Schuld, und sie muß gesühnt
werden im geschichtlichen Verlaufe. Schuld aber ist zugleich Läuterung,

und sie ist nicht behaftet mit der Unerträglichkeit des Endgültigen.

Unrecht, Leidenschaft und Leiden, Willkür und Gewalttat
brechen immer wieder durch; aber im Weltganzen haben sie keine
Wirkung. Das Recht wird sich «endlich» durchsetzen.

Im Recht also offenbart sich die Bestimmung der Menschheit zur
Freiheit. Im Recht gewinnt die besondere Artung des Menschen unter
allem Geschaffenen Gestalt.

Alle menschlichen Lebensverhältnisse, Ehe, Familie, Freundschaft,
Stände, Dorfgemeinschaften und Staatengebilde, sind im Recht, das

heißt: sie sind nur im Recht wirklich menschliche Lebensverhältnisse,
wie alles Menschliche nur im Recht wirklich menschlich ist. Darum
sind Stifter die Formen, welche dieselben in der Zeit ausgebildet
haben, heilig, insofern ihre Zweckmäßigkeit durch den Wandel der
Zeit nicht verlorengegangen ist. Altes Brauchtum, alte Sitten,
überlieferte Gewohnheiten sind ihm bedeutsam, und er bewahrt sie in
Ehrfurcht und ermahnt zu ihrer Wahrung; denn sie zeugen ihm vom
Walten des Rechts im Werden und Sein. «Stifter bekennt sich als

Freund des geltenden und wirkenden Rechts, seine Liebe hat die
bewußte, vernünftige und verwurzelte Ordnung.» Wie er alte Geräte,
Kunsterzeugnisse vergangener Zeit, schöne Gebäude, Gemälde und
Monumente mit Liebe pflegt, so pflegt er mit Liebe die überbrachten
Formen des gesellschaftlichen Lebens. Damit bezeugt er, daß das Recht
wie die Kunst und das Kunstgewerbe Ausdruck des menschlichen Kosmos

sind, welcher in ständiger Bindung mit dem natürlichen Kosmos
in der Geschichte sich verwirklicht. Kunst bedeutet vollendete
Prägung des Gegebenen durch des Menschen Hand, «Entdeckung des

Göttlichen im Gewände des Reizes.» Das Gegebene, das Material,
«die Maserung der Hölzer, das Geäder des Marmors, die Dichte des

Silbers und des Goldes» bewahren den bildenden Menschen vor Willkür

und binden ihn an die Wirklichkeit objektiver Gesetze. Ein Gleiches

gilt für die Wissenschaft. Auch hier geht es um die ehrfürchtige
Hingabe an das Gegebene und um die Prägung desselben durch des

Menschen Geist, welche erst in solcher Hingabe möglich wird. Und
um genau das Gleiche geht es bei den Institutionen der Gesellschaft.
Sie sind Prägungen des Gegebenen, des Natürlichen durch das Menschliche.

Auf der Liebe zwischen den Geschlechtern ruht die Form der
Ehe. Aus der Ehe wächst die Familie, welche in Aristotelischem Sinne
als Zelle jeder umfassenden Gemeinschaftsform bezeichnet ist und so

gemeinsam mit zwei weiteren, bedeutsamen Faktoren die Tragfläche
des Staates bildet: gemeinsam mit dem Landbau und der Bildung.
Landbau bedeutet ursprünglichste Prägung des Gegebenen durch das

l 5 4



Menschliche, und in demütiger, schlichter Hingabe an die ewige Ordnung

der Natur allein vermag er sich zu entfalten. Bildung, für deren
Ausbreitung sich Stifter zeit seines Lebens eifrig eingesetzt hat — der
Volksschulmeister muß der wichtigste Mann im Staat sein, bekannte
er — Bildung bedeutet Entfaltung menschlicher Gaben und Anlagen
und Erziehung zum Gehorsam gegenüber den Dingen. Ihre Aufgabe
ist es, den Einzelnen zum Ganzen zu formen; denn nur als Ganzer
kann er im Ganzen wirken, d. h. ihre Aufgabe ist es, des Einzelnen
Seinsgesetz zu erfüllen, daß er in Freiheit das Seinsgesetz seiner

Herkunft, der ihn tragenden und umschließenden Formen der
Gemeinschaft und das in ihm waltende Gesetz des göttlichen Kosmos
vollziehe. Auf dem Einfachen baut das Höhere, und so erfolgt die
Stufung der Bildung vom Handwerk über die Wissenschaft zur
Kunst. Aus dem bescheidenen Dienst an der Sache, am Ding, wie ihn
der Handwerker leistet, wird mehr und mehr des Menschen Herrschaft

über die Sache, wie sie das Ziel der Wissenschaft, und schließlich

die wunderbarste Freiheit der Sache gegenüber, wie sie in der
Kunst wirklich wird, in der sich das «Göttliche im Gewände des Reizes»

offenbart. Damit erweist sich mit letzter Klarheit die Geschlossenheit

des Kreises menschlicher Ordnungen. Der Landmann, der
Handwerker, der Gelehrte und der Künstler fügen sich gleichermaßen in
das Ganze des sozialen Organismus, welcher gefaßt ist in der Fassung
des Staates, die nicht Abschließung, sondern ihrerseits die Tendenz
zum Ganzen der Humanität in sich trägt. Gleichermaßen sind sie Wirker

am Kosmos des Menschlichen, in welchem sich wie in der Natur
die Ordnungsgewalt Gottes erweist. Gleichermaßen wirken sie oder
wirkt in ihnen das «sanfte Gesetz der Menschenerhaltung», das Recht.

Die Welt der Stifterschen Dichtung ist eine Welt im Recht. Seine

Helden, ein Drendorf, ein Risach, ein Witiko sind Helden des

Rechts, Auserwählte, in welchen das Recht als «ein Reinentsprungenes»

waltet. Heben sie einmal Gewalt wider geltende Rechtssatzung,
so tun sie es kraft ihres höheren Menschentums. «Wer zuweilen nicht
den Steinblock der Gewalttat schleudern kann, der vermag auch nicht
von Urgrund aus zu wirken und zu helfen», sagt der altersweise
Oheim im «Hagestolz». Vor der Welt des Unrechts, des Leidens, der
sozialen Ungerechtigkeit scheint Stifter den Blick zu verschließen. Seltsam

schwebend über unserm Sein und seiner Not scheint diese vollkommene,

schöne Welt in sich selbst, aber nicht in uns zu ruhen, und die
Frage wird sich erheben, ob nicht all unsere unendliche Sehnsucht, unser

Heimweh nach dem Schönen, Guten und Wahren sich in der
Stifterschen Dichtung zu einem Traum wundersamster Klarheit und
Geschlossenheit verwoben habe.

Dagegen möchten wir sagen: In jeder Dichtung ist ein tiefes Spüren.

1 55



Nicht hat sich Stifter ängstlich verschlossen vor dem Ernst der sozialen

Frage, vor dem Leiden und der materiellen Not des Volkes, des

Arbeiters. Im zeitbedingten Gegensatz zu Goethe tat er dies nicht,
welchem er sich so nahe fühlte und welchem er nahe ist. Nicht war er

getragen von Herderschem Optimismus, wie verwandt seine Gedanken
Herderschen Gedanken auch sein mögen. Nicht träumte er, als die Zeit
sich längst gewandelt, weiter den Traum der Josephinischen Aufklärung

und schlief den Schlaf des Gerechten. Tief hat er gespürt, welch
ungeheure Bedeutung der Entwicklung der Naturwissenschaften und der
Technik beizumessen sei, welch entscheidenden Anteil sie an der
Umgestaltung des Menschenbildes haben werden. Tief hat er gespürt,
welch grauenvolle Katastrophe Europa, der Welt drohen könnte,
wenn der Prozeß der Vermassung ungehemmt sich fortentwickelte.
Aus diesem Spüren heraus aber hatte er seine Dichtung gestaltet, daß
sie ein Spiegel wahren Menschentums, der wahren menschlichen Ordnung

sei, die nicht in der leidvollen Spannung mit der Natur, im
Gegensatz des Sollens und des Seins, in verkrampfter, moralischer
Willensanstrengung nur bestehen könne, sondern welche in tiefstem
Einklang mit der natürlichen Ordnung aus dem «sanften Gesetze der
Menschenerhaltung» erwachse und sich organisch zum Ganzen des

göttlichen Kosmos zusammenschließe. Er konnte dies tun — damit
nähern wir uns der metaphysischen Grundlage seines Werkes, und
hier möchten wir mit Erik Wolf Stifter gelöst aus aller zeitlich
bedingten Weltanschauung und christlichen Dogmatik erfassen — er
konnte dies tun aus ganz ursprünglichem, kindlichem und darum
wahrhaft christlichem Vertrauen in die «Liebe Gottes», welche als
ordnende Kraft aller Ordnung zugrunde liege, und alles dämonisch
Chaotische in ihrer Weite gefaßt habe. Und es ist dieses kindliche
Vertrauen, das die Mauer unseres Schmerzes zu brechen vermag und
uns zurückführen wird zu einer Welt objektiver Gesetze und Werte.
Rilke formte in unserer Zeit dies gleiche Vertrauen, als er dichtete:

Wir alle fallen. Diese Hand da fällt.
Und sieh die andre an : Es ist in Allen.
Und doch ist Einer, welcher dieses Fallen
Unendlich sanft in seinen Händen hält.

In der Zeit mag der Mensch Stifter dem Ansturm des Dämonischen
gefallen sein, wie unsere Welt ihm gefallen ist, aber in der Zeitlosig-
keit seines Werkes hat der Dichter Stifter so wunderbar rein und
tröstlich der ordnenden Kraft des Vertrauens Ausdruck gegeben. Wir
danken es dem Buche Erik Wolfs, unsere Zeit dankt es ihm, wenn wir
sagen können: Stifter ist ein Dichter des Rechts, weil er ein Dichter
des Vertrauens ist.

1 5 6


	Der Rechtsgedanke Adalbert Stifters

