
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Artikel: Gerechtigkeit

Autor: Jöhr, Walter Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GERECHTIGKEIT

Kritische Bemerkungen zu den Büchern von Emil Brunner1, Hans Nef2

und der Akademie für Deutsches Recht3

V ON WALTER ADOLF JOHR

DER BEGRIFF DER GERECHTIGKEIT

Bekanntlich läßt sich in vielen philosophischen Streitfragen der
Gegensatz der Lehrmeinung zurückverfolgen bis auf die unterschiedliche

Stellungnahme von Plato und Aristoteles. Dieser Weg ist auch
in der Frage, wie der Begriff der Gerechtigkeit abzugrenzen sei,
aufschlußreich. Piatos Gerechtigkeitsbegriff ist außerordentlich weit; er
umfaßt eigentlich die gute Gesellschaftsordnung schlechthin. Die
Gerechtigkeit erfordert so für Plato die Gliederung des Gemeinwesens
in Lehrstand, Wehrstand und Nährstand; sie erheischt, daß jeder nicht
nur das Seine habe, sondern auch das Seine tue. Dieser weite Begriff
klingt zwar auch noch bei Aristoteles nach, wenn er die Bürgertugend
als «allgemeine Gerechtigkeit» bezeichnet. Das Hauptgewicht der
Aristotelischen Lehre liegt aber bei der viel enger gefaßten «partikulären

Gerechtigkeit», die er in seiner berühmt gewordenen Unterscheidung

in «austeilende» und «ausgleichende Gerechtigkeit» gliedert.
Hans Nefs Untersuchungen über den Begriff der Gerechtigkeit

bewegen sich ausschließlich im Räume der «partikulären Gerechtigkeit»
im Sinne von Aristoteles. Ihre Fruchtbarkeit besteht vor allem darin,

1 Emil Brunner: «Gerechtigkeit». Eine Lehre von den Grundgesetzen der
Gesellschaftsordnung. Zürich, 1943, VIII/S. 336.

2 Hans Nef: «Gleichheit und Gerechtigkeit». Zürich, 1941, VIII/S. 128.

3 «Der gerechte Preis». Mit Beiträgen von Tb. Beste, C. Brinkmann, Sven
Heiander, Jens Jessen, Hero Moeller, G. Schmölders, R. Stucken,
W. Vleugels, Ernst Walb. Schriften der Akademie für Deutsches Recht,

Gruppe Wirtschaftswissenschaft, Nr. 1, Berlin, 1940, S. 248.

142



daß sie auf einer eingehenden und scharfsinnigen Analyse des "Wesens

der Gleichheit beruhen. Nef gelangt dabei zum Ergebnis, daß bei den
realen Dingen eine absolute Gleichheit unmöglich sei: «Alle Dinge,
die in einer oder mehreren Beziehungen gleich sind, sind notwendigerweise

in einer oder mehreren andernBeziehungen gleichzeitig ungleich.»
So sind auch die Menschen immer gleich und ungleich zugleich. Ob sie

als gleich oder als ungleich erscheinen, hängt ausschließlich von dem
Gesichtspunkt ab, unter dem sie betrachtet werden. DasWesen der Gerechtigkeit

erblickt Nef in der «Gleichbehandlung». Aus der «Relativität
aller Gleichheit» folgt somit, daß die Gerechtigkeit im Sinne von
Gleichbehandlung sowohl allen das Gleiche wie auch Ungleiches, aber
nach gleichem Maße, zuteilen kann. Im ersten Falle spricht Nef von
«ausgleichender», im zweiten von «austeilender» Gerechtigkeit. Von
größter Bedeutung ist nun die Frage, welche dieser beiden Zuteilungsarten

im konkreten Falle anzuwenden sei. Da aber dieselben Menschen

je nach dem Gesichtspunkt, unter dem sie betrachtet werden,
als gleich oder als ungleich erscheinen, so folgt, daß das
Gerechtigkeitsprinzip selbst sich notwendig darüber ausschweigen muß, ob
Gleiches oder Ungleiches im einzelnen Falle zuzuteilen sei; dies richtet
sich ausschließlich nach Prinzipien, die außerhalb der Gerechtigkeitsforderung

liegen.
Aus der Verwendung des Aristotelischen Begriffspaares «ausgleichende»

und «austeilende» Gerechtigkeit müssen wir schließen, daß
Nef in den beiden Zuteilungsarten «allen das Gleiche» und «Ungleiches,
aber nach gleichem Maße» zwei verschiedene Unterarten der Gerechtigkeit

erblickt. Bei näherer Betrachtung müssen wir aber feststellen,
daß dies nicht richtig sein kann. In beiden Fällen erfolgt nämlich
die Zuteilung nach demselben Prinzip der Proportionalität, nur sind
im ersten Falle die auf der gleichen Seite stehenden Glieder der beiden

Proportionen gleich (z. B. 2:4 2: 4), im zweiten Falle
dagegen ungleich (z. B. 2:4 3: 6). Es kann sich hier somit nur um
zwei verschiedene Anwendungsfälle des gleichen Prinzips und nicht
um zwei verschiedene Prinzipien handeln. Dieses Prinzip ist —
natürlich in beiden Anwendungsfällen — kein anderes als die von
Aristoteles beschriebene «austeilende Gerechtigkeit». Die «ausgleichende
Gerechtigkeit» hat dagegen bei Aristoteles eine ganz andere Funktion.
Sie soll nicht Rechte, Würden und Güter austeilen, sondern sie soll
dafür sorgen, daß eine bereits erfolgte Zuteilung von Rechten, Würden

oder Gütern durch den privaten Verkehr nicht beeinträchtigt
werde. So erheischt die «ausgleichende Gerechtigkeit» einerseits die
Wiedergutmachung bei unerlaubter Handlung, andererseits die Aequi-
valenz der getauschten Werte. Es ist ohne weiteres ersichtlich, daß
beides etwas ganz anderes ist als die Zuteilung von Gleichem, die für

1 4 3



Nef das Wesen der «ausgleichenden Gerechtigkeit» ausmacht. Da
aber dieser Ausdruck immer an die Aristotelische Fassung des

Begriffes erinnert, muß es zu Mißverständnissen führen, wenn er zur
Kennzeichnung eines ganz anderen Sachverhaltes verwendet wird.
Es fragt sich überhaupt, ob man den Ausdruck «ausgleichende Gerechtigkeit»

nicht besser ausmerzen würde; es würde wohl schwer halten,
bei den beiden im Aristotelischen Sinne verstandenen Begriffen der
«austeilenden» und der «ausgleichenden Gerechtigkeit» ein gemeinsames

genus proximum zu finden, was allein seine weitere Verwendung

rechtfertigen könnte.
Zum Unterschied von Nef faßt dagegen Brunner den

Gerechtigkeitsbegriff — ähnlich wie Plato — sehr weit. Zwar will Brunner
weder von der biblischen noch von der göttlichen, sondern einzig
von der weltlichen Gerechtigkeit handeln. Er verwirft auch die
Aristotelische Gleichsetzung von «allgemeiner Gerechtigkeit» und
Bürgertugend und will seinen Gerechtigkeitsbegriff ausdrücklich auf das

«richtige Zuteilen» beschränken. Aber während Nef seinen
Gerechtigkeitsbegriff im wesentlichen auf den Grundsatz der Proportionalität

beschränkt und die inhaltliche Konkretisierung — z. B. in der
Frage allgemeines oder Klassenwahlrecht — Prinzipien überläßt, die
außerhalb des Gerechtigkeitsbegriffes liegen, bildet Brunner seinen

Gerechtigkeitsbegriff — unter ausdrücklicher Ablehnung von Nefs
Auffassung — so weit, daß auch diese Prinzipien von ihm umschlossen

werden. So weitet sich Brunners Gerechtigkeitsbegriff, wie das der
Titel des Werkes schlagend zeigt, zu einer «Lehre von den
Grundgesetzen der Gesellschaftsordnung».

Sowohl die weite Fassung Brunners wie die enge Umschreibung
Nefs ergeben sinnvolle Begriffe. So ist es im Grunde nur eine Frage
der terminologischen Zweckmäßigkeit, für welchen wir den Ausdruck
«Gerechtigkeit» reservieren wollen. Ich möchte dabei Nefs
Begriffsbestimmung den Vorzug geben, einmal weil für die «austeilende
Gerechtigkeit» im Aristotelischen Sinne ein anderer plastischer Ausdruck
fehlt, zweitens weil die Brunnersche Fassung auf eine Gleichsetzung
von «recht» und «gerecht», von «unrecht» und «ungerecht» hinausläuft

und damit sich recht erheblich vom Sprachgebrauch entfernt.
Es ist sehr wohl möglich, daß Brunner seilten Gerechtigkeitsbegriff
deshalb so weit gefaßt hat, um seinen Forderungen in einer Welt, die
so viel Unrecht erleidet, einen größeren Widerhall zu verschaffen.

Mit der Ablehnung von Brunners Gerechtigkeitsbegriff wollen wir
den Wert seines Werkes in keiner Weise schmälern; diese Ablehnung
hilft uns sogar, das eigentliche Anliegen Brunners, das in der Grundlegung

einer protestantischen Gesellschaftslehre besteht, um so
deutlicher zu erkennen.

144



EINE PROTESTANTISCHE GESE LLS C HAFTS LEH RE

Die Schweiz darf stolz darauf sein, in Emil Brunner einen Theologen

von Weltruf zu besitzen.4 Und sie ist Brunner in besonderem Maße
dafür zu Dank verpflichtet, daß er schon in einem früheren Werke
«Das Gebot und die Ordnungen» und neuerdings wieder in dem
Buche über die «Gerechtigkeit» das Problem der christlichen
Gesellschaftslehre mutig angepackt hat. Während der Katholizismus auf
Grund des Aristotelisch-Thomistischen Erbgutes immer einen Zugang
zu den sozialphilosophischen Fragen besaß, hat der Protestantismus
das Studium dieser Probleme, zwar noch nicht zur Zeit der
Reformatoren, aber in den späteren Jahrhunderten, stark vernachlässigt.
So brauchen wir uns auch nicht darüber zu wundern, daß die Stellungnahme

des Protestantismus in den wirtschaftlichen und sozialen Fragen

sehr unsicher wurde.
Viele Leser werden von einer «christlichen Gesellschaftslehre» er-

erwarten, daß sie eine Anwendung der Liebesbotschaft Jesu auf die
politischen, wirtschaftlichen und sozialen Probleme biete. Aber
Brunner geht es hier gerade nicht um diese Frage. Er will nicht
zeigen, wie der Christ, so wie er sein sollte, seine schenkende Liebe im
praktischen Leben betätigt, sondern er will darlegen, in welcher Ordnung

die Menschen, so wie sie tatsächlich sind, zusammenleben sollen.5
Das Fundament dieser Lehre bildet der Glaube, daß eine gottgewollte,

schöpfungsmäßige Gesellschaftsordnung bestehe. Einzelne
Bruchstücke dieser «natürlichen Ordnung» haben schon die antiken
Philosophen erkannt; dann bietet vor allem das Neue Testament
wertvolle Fingerzeige. — Diese Lehre von der natürlichen oder
schöpfungsmäßigen Ordnung der Gesellschaft hat Brunner den Vorwurf
eingetragen, er stehe auf einem «thomistisch-katholischen» Standpunkt.

Brunners Antwort ist außerordentlich aufschlußreich; er sagt:
daß wenn seine Theologie «thomistisch» sei, jene Calvins und
Luthers dies noch viel mehr wären. In der Tat haben auch die Reformatoren,

gestützt auf den Glauben an eine natürliche, schöpfungsmäßige,
gottgewollte Ordnung, sich eingehend mit der Sozialphilosophie
befaßt.

Rein äußerlich betrachtet, erscheint Brunners Gesellschaftslehre als
eine kühne Synthese von Elementen ganz verschiedener politischer

4 Vgl. Adolf Keller: «Wirkungen der neueren schweizerischen Theologie
auf das Ausland», in «Die Schweiz», Jahrbuch der Neuen Helvetischen
Gesellschaft, 1944, S. 74 ff.

5 Vgl. Brunner: «Grundlagen christlicher Wirtschaftsordnung», Sonderdruck
der Schweizerischen Arbeitgeber-Zeitung (Nr. 14, 15 u. 16 vom 2., 10.
und 17. April 1942).

10 1 4 5



Weltanschauungen: Die Demokratie wird als die gerechteste aller
Staatsformen bejaht, auf der anderen Seite begegnen wir Auffassungen,

die an die Gedankenwelt des Absolutismus erinnern, wie der
Verpflichtung der Regierung auf Volkswohl und Gerechtigkeit und
nicht auf den Volkswillen oder wie der Forderung nach einer
«hierarchisch-patriarchalischen Struktur der Wirtschaft». Die These

von den ursprünglichen Menschenrechten und der Gleichheit der
Personwürde verbindet Brunner mit dem Liberalismus. Der
«Gemeinschaftsvorbehalt» am Eigentum, die Forderung, daß Arbeitsleistung
nicht als Tauschware betrachtet werden dürfe, das Postulat des

«menschenwürdigen» Arbeitslohnes erinnern an sozialistische Ideen.
Aber wenn wir der Sache auf den Grund gehen, so erkennen wir,

daß der Zusammenhang zwischen Brunners Lehre und den genannten
politischen Ideologien ein anderer ist. Diese Weltanschauungen sind

zwar in der Hauptsache aus dem Mutterboden der Philosophie
herausgewachsen; dennoch hat auch das Christentum in ihrer
Entstehungszeit, sei es durch Vermittlung der Philosophie oder aber unmittelbar,

einen starken und bestimmenden Einfluß auf sie ausgeübt.'
So sind wesentliche Elemente dieser Weltanschauungen nichts anderes

als säkularisierte und einseitig absolut gesetzte Forderungen des

Christentums. Indem nun Brunner zum christlichen Glauben an eine
schöpfungsmäßige Gesellschaftsordnung zurückkehrt, findet er gleichzeitig

jene geistige Position, von der er, wie ein oberster Schiedsrichter,

die von den verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen gestellten

Ansprüche ideologischer, politischer und wirtschaftlicher Art
abzustecken, in ihren Grenzen als berechtigt anzuerkennen und aufeinander

abzustimmen vermag.
So ist Brunners Gesellschaftslehre außerordentlich differenziert.

Sie rückt die Dinge wieder zurecht, die in einem Jahrhunderte dauernden

Streit der politischen Ideen ihren festen Platz verloren haben.
Eine solche Lehre ist gerade für die Gegenwart von besonderem Werte.
Aber auf der anderen Seite setzt dieser Charakter des Werkes seiner
Wirksamkeit auch ganz bestimmte Grenzen. Es vermag wohl die
Köpfe zu klären, die Gewissen zu schärfen, Meinungen zu berichtigen,

aber es wird nicht begeistern, nicht zur Nachfolge entflammen
können. Ohne Zweifel ist sich auch Brunner dieser Grenzen wohl
bewußt, schreibt er doch im Schlußwort, die «Erweckung aus dem
Geiste des Evangeliums» sei «unvergleichlich wichtiger als alle, noch
so notwendige und noch so richtige Lehre von der Gerechtigkeit».

Wenn ich mich im folgenden zu einzelnen Gedanken Brunners
kritisch äußere, so möchte ich vorausschicken — damit der Leser keinen

7 Vgl. dazu auch Brunners Rektoratsrede: «Die Menschenrechte nach
reformierter Lehre», in dem Jahresbericht 1941/42 der Universität Zürich.

1 4 6



falschen Eindruck von meiner Stellungnahme zu Brunners Lehre
empfange —, daß ich den Grundgedanken seines Werkes im wesentlichen
zustimme.

Brunner handelt eingehend vom Staate. Aber er bezeugt ihm eine

wenig wohlwollende, oft geradezu feindselige Einstellung. So
erblickt er schon das Wesen des Staates lediglich in seinem Monopol
der Zwangsgewalt. Und daraus folgert er: «je böser die Menschen

sind, desto mehr Staat brauchen sie.» Es ist klar, daß Brunner
dem so definierten Staate auch alle Zwischenglieder, die zwischen
ihm und der Familie bestehen, also etwa die Betriebe, Berufsverbände,

Gemeinden, Bezirke, an Wert und Bedeutung vorangehen
läßt. Brunner verhält sich dem Staate gegenüber ähnlich wie jemand,
der in der Familie nur den Herrschaftsbereich der väterlichen Gewalt
sehen wollte. Aber der Staat ist doch nicht Organisation an sich, auch

nicht nur «umfassendste Organisation», sondern er ist Organisation
eines bestimmten Gemeinschaftslebens, eines «Gemeinwesens», wie
wir mit einem ganz allgemeinen Ausdruck sagen können. Dieses
Gemeinwesen ist im Laufe der Geschichte in mannigfacher Form
erschienen: als Volk, Nation, Eidgenossenschaft, Stadtstaat, übernationales

oder gar überkontinentales Reich: aber immer wurde es geliebt
und besungen, immer haben viele ihm ihr Leben geweiht und sind für
es in den Tod gegangen. Ist dies nicht ein sprechender Hinweis dafür,
daß in der Schöpfungsordnung das Gemeinwesen nicht nur um des

Menschen willen besteht, sondern daß es ein selbständiger Zweck vor
Gott ist, daß also nicht nur das Individuum im Verhältnis zum
Gemeinwesen, sondern auch das Gemeinwesen im Verhältnis zum
Individuum selbstwertig ist. Dieser Auffassung nähert sich auch Brunner
im letzten Kapitel, wo er «Nation» und «Volk» als von Gott geschaffene

Gebilde anerkennt. Doch zieht er daraus keinerlei Konsequenzen
für seinen Staatsbegriff.

Zum Widerspruch reizt auch die von Karl Barth übernommene
Auffassung, daß die Liebe im Staate nichts zu suchen habe. Hier übersieht

Brunner, daß auch die «gerechteste» Ordnung, da ja die Menschen

über das, was «gerecht» ist, nie gleicher Meinung sind, völlig
unerträglich wäre, wenn die Menschen — oder doch wenigstens ein
erheblicher Teil derselben — nicht von den Tugenden der
Großzügigkeit, Freigebigkeit, Nachgiebigkeit, Versöhnlichkeit, die doch
alle Erscheinungsformen der Liebe darstellen, geleitet werden.

Bei der Anwendung der Grundprinzipien der christlichen
Gesellschaftslehre auf die Wirtschaft hat Brunner eine Frage noch unerör-
tert gelassen, die dringend der Abklärung bedarf : die Frage nämlich,
wie sich die christliche Lehre zur Konkurrenz verhalte. Die
Beantwortung dieser Frage ist deshalb so wichtig, weil die Marktwirtschaft,

147



die ja auch Brunner mit seiner Wirtschaftsreform nicht beseitigen
will, auf die Wirksamkeit der Konkurrenz angewiesen ist. Nachdem
Frank H. Knight, einer der führenden amerikanischen
Nationalökonomen, die Auffassung, «that the christian conception of goodness

is the antithesis of competitive»8, als über allen Zweifel erhaben
hinstellt, würde man gerne vernehmen, wie Brunner dieses Dilemma
behebt.

DAS PROBLEM DES «GERECHTEN PREISES»

Die Frage nach der richtigen Wirtschaftsordnung führt Brunner
zwangsläufig zum Problem des «gerechten Preises». Es ist nun
besonders aufschlußreich, Brunners Ausführungen mit den von der
Akademie für Deutsches Recht herausgegebenen Beiträgen zur Frage des

gerechten Preises in Parallele zu setzen. Natürlich bestehen große
Unterschiede zwischen der Sozialphilosophie Brunner und jener der
deutschen Nationalökonomen. Dennoch stellt sich beiderseits die
gleiche schwierige Aufgabe, eine Wirschaft, die im wesentlichen
Marktwirtschaft bleiben soll, nach den Prinzipien einer Weltanschauung

oder Religion auszurichten.
Genau so, wie der Begriff der Gerechtigkeit verschieden weit

gefaßt werden kann, verhält es sich auch beim Begriff des gerechten
Preises. So kann man von den gesellschaftspolitischen Zielen eines
Gemeinwesens ausgehen und jenen Preis als «gerecht» bezeichnen, der
im Hinblick auf diese richtig dimensioniert ist. Diese Auffassung
würde Brunners Gerechtigkeitsbegriff am ehesten entsprechen, doch
finden sich bei ihm hierfür nur einige wenige Anklänge, wie z. B. die
Forderung, es seien bei der Bestimmung des gerechten Lohnes
Bedürfnisprinzip und Leistungsprinzip gleichzeitig zu berücksichtigen. Dieser
weite Begriff findet sich dagegen voll entwickelt bei Jens Jessen, für
den der «gerechte Preis» einfach der «volkswirtschaftlich richtige» Preis
ist. Dessen Funktion besteht nach Jessen darin, für die richtige Erfüllung

der «völkischen Gesamtaufgabe» zu sorgen, im besonderen «der
wirtschaftlichen Arbeit sowohl der Gemeinschaft wie auch der
Persönlichkeit den völkischen Sinn zu geben, so daß beide zur vollkommenen

Entfaltung gelangen». Eine ähnlich weite Fassung des

Begriffes ist auch in den Beiträgen von Wilhelm Vleugels, Ernst Walb,
Hero Moeller, Rudolf Stucken enthalten.

Daneben findet sich ein engerer Begriff. Faßt man die Preise als

Entschädigungen wirtschaftlicher Leistungen auf, so kann man sie

8 Knight: «The Ethics of Competition», 1935, S. 72. Vgl. auch Knight:
«Ethics and Economic Reform», Part III: «Christianity», in «Econo-
mica», 1939, S. 407.

1 4 8



dann als «gerecht» bezeichnen, wenn sie diesen Leistungen proportional
sind. Diesem engeren Begriff begegnen wir bei Brunner etwa in

seiner Rechtfertigung des Zinses, der wohl «arbeitsloses», aber nicht
«leistungsloses» Einkommen darstellt, oder in seiner Bejahung des

Leistungslohnes. Zu klarem Ausdruck gelangt dieser engere Begriff
bei Sven Heiander, der in der gerechten Verteilung des gesamten
Volkseinkommens unter die Volksgenossen die höchste Forderung
erblickt, die an die gerechte Preisbildung zu stellen sei. «Das
Einkommen des einzelnen soll einen so großen Anteil des gesamten
Volkseinkommens darstellen, wie es der Bedeutung der Leistung des
einzelnen für das Leben der Volksgemeinschaft entspricht.»

Wollen wir auch in dieser Frage dem Nefsehen Gerechtigkeitsbegriff

treu bleiben, so können wir nur im zweiten Falle von einem
«gerechten Preis» sprechen, da nur dann «Gleichbehandlung»
vorliegt. Aber Proportionalität zur Leistung ist auch für die
Preisbildung nur ein Anwendungsfall der Gleichbehandlung neben
mehreren anderen. Auch eine Proportionalität des Preises, speziell des

Lohnes, zum Dienstalter, oder zur Kinderzahl, oder zur
Standeszugehörigkeit muß als «gerecht» bezeichnet werden. So erweist es sich
als zweckmäßig, den Bezugspunkt der Gleichbehandlung schon in
der Bezeichnung zum Ausdruck zu bringen. Wir wollen also dann,
wenn wir die Proportionalität zur Leistung meinen, von «leistungsgerechten»

Preisen sprechen.
Wir finden aber noch einen weiteren Begriff des gerechten Preises,

nämlich seine Gleichsetzung mit jenem Preis, der sich bei vollkommener
Konkurrenz bildet. Diese Auffassung schimmert auch bei Brunner

durch. In der Abwesenheit monopolistischer Preisbeeinflussungen sieht
Brunner eine Vorbedingung dafür, daß «so etwas wie ein gerechter
Preis auf dem Markt von selbst» entstehe. Deutlicher kommt diese

Auffassung bei Theodor Beste zum Ausdruck, der nach einem Maßstab

sucht, mit dem die richtige Höhe des Kartellpreises ermittelt
werden kann. Diesen Maßstab sieht er, zwar nicht im freien Preis
schlechthin, wohl aber in jenem «freien Preis, der sich bei ordentlichem

Wettbewerb gebildet haben würde». Der gerechte Preis in
diesem letzten Sinne scheint zunächst auf einer ganz anderen Ebene
zu liegen als der gerechte Preis im Sinne der früher genannten
Begriffe. Sobald wir uns aber fragen, wie denn die Leistungen, nach
denen sich der leistungsgerechte Preis zu richten hat, gemessen werden

können, so stoßen wir auf eine innere Zusammengehörigkeit auch
dieser Begriffe. Die Leistungen, die in der Marktwirtschaft mit Preisen

entgolten werden, sind ja zunächst qualitativ außerordentlich
verschieden. Es gibt nur ein Mittel, diese Leistungen derart auf den
gleichen Nenner des Geldwertes zu bringen, daß diese Bewertung die

149



Struktur der individuellen Bedürfnisse widerspiegelt: dieses Mittel
ist die Preisbildung auf dem Markte. Herrschen auf dem Markte die
Bedingungen vollkommener Konkurrenz, so sind die Preise auch

leistungsgerechte Preise. Zur Verwirklichung der Leistungsgerechtigkeit
in der Marktwirtschaft bedürfte es somit keiner anderen

Maßnahme als der Herstellung dieser Bedingungen.
Da aber die Leistungsgerechtigkeit nicht das einzige Ziel der

Volkswirtschaft ist, stellt in vielen Fällen der leistungsgerechte Preis
zugleich einen gesellschaftspolitisch unrichtigen Preis dar. Der Gedanke
liegt nun nahe, der Staat solle in diesem Falle durch eine entsprechende

Preisfestsetzung korrigierend eingreifen. Dabei wird jedoch
die Funktionsweise der Marktwirtschaft meist gar nicht in Rechnung
gestellt. Wenn z. B. Heiander, der die Preispolitik als Mittel der
wirtschaftspolitischen Lenkung preist, eine Preiserhöhung empfiehlt,
im einen Falle, um die angebotene Menge zu erhöhen, im andern Falle,
um die nachgefragte Menge zu beschränken, so übersieht er völlig, daß
jede dieser Maßnahmen ein Ungleichgewicht auf dem Markte erzeugt,
indem sie die nachgefragte Menge kleiner macht als die ihr
gegenübertretende angebotene Menge. Aehnliche Bedenken flößt auch Brunners

These, daß der Lohn nicht als Preis betrachtet werden dürfe, ein,
so sehr auch die Motive zu achten sind, die Brunner bewogen haben,
diesen Standpunkt einzunehmen. Es besteht die ernste Gefahr, daß
eine Lohnpolitik, die dem Preischarakter des Lohnes keine Rechnung
trägt und eine vom tatsächlichen Marktpreis abweichende Lohnhöhe
zu erwirken sucht, zum Scheitern verurteilt ist. Wenn z. B. der
Bundesrat, im Bestreben, die Heimarbeiter den übrigen Arbeitern
gleichzustellen, auf Grund des Gesetzes über die Heimarbeit, in einzelnen
Branchen einen Mindestlohn festsetzen würde, der beträchtlich über
dem bisherigen liegt, so wäre damit den Heimarbeitern nicht im
mindesten geholfen, weil dann die meisten Unternehmer überhaupt auf
die Verwendung von Heimarbeit verzichten würden.

Mit diesem Beispiel soll aber in keiner Weise der Eindruck erweckt
werden, als ob die in der Marktwirtschaft gebildeten Einkommen
überhaupt nicht verändert werden könnten. Es kann sogar eine direkte
Lohn- und Preisfestsetzung erfolgreich sein, fafls mit ihr lediglich eine

Annäherung an den Stand bei vollkommener Konkurrenz erreicht
werden soll. Dann ist es möglich, bereits vor der Preisbildung das

Angebot oder die Nachfrage so zu beeinflussen, daß nachher die
gesellschaftspolitisch richtigen Preise resultieren. Diese Auffassung kommt
treffend in den von Schmölders angeführten Worten des damaligen
Preiskommissars J. Wagner zum Ausdruck, welcher der deutschen

Preispolitik zum Ziele setzt, «solche wirtschaftlichen Verhältnisse zu
schaffen, aus denen sich die volkswirtschaftlich richtigen Preise ohne

1 5 0



Zwang und als natürliche Folge ergeben». Daneben besteht aber auch

noch die dritte Möglichkeit, eine bereits erfolgte marktwirtschaftliche
Einkommensbildung mit Hilfe von Ausgleichskassen oder einer
bestimmten Gestaltung der Besteuerung nachträglich abzuändern.

Als Ergebnis unserer Ueberlegungen zum Problem des gerechten
Preises wollen wir folgendes festhalten: die Verwirklichung
sozialphilosophischer Prinzipien in einer Volkswirtschaft, die im wesentlichen

Marktwirtschaft ist und bleiben soll, wird nur dann zum Ziele
führen, wenn die von ihr veranlaßten Interventionen der Arbeitsweise

der Marktwirtschaft sorgsam angepaßt werden.

Neben der Leistungsgerechtigkeit gibt es ja noch andere wichtige
Anwendungsfälle der Gerechtigkeit im Sinne von «Gleichbehandlung»:

Gegenüber den Erwerbsunfähigen und beschränkt Erwerbsfähigen

muß die öffentliche Fürsorge bei der Einkommensbemessung
auf den Existenzbedarf abstellen. Bevölkerungspolitische Ziele lassen

eine Abstufung der Einkommen nach der Kinderzahl als gerechtfertigt
erscheinen. Psychologisch wohltätig wirkt eine Differenzierung der
Gehälter und Löhne nach dem Dienstalter, weil sie auch noch für
jene eine Aufstiegsmöglichkeit bringt, die ihre Stellung nicht mehr
verbessern können. Wird eines dieser Postulate rein verwirklicht, so
erscheint, von ihm aus gesehen, die resultierende Einkommensverteilung

als gerecht; aber sie erscheint dann gleichzeitig im Lichte aller
anderen Postulate als ungerecht. Aus dieser schwierigen Lage gibt es

nur einen Ausweg. Auf Grund einer sozialphilosophischen
Gesamtkonzeption muß abgewogen werden, wie weit jedes einzelne Postulat
verwirklicht werden solle, damit die verbleibende Ungerechtigkeit
unter den Gesichtspunkten der verschiedenen Postulate als gleich groß
empfunden würde.

Aber wer jetzt die verschiedenen Postulate auf das feinste
ausbalancieren würde und die Ergebnisse mit Hilfe des Staates
rücksichtslos durchsetzen wollte, würde nochmals fehlgehen. Die Gerechtigkeit

ist nicht das einzige Ziel der Gesellschaft. Sie steht in Konkurrenz

zu anderen Zielen, vor allem zu den Zielen der Freiheit und der
Wohlstandsförderung. Wo bei der Verwirklichung dieses Postulates
der Einkommensbemessung das Prinzip der Gerechtigkeit die Freiheit

der Wirtschaftssubjekte verletzt und die wohlstandsfördernden
Kräfte lahmlegt, muß wiederum auf Grund des sozialphilosophischen
Wertsystems über diese ideellen Ansprüche entschieden werden.

So lehrt die Anwendung von Nefs Gerechtigkeitsbegriff auf die
Wirtschaft, wie wichtig jene «Lehre von den Grundgesetzen der
Gesellschaftsordnung» ist, die Emil Brunner mit so großer Sachkenntnis
und Ueberzeugungskraft dargelegt hat.

1 5 1


	Gerechtigkeit

