
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Artikel: Der Krieg und unsere geistige Gesundheit

Autor: Bovet, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER KRIEG

UND UNSERE GEISTIGE GESUNDHEIT

VON DR. TH. BOVET

DIE FLUCHT DES MODERNEN MENSCHEN

Es ist nicht meine Absicht, statistische Betrachtungen über Zu- oder
Abnahme der Geisteskrankheiten seit dem Krieg anzustellen. Trotzdem

können wir von der medizinischen Tatsache ausgehen, daß die
Widerstandskraft gegen physische und psychische Schädigungen aller
Art in den letzten Jahren abgenommen hat. Die Ursache ist darin zu
suchen, daß unser Leben sich dauernd in Spannung befindet, es fehlt
ihm die ruhige Grundlage, auf der früher alles fußte. Wir leben von
einem Tag zum andern, wissen nicht, wo wir diesen Herbst sein

werden, und niemand kann sich den nächsten Winter vorstellen. Wir
haben keine feste Orientierung mehr in Raum und Zeit, unsere
Existenz ist im Innersten erschüttert. In der Schweiz spüren wir zwar
von dieser Erschütterung gewissermaßen nur Randwellen; aber für
fast ganz Europa und Asien besteht diese Existenzbedrohung täglich
und stündlich.

Wir denken dabei wohl vor allem an die Flüchtlinge aller Art in
Frankreich, Italien, Deutschland, Rußland, Norwegen und China,
an die Menschen, denen das Haus über dem Kopf zusammengeschossen
wird, und die mit einem Rucksack fliehen müssen, an solche, die aus
ihrem Bett geholt und nach Polen deportiert werden, und solche, die
alles verlassen, um ihre Freiheit und ihre Heimatliebe bewahren zu
können.

Wenn wir uns aber näher besinnen, dann gelangen wir zur
Ansicht, daß wir alle zusammen vielleicht Flüchtlinge sind. Oder hatte
Max Picard ganz unrecht, wenn er schon 1934 schrieb: «Alles in dieser

Welt ist nur in der Form der Flucht vorhanden Außerhalb der
Flucht scheint es keine Menschen zu geben, der Mensch existiert nur
in dem Maße, als er an der Flucht teilhat. Ein Mensch lebt, und in-

11 5



dem er lebt, flieht er. Leben und Fliehen sind eines. Der Einzelne ist
zuerst als Fliehender da; dann erst, durch Reflexion, entdeckt er, daß

es auch so etwas wie ein Nicht-Fliehendes geben könnte Das ist
die "Welt der Flucht: Nicht die Welt der Notwendigkeit, sondern die
der Möglichkeit. Nichts braucht so zu sein, wie es ist, es kann so sein,
es ist aber nicht notwendig In einer solchen Welt, wo die
Wirklichkeit aufgelöst ist in die Möglichkeiten, gibt es keine Schuld, es ist
ja alles, was geschieht, nur eine Kombination von Möglichkeiten, also
keine Tat, und die Kombination trägt nur wie zum Scherz eine Maske,
zum Beispiel die des Krieges. Es ist aber kein Krieg, sondern nur
eine Möglichkeit, die sich unter der Maske des Krieges am leichtesten

erledigt, man denkt auch nicht an Schuld, man denkt nur daran,
welche Maske die Kombination sich umgehängt hätte, wenn sie den

Krieg nicht erwischt hätte, und unter welcher Maske sie das nächstemal

erscheinen werde. In der Tiefe des Menschen aber sitzt, so groß,
daß sie sich zusammenkauern muß, die Angst, daß alle diese Masken
nur Proben seien einer Welt, für die die furchtbarste Möglichkeit als

Wirklichkeit ausgesucht wird, und für die der Mensch der Flucht als
letzte Furchtbarkeit bestimmt ist.»1

Daß diese Flucht schon lange begonnen hat, zeigt sich am sinnfälligsten

vielleicht in der Architektur der Jahrhundertwende. Der Zement
birgt sämtliche Möglichkeiten in sich: Kunstgranitblöcke und
Kunstmarmorsäulen, Renaissancetürmchen neben Chaletgiebeln, gothische
Dächer mit Jugendstilornamenten, alles ist da vereint, richtig wie die
zusammengebettelten Möbel einer Flüchtlingswohnung.

Das schlimmste ist aber, daß unsere Weltanschauung damals genau
so aussah wie die Architektur: In den Kirchen wurde das «Christentum»

gepredigt — natürlich nur symbolisch ausgelegt —; aber jedermann

wußte, daß nur die Naturwissenschaften «die Wahrheit»
verkünden. Im Namen der individuellen Freiheit wurde immer mehr
der manchesterliche Kapitalismus ausgebaut und die Proletarisierung
der Massen bewirkt. Man pries in hohen Tönen den Fortschritt und
glaubte doch an den blinden Determinismus. Dementsprechend blies
man die Friedenstrompeten und trieb realistische Machtpolitik. —
Der jetzige Krieg ist die Abrechnung, die schon längst fällig ist. Wenn
heute Millionen Menschen wirklich fliehen .müssen, so nur deshalb,
weil seit Jahrzehnten und vielleicht Jahrhunderten die europäische
Menschheit geistig geflohen ist. Wir hoffen und glauben aber, daß die
wirkliche Flucht, die Flucht vor den Bomben und Verfolgern, die
Menschheit dorthin zurückführen wird, wo sie sich geistig wieder
findet und endlich steht.

1 «Die Flucht vor Gott», S. 11, 22, 27.

1 1 6



BEGRÜNDUNG DES ENTPERSÖNLICHTEN WELTBILDES

Besinnen wir uns nun über die ersten Anfänge und Ursachen dieses

weltanschaulichen Chaos, dann gelangen wir in die Zeit der
Aufklärung, ja sogar der Renaissance. Was damals begann, war die
Entdeckung des Problems einer exakten Erkenntnis, die von keinem
Dogma, keiner Weltanschauung oder Philosophie beeinflußt sein
darf. Es ging um viel mehr als um die Wiederentdeckung des Altertums,

insbesondere Piatons und Aristoteles, nämlich um die Gewinnung

eines neuen Gesichtspunktes. Es ging um die Verselbständigung
der rationalen Erkenntnis. Man kann den Anfang dieser Bewegung
in die Mitte des 15. Jahrhunderts setzen mit Nikolaus Cusanus; sie

geht dann über Galilei und Kepler im 16., Descartes, Newton und
Leibniz im 17. weiter zu Kant, wo sie vorläufig einen philosophischen
Abschluß findet, aber sie hat sich weiter entwickelt bis auf unsere Zeit,
wo Einstein und Planck auf der einen, Rüssel und Carnap auf der
andern Seite eine maximale Verselbständigung der rationalen Erkenntnis

erarbeitet haben.
Indem aber auf diese Weise das physikalische Weltbild Stück für

Stück aufgebaut und gefestigt wurde, entzog man dem metaphysischen

Weltbild mehr und mehr den Halt, ja zuletzt scheinbar
überhaupt die Daseinsberechtigung. Und insofern die Religion
Metaphysik sein wollte, wurde auch sie geschwächt und ausgehöhlt.
Nicht umsonst hat sich die Kirche so entschieden gegen Galilei
gewehrt!

Will das heißen, daß die Erkenntnis falsch war, oder daß es falsch

war, die Erkenntnis selbständig machen zu wollen? Das kann gewiß
nicht sein. Aber es zeigte sich eben, daß die Metaphysik oder
Naturphilosophie bis zur Renaissance auf einer falschen Physik und einer
unvollkommenen Naturerkenntnis fußte und deshalb wie ein leerer
Sack in sich zusammenfallen mußte, als eine richtige Physik und eine
vollkommenere Naturbetrachtung aufgestellt wurden. So sehr hatte
man auf dieser (falschen) Physik gebaut, daß auch das Nicht-Physikalische,

das Seelische und Geistige, mitfortgeschwemmt wurden, als
das andere zusammenbrach.

Damit wurden auf Jahrhunderte hinaus, vielleicht bis zum letzten
Weltkrieg, die Geisteswissenschaften, die Philosophie und Theologie,
in die Defensive gedrängt; ihre Hauptbeschäftigung bestand darin,
sich mit der rationalen Erkenntnis und der exakten Naturwissenschaft
auseinanderzusetzen. Die Philosophie löste sich sozusagen auf in
Erkenntnistheorie, die Theologie suchte ihren Halt teils in der Apologetik,

teils in der empirischen Welt der Religionspsychologie und
allgemeinen Religionsgeschichte, die Geschichte versuchte krampfhaft

11 7



die Angleichung an die exakten Wissenschaften, teils mit der Theorie
des historischen Materialismus, teils durch den Aufbau einer neuen
Wissenschaft, der Soziologie. Die Psychologie wurde zu einem
Anhängsel der Physiologie, und stolz verkündete man die moderne
«Psychologie ohne Seele» (F. A. Lange).

Mit dem Zusammenbruch der mittelalterlichen Anschauung war
auch in der Politik das Tor für radikale Neubegründungen geöffnet.
Wir sehen hier sowohl die Aufstellung einer kühl berechnenden

Machtpolitik bei Macchiavelli und seinen geistigen Nachfolgern als
auch die Suche nach einer «natürlich» begründeten Gerechtigkeit,
losgelöst von aller «göttlichen Ordnung». Dabei kam man, entsprechend
dem jeweiligen Stand der Naturerkenntnis, zuerst auf die rational
ableitbaren Menschenrechte, unter denen die Gleichheit eine besondere

Rolle spielte, dann auf die materielle Sicherung der Existenz des

Einzelnen, zuletzt auf die volkswirtschaftliche Planung im Großen,
die die materielle Existenz des Volksganzen zwar am besten sichert,
aber die persönliche Freiheit des Einzelnen weitgehend aufhebt.
Indessen, hat denn die menschliche Person im extrem rationalen Weltbild
des Modernen überhaupt noch einen Platz?

Nein! Die Person ist rational nicht zu erfassen; deshalb wurde sie

mit dem Ueberhandnehmen der exakten Erkenntnis mehr und mehr
vernachlässigt, geleugnet, ja man verstand überhaupt nicht mehr,
was unter Person zu verstehen sei. Man verwechselte die lebendige,
fühlende, ursprüngliche gottgeschaffene Person mehr und mehr mit
dem Individuum, d. h. mit der Etikette, der Garderobenummer, mit
der jedes einzelne Glied der großen Kollektivgesellschaft versehen
wird. Man kämpfte zwischen «Individualismus» und «Kollektivismus»,

ohne zu merken, daß diese beiden schon nur fiktive Gegensätze
bedeuten; der wahre Gegensatz zu beiden, die lebendige menschliche
Person, stand gar nicht mehr zur Diskussion. So sind wir ganz natürlich

zum totalen Staat gelangt. Von ihm führt aber der Weg notwendig

zum totalen Krieg. Hier stehen wir jetzt.

DIE FOLGE: EINE KOLLEKTIVNEUROSE

Die Entdeckung und der Ausbau der exakten Naturerkenntnis hat
zur Entpersönlichung, ja regelrecht zur Entmenschlichung (Berdiaieff)
der Welt geführt. Ist das wirklich notwendig? Wenn ja, müßte man
eigentlich die Aufklärer verdammen und von Herzen wünschen, ins
Mittelalter zurückzukehren. Es wäre aber auch möglich, daß es sich

nur um eine Fehlentwicklung handelte, um eine Wachstumskrise der
Menschheit, die schöpferisch überwunden werden könnte. Es könnte

l 1 8



sich um eine vorübergehende Erschütterung handeln, nachdem den
Menschen die unabsehbaren Möglichkeiten der "Wissenschaft und Technik

geschenkt wurden.
Wir müssen uns hier zum Verständnis die Verhältnisse beim

Einzelmenschen vergegenwärtigen: Wenn einem Menschen plötzlich große
Möglichkeiten geschenkt werden, ein Haufen Geld oder eine
verantwortungsvolle Führerstelle, dann verspürt er zunächst Angst. «Die
ängstende Möglichkeit, zu können», wie es Kierkegaard ausdrückt,
oder: «Die Angst ist der Schwindel der Freiheit.» Im allgemeinen
verspürt der Mensch die ersten großen Aengste, wenn er seines
Geschlechtstriebes innewird; damit eröffnet sich für ihn eine ganze Welt
von Möglichkeiten. Und noch allgemeiner sagt Heidegger: «Wovor
die Angst sich ängstet, ist das In-der-Welt-Sein selbst.» Diese Angst
besteht so lange, bis der Mensch die einseitige neue Möglichkeit durch
andere Kräfte ausgeglichen hat: Bis er zu seinem Haufen Geld oder
dem Führerposten auch die entsprechende Vernunft und Erfahrung
bekommen hat, bis ihm zu seinem Geschlechtstrieb auch die geistige
Reife gewachsen ist. Wenn der Mensch hingegen diese Spannung der
Angst nicht aushalten kann bis zur Reife, dann unterdrückt er die

Angst mit einem Kurzschluß. Er greift nach Sicherungen und bringt
die Angst zum Verschwinden; damit verunmöglicht er aber gerade
die natürliche Reifung, die ihn weiterbringen würde. Wer seine
Sexualität durch Zwangshandlungen aller Art unterdrückt, der wird
die Angst wohl los, aber er wird nie reif werden und seinen Trieb
nie fruchtbar gestalten können. Eine solche Sicherung gegen die Angst
nennt man eine Neurose. Die Neurose ist also ein Kurzschluß zur
Beseitigung einer momentanen Angstspannung mit der Wirkung, daß
die weitere harmonische Reifung der Persönlichkeit verhindert wird
und die Gleichgewichtsstörung damit beständig zunimmt.

Nun können wir wohl sagen, daß der Zustand der Menschheit in
den letzten hundert Jahren charakterisiert ist durch zunehmende
Angst und zunehmende Sucht nach Sicherung gegen diese Angst. Das
kann man auf verschiedenen Gebieten zeigen, ich greife nur wenige
heraus:

Je mehr der Mensch entpersönlicht wird, desto mehr spürt er
seinen Körper als blinden Mechanismen unterworfen: Er studiert die
physiologischen Zusammenhänge und pathologischen Symptome, lernt
Tausende von Parasiten kennen, die ihn bedrohen, er weiß um den
möglichen Mangel von Vitaminen, Hormonen und Mineralsalzen,
und nun beginnt eine atemlose Jagd nach den richtigen Abwehrmaßnahmen.

Man sucht sich aber noch weiter zu sichern, damit das
Unglück, sollte es doch eintreffen, wenigstens entschädigt werde. Hier
erleben wir die Versicherungssucht, nicht nur gegen Krankheit, Unfall

1 1 9



und Tod, sondern gegen Feuer und Wasser, Hagel und Diebstahl, ja
sogar gegen die eigene Haftpflicht. Ich bin gewiß kein Gegner
des Versicherungsgedankens; aber es ist für die moderne
gemeinschaftslose Welt bezeichnend, daß Versicherungen überhaupt so nötig
wurden.

Eine besondere Art der Sicherung ist die Sucht nach Macht. Nicht
nur im großen, sondern auch im kleinen durch Sicherung einer Stelle,
eines Amtes, vor allem durch Gewinnung von Geld, das die zählbare
Macht bedeutet. Von da geht der Machtkampf einer Klasse, einer
Interessegruppe gegen die andere; die Staaten schmieden riesige Waffenlager,

legen strategische Grenzen an, vermeintlich, um den Frieden zu
wahren, und damit rufen sie mit größter Sicherheit gerade den Krieg
hervor.

Wenn eine Regierung Angst hat, weil ihr die natürliche Autorität
abgeht, dann greift sie ebenfalls zu außerordentlichen Sicherungen:
Sie unterbindet die bürgerlichen Freiheiten des Wortes und der
Schrift, sie verbrennt die Bücher, die ihr nicht passen, sie deportiert
die Menschen, die selbständig denken, und erschießt die Träger des

Geistes.
Diese Symptome der Angst und der Sicherungsmechanismen berechtigen

uns zur Vermutung, daß unsere ganze Kultur an einer Art
Kollektivneurose leidet. Es ist dies mehr als ein Vergleich; denn auch
die verhängnisvollen Folgen der Neurose wirken sich hier aus, nämlich

die paradoxe Wirkung der neurotischen Sicherung, die die
Gefahr vermehrt; dadurch wird bald auch die Angst vermehrt, und
es beginnt ein circulus vitiosus. Wie der neurotische Einzelmensch,
der aus Angst vor der Krankheit so viele Mittel schluckt, daß er
zuletzt den Magen verdirbt und wirklich krank wird (es gibt
Menschen, die sich aus lauter Angst vor dem Tode das Leben nehmen),
so bewirkte die kollektive Neurose der modernen Kultur durch
ihre Sucht nach Geld und materieller Sicherheit das Proletariat und
die soziale Revolution, durch ihre Sucht nach Gleichschaltung des

Denkens die Anarchie des Geistes und den totalen Zerfall, durch
ihre Sucht nach Rüstungen und Sicherung des Friedens bewirkte sie

den Krieg.
Und wie in jeder Neurose werden wertvollste Kräfte nutzlos

verpufft, während die primitivsten Tridbformen* wieder aktiviert werden.

Ist die individuelle Neurose eine Flucht vor der Aufgabe, die
bewältigt werden sollte, so ist die kollektive Neurose eben die große
Flucht oder Panik, die Picard beschreibt. Picard nennt sie «Flucht vor
Gott». Man könnte sie vielleicht auch bezeichnen als die «Flucht vor
dem Menschen», nämlich vor dem ganzheitlichen Menschen, wie ihn
Gott nach seinem Bilde erschaffen hat.

1 2 0



DIE GESTÖRTE GANZHEIT

Wir wollen uns aber nicht mit der Diagnose der Krankheit
begnügen, sondern wollen auch nach ihrer Ursache suchen, um eine
zweckmäßige Behandlung angeben zu können. Als allgemeine Ursache
der Neurosen kann man die Verdrängung bezeichnen. Verdrängung
heißt Abspaltung einer seelischen Teilfunktion — eines Triebes oder
einer Charakterseite — aus dem Ganzen des Menschen. Dadurch wird
eine andere seelische Teilfunktion überwertig werden, während die

abgespaltene herrenlos herumschweift und wie ein Dämon von hinten
den Menschen wieder überfällt.

Genau so ist es uns im großen ergangen: Mit der Entdeckung der
exakten Erkenntnis ist eine Gleichgewichtsstörung eingetreten; der
Verstand, das rein Rationale, wurde überwertet, während das Vitale,
Seelische, Gefühlsmäßige wie auch die Mystik abgespalten und
verdrängt wurden. Diese Funktionen sind seither im großen und ganzen
dem modernen Menschen nicht mehr eigen, sie gehören nicht mehr
selbstverständlich zu seiner Person. Es hat allerdings gerade in der
modernen Zeit, und wir erleben es auch heute wieder, förmliche
Epidemien von Mystik, von Okkultem, von Gefühlsschwärmerei und
Vitalitätskult gegeben; aber es sind eben Epidemien, sie haben etwas
Ueberspanntes Süchtiges, ja Dämonisches an sich, was gerade ein
Kennzeichen der verdrängten Funktionen bildet. Wollte man es in
einem Schlagwort ausdrücken, könnte man sagen: Der moderne
Mensch hat den Intellekt in den Mittelpunkt gestellt und seine Seele

verdrängt. Und wie der junge Mensch, der seine Geschlechtlichkeit
verdrängt, von erotischen Träumen und Vorstellungen und
Sehnsüchten auf Schritt und Tritt verfolgt wird, in dämonischer Weise,
so wird der moderne Mensch verfolgt von romantischen Träumen,
von östlichen Vorstellungen, von Sehnsüchten nach dem Irrationalen
und vom Mythos von «Blut und Boden», in dämonischer Weise.

Es fehlt nicht an Denkern, die diese Kulturneurose in mehr oder
weniger düsterer Weise geschildert haben. Ich erinnere nur an Spenglers

«Untergang des Abendlandes», an den «Geist als Widersacher
der Seele» von Klages, an «Das Schicksal des Menschen in unserer
Zeit» von Berdiaieff, um einige der bekanntesten Bücher herauszugreifen.

Der jetzige Krieg bedeutet aber sehr wahrscheinlich die
entscheidende Krise, wo wir aufhören, der Krankheit einfach gebannt
zuzusehen, sondern wo wir endlich aktiv eingreifen können. Wir
werden jetzt vor eine ganz konkrete Aufgabe gestellt, und jeder
Einzelne von uns, als Pfarrer, Richter, Arzt, Lehrer, Ingenieur, Führer
jeder Art, muß an seinem Platz an der Ueberwindung der
Weltneurose Hand anlegen.

1 2 1



DURCHBRUCH ZUM MENSCHEN

Diese Aufgabe umfaßt zweierlei:
Der Intellektuelle verlangt zunächst immer wieder eine gewisse

geistige grundsätzliche Orientierung; er will richtig verstehen, worum
es eigentlich geht. Wer die philosophische Möglichkeit eines Komplements

zur bloßen Ratio erfassen will, wird am besten Bergson und
Scheler lesen; auch Naturwissenschafter zeigen den Weg zur Ganzheit,

so vor allem Bavink oder auch Stodola in seiner «Weltanschauung

vom Standpunkt des Ingenieurs»; in der Biologie wird er von
Bertalanffy besonders deutlich und eingehend geschildert. Das
eigentlich Verdrängte, die vitale Seele, wurde wohl zuerst von Freud
und seiner Psychoanalyse herausgearbeitet; für das ganze
Kulturproblem erweitert und vertieft wurde es von C. G. Jung.

Aber viel wichtiger als die theoretische Orientierung ist die Tat
des Lebens. Es war wohl der Irrtum meiner und der altern
Generation, die schon nach dem letzten Krieg glaubte, der entscheidende

Augenblick des Aufbaus sei gekommen, daß wir zu viel in der
Theorie blieben und glaubten, durch philosophische Grundlegungen,
durch dialektische Theologie, durch Pläne und internationale
Verträge die neue Welt begründen zu können. Wohl waren diese
Bemühungen nicht umsonst, aber sie genügen nicht. Heute braucht es
einen persönlichen Einsatz des ganzen Menschen, nicht nur ein neues
Tun, sondern ein neues Sein jedes Einzelnen. Die Kultur ist vielleicht
noch nie ein so persönliches Problem gewesen.

Es geht jetzt darum, das Gleichgewicht wieder herzustellen, das
seit dem Ueberwiegen der exakten Erkenntnis und der daraus
abgeleiteten allmächtigen Technik gestört ist. Das Gleichgewicht kann
nicht hergestellt werden durch einfache Kompensation, indem wir
jetzt etwa in einer neuen Romantik das Gefühl und das Irrationale
verherrlichen. Es kann nur dadurch entstehen, daß wir es in uns
selber wieder verwirklichen, daß wir wieder ganzheitliche Menschen
werden, sagen wir es noch einfacher: ganze Menschen, wirklich
Menseben. Neben den drei Kreuzen in der Landesausstellung standen
die beiden Sätze von Pestalozzi und Rousseau: «Wahre Menschlichkeit

ist köstlicher als alle Schönheit der Erde» und «Hommes, soyez
humains, c'est votre premier devoir!» Wenn es eine Zeit gegeben hat,
wo diese Forderung verwirklicht werden muß und verwirklicht werden

kann, dann ist es die jetzige. Wenn es ein Land gibt, das sie noch
verwirklichen und verkünden kann und deshalb muß, so ist es das

unsrige.
Konkret heißt das in erster Linie eine persönliche Seinsart. Der

Intellektuelle soll sein Gemüt, seine Intuition, sein Gefühls- und

l 2 2



Triebleben ebensogut pflegen wie seinen Intellekt, und zwar das

nicht einfach als «Erholung» und «Abwechslung» nach getaner Arbeit,
sondern als integrierenden Bestandteil seiner Arbeit. Wir wollen
nicht mehr, wie es so oft getan wird und wie es auch gerade Klages
tut, den Geist mit dem Intellekt gleichsetzen; sondern «Geist» soll
uns das Einheitsprinzip des ganzen Menschen bezeichnen, den Hauch,
das Pneuma, der das Ganze durchdringt und deshalb auch verwandt
ist mit dem Heiligen Geist.

Damit kommen wir zu einem weitern Aspekt dieses ganzheitlichen
Menschen: Die Religion, und wohl ganz besonders unser reformiertes
Christentum, ist mehr und mehr zu einer Angelegenheit des Intellekts
und des Willens geworden, zu einem Dogma, das für wahr gehalten,
und zu einem moralischen Gebot, das ausgeführt werden soll. Es ist
uns aber im allgemeinen zu wenig eindrücklich, daß es sich um eine

Beziehung des ganzen lebendigen Menschen zum lebendigen Gott
handelt, und daß diese Beziehung gerade deshalb so allseitig, menschlich,

persönlich ist, weil uns Gott in Jesus Christus begegnet. Erst dann
begreifen wir, was Glauben heißt, wenn wir unser ganzes Gemütsleben,

unsere Gefühle und unsere Triebkonflikte, unsere
Minderwertigkeitsgefühle und unsere Hoffnungen, unsern Haß und unsere Liebe
mit diesem Jesus besprechen, wie mit einem menschlichen Freund, und
dann auf seine Antwort lauschen. Das ist die Wundererfahrung, die
jedem konkret zugänglich ist.

Im Berufsleben spricht man von einem menschlichen Richter, einem
menschlichen Arzt, einem menschlichen Chef oder einem menschlichen

Hauptmann. Schauen wir es als unsere vornehmste Aufgabe an,
solche «menschlichen» Männer zu werden. Unsere ganze Wissenschaft
bleibt für die Allgemeinheit tot, ja sie wird im buchstäblichsten Sinne
für die Allgemeinheit todbringend, wenn sie nicht von wirklichen
Menschen vertreten wird. Das meinte wohl Rabelais mit dem Wort:
«Science sans conscience n'est que ruine de l'âme.»

Und dieses Menschliche soll erst recht im öffentlichen Leben
verwirklicht werden: in der Vermenschlichung des Staates und vor allem
der Vermenschlichung der Wirtschaft, die zum unmenschlichsten Moloch

geworden ist. Der Mensch darf nicht mehr länger Sklave der
Wirtschaft bleiben, sondern er soll, seiner Bestimmung gemäß, Herr
der Dinge werden.

Menschliche Gemeinschaft setzt immer freie Personen voraus. Die
Rasse ist keine Gemeinschaft, sondern ein naturgeschichtlicher Begriff.
Und das Volk ist auch nur insofern eine Gemeinschaft, als freie Menschen

darin wohnen. Wir werden uns deshalb immer am Morgarten
hüten.

Wir können es kurz ausdrücken: Die Krankheit, die uns seit eini-

1 2 3



gen Jahrhunderten beschleicht, hängt mit der einseitigen Entwicklung
der Ratio zusammen und hat durch zunehmende Verdrängung der
andern Qualitäten zu einem Ganzheitsverlust, zu einer Entmenschlichung

geführt. "Wir erleben heute den Höhepunkt der Krankheit;
hoffentlich ist es auch die heilsame Krise. Unsere geistige Gesundheit
wird wiederhergestellt, wenn wir wieder den Menschen finden. Aber
nicht durch eine rückläufige Bewegung, sondern indem wir den neuen
Menschen finden, der um die ganze Entwicklung der Ratio bereichert
1st. Richtiger: indem wir selbst dieser neue Mensch werden. Die
geistige Gesundheit unserer Kultur sehnt sich nach dem Reich des

Menschen.

DAS REICH DES MENSCHEN IST GOTTES

Dieses Reich des Menschen, so verstanden, ist aber das, was das

Evangelium als Reich Gottes bezeichnet. Das ist das Geheimnis des

Christentums, daß Gott und Mensch einander in Jesus Christus
begegnen, und hier das wahrhaft Menschliche zum wahrhaft Göttlichen
wird. Zum Beleg will ich nur, als Abschluß, drei Stellen erwähnen,
die eine von einem Russen, die zweite von einem Engländer, die
dritte von einem Deutschen.

«Die "Wahrheit des Gottmenschentums als tiefstes Wesen des

Christentums ist vom westeuropäischen religiösen Denken noch kaum
berührt worden, und ihre Erleuchtung bedeutet eine eigenständige
schöpferische Leistung des russischen Geistes. Und in dieser Konzeption

des christlichen Bewußtseins als eines gottmenschlichen und christo-
logischen werden die Grenzen des griechischen und scholastischen wie
auch des modernen rationalistischen Denkens gesprengt... Jetzt ist
das Christentum dazu berufen, den Menschen und seine ganzheitliche
Persönlichkeit vor einem neuen Dämonismus zu retten: vor der Ver-
knechtung durch die alten kosmischen und die neuen technischen
Mächte zugleich. Zu dieser Tat aber ist nur ein Christentum fähig,
das eine Wiedergeburt erfahren hat, sich zu einem prophetischen Geist
von neuem bekennt und sich unter das Zeichen des Reiches Gottes
gestellt hat.»2

«Wir haben das Muster gesehen: das Reich Gottes auf Erden. Es
hat uns für jedes andere Muster den Geschmack verdorben. Das ist
das richtige Muster, für das wir leben und bluten und — wenn nötig
— sterben wollen. Wir wollen darangehen und alles nach diesem
Muster machen, in uns selbst und in der menschlichen Gesellschaft.

2Berdiaieff: «Sinn und Schicksal des russischen Kommunismus», S. 186
bzw. 195.

124



Und Gott wird seine bleibende Wohnung bei uns aufschlagen, wenn
wir ,zusammen aufgebaut' sind. Wir können ihn nicht mehr darum
bitten, in diesem baufälligen Ding zu wohnen, wie die heutige
Gesellschaft es ist, in dem manche von seinen Kindern verhungern und
verkommen, während andere einen unbenützten Ueberfluß besitzen,
und wo die Schwächeren von den Stärkeren ausgebeutet werden und
eine tief eingewurzelte Ungerechtigkeit herrscht. Nein, wir werden
alle ,zusammen aufgebaut' werden in einer Weltordnung, in der
die Leiden der einen die Leiden aller sind, und in der die Gaben
Gottes unter allen Kindern geteilt werden. In diese heilige Stiftshütte
der Menschheit können wir Ihn einladen — und Er wird kommen!»3

«In der Nacht sieht man zwar nicht; aber wir haben die Augen auf
die Zukunft Jesu Christi, wir haben die Augen auf das Reich Gottes,
und wir können nicht traurig werden. Wir können für alle Welt das

Gute hoffen; wir können schauen, daß Gottes Name geheiligt wird,
daß sein Reich kommt und sein Wille geschieht auf Erden wie im
Himmel. Das muß erreicht werden auf Erden — auf Erden!
auf Erden! Wir können nicht immer bloß auf die Ewigkeit
hoffen. Die Erscheinung Jesu Christi gibt uns Mut zu sagen: Auf
Erden wird euer Jammer ein Ende nehmen! Auf Erden wird die
Sünde ein Ende nehmen! Auf Erden wird Gott Gerechtigkeit
offenbaren, die ihm wohlgefällt! Auf Erden gibt er dir seine Gaben und
seine Kräfte! Auf Erden sollst du fröhlich werden, auf Erden sollst
du rühmen! Auf Erden sollst du sehen die Werke deines Gottes!»4

Die Länder dieser drei Männer stehen heute im Kampf auf Leben
und Tod. Wir brennen auf den Tag, wo dieser Geist alle drei erfüllen
wird, und wir möchten, daß jeder einzelne von uns nach dem Maß
seiner Kräfte dazu als Werkzeug gebraucht werde.

3 Stanley Jones: «Sieghaftes Leben», S. 374.

4 Chr. Blumhardt: «Predigten und Andachten», Bd. IV, S. 402.

125


	Der Krieg und unsere geistige Gesundheit

