Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Artikel: Der Krieg und unsere geistige Gesundheit
Autor: Bovet, T.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759369

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER KRIEG

UND UNSERE GEISTIGE GESUNDHEIT

VON DR. TH. BOVET

DIE FLUCHT DES MODERNEN MENSCHEN

Es ist nicht meine Absicht, statistische Betrachtungen tiber Zu- oder
Abnahme der Geisteskrankheiten seit dem Krieg anzustellen. Trotz-
dem konnen wir von der medizinischen Tatsache ausgehen, daf} die
Widerstandskraft gegen physische und psychische Schidigungen aller
Art in den letzten Jahren abgenommen hat. Die Ursache ist darin zu
suchen, dafl unser Leben sich dauernd in Spannung befindet, es fehlt
thm die ruhige Grundlage, auf der frither alles fufite. Wir leben von
einem Tag zum andern, wissen nicht, wo wir diesen Herbst sein
werden, und niemand kann sich den nachsten Winter vorstellen. Wir
haben keine feste Orientierung mehr in Raum und Zeit, unsere Exi-
stenz ist im Innersten erschiittert. In der Schweiz spiiren wir zwar
von dieser Erschiitterung gewissermaflen nur Randwellen; aber fiir
fast ganz Europa und Asien besteht diese Existenzbedrohung tdglich
und stiindlich.

Wir denken dabei wohl vor allem an die Fliichtlinge aller Art in
Frankreich, Italien, Deutschland, Rufiland, Norwegen und China,
an die Menschen, denen das Haus iiber dem Kopf zusammengeschossen
wird, und die mit einem Rucksack flichen miissen, an solche, die aus
threm Bett geholt und nach Polen deportiert werden, und solche, die
alles verlassen, um ihre Freiheit und ihre Heimatliecbe bewahren zu
konnen.

Wenn wir uns aber niher besinnen, dann gelangen wir zur An-
sicht, dafl wir alle zusammen vielleicht Fliichtlinge sind. Oder hatte
Max Picard ganz unrecht, wenn er schon 1934 schrieb: «Alles in die-
ser Welt ist nur in der Form der Flucht vorhanden ... Auflerhalb der
Flucht scheint es keine Menschen zu geben, der Mensch existiert nur
in dem Mafle, als er an der Flucht teilhat. Ein Mensch lebt, und in-

115



dem er lebt, flieht er. Leben und Flichen sind eines. Der Einzelne ist
zuerst als Fliehender da; dann erst, durch Reflexion, entdeckt er, dafy
es auch so etwas wie ein Nicht-Fliehendes geben konnte ... Das ist
die Welt der Flucht: Nicht die Welt der Notwendigkeit, sondern die
der Moglichkeit. Nichts braucht so zu sein, wie es ist, es kann so sein,
es ist aber nicht notwendig ... In einer solchen Welt, wo die Wirk-
lichkeit aufgeldst ist in die Moglichkeiten, gibt es keine Schuld, es ist
ja alles, was geschieht, nur eine Kombination von Mdglichkeiten, also
keine Tat, und die Kombination trigt nur wie zum Scherz eine Maske,
zum Beispiel die des Krieges. Es ist aber kein Krieg, sondern nur
eine Moglichkeit, die sich unter der Maske des Krieges am leichtesten
erledigt, man denkt auch nicht an Schuld, man denkt nur daran,
welche Maske die Kombination sich umgehidngt hitte, wenn sie den
Krieg nicht erwischt hitte, und unter welcher Maske sie das nichste-
mal erscheinen werde. In der Tiefe des Menschen aber sitzt, so grof3,
dafl sie sich zusammenkauern muf}, die Angst, dafl alle diese Masken
nur Proben seien einer Welt, fiir die die furchtbarste Moglichkeit als
Wirklichkeit ausgesucht wird, und fiir die der Mensch der Flucht als
letzte Furchtbarkeit bestimmt ist.»*

Daf} diese Flucht schon lange begonnen hat, zeigt sich am sinnfillig-
sten vielleicht in der Architektur der Jahrhundertwende. Der Zement
birgt simtliche Mdoglichkeiten in sich: Kunstgranitblocke und Kunst-
marmorsiulen, Renaissancetiirmchen neben Chaletgiebeln, gothische
Dicher mit Jugendstilornamenten, alles ist da vereint, richtig wie die
zusammengebettelten Mdbel einer Flichtlingswohnung.

Das schlimmste ist aber, daff unsere Weltanschauung damals genau
so aussah wie die Architektur: In den Kirchen wurde das «Christen-
tum» gepredigt — natiirlich nur symbolisch ausgelegt —; aber jeder-
mann wufite, dafy nur die Naturwissenschaften «die Wahrheit» ver-
kiinden. Im Namen der individuellen Freiheit wurde immer mehr
der manchesterliche Kapitalismus ausgebaut und die Proletarisierung
der Massen bewirkt. Man pries in hohen Tonen den Fortschritt und
glaubte doch an den blinden Determinismus. Dementsprechend blies
man die Friedenstrompeten und trieb realistische Machtpolitik. —
Der jetzige Krieg ist die Abrechnung, die schon lingst fillig ist. Wenn
heute Millionen Menschen wirklich fliehen .miissen, so nur deshalb,
weil seit Jahrzehnten und vielleicht Jahrhunderten die europiische
Menschheit geistig geflohen ist. Wir hoffen und glauben aber, daf} die
wirkliche Flucht, die Flucht vor den Bomben und Verfolgern, die
Menschheit dorthin zuriickfithren wird, wo sie sich geistig wieder

findet und endlich steht.

! «Die Flucht vor Gott», S. 11, 22, 27.

116



BEGRUNDUNG DES ENTPERSONLICHTEN WELTBILDES

Besinnen wir uns nun iber die ersten Anfinge und Ursachen dieses
weltanschaulichen Chaos, dann gelangen wir in die Zeit der Auf-
klarung, ja sogar der Renaissance. Was damals begann, war die Ent-
deckung des Problems einer exakten Erkenntnis, die von keinem
Dogma, keiner Weltanschauung oder Philosophie beeinflufit sein
darf. Es ging um viel mehr als um die Wiederentdeckung des Alter-
tums, insbesondere Platons und Aristoteles, nimlich um die Gewin-
nung eines neuen Gesichtspunktes. Es ging um die Verselbstindigung
der rationalen Erkenntnis, Man kann den Anfang dieser Bewegung
in die Mitte des 15. Jahrhunderts setzen mit Nikolaus Cusanus; sie
geht dann tiber Galilei und Kepler im 16., Descartes, Newton und
Leibniz im 17. weiter zu Kant, wo sie vorldufig einen philosophischen
Abschluf! findet, aber sie hat sich weiter entwickelt bis auf unsere Zeit,
wo Einstein und Planck auf der einen, Russel und Carnap auf der an-
dern Seite eine maximale Verselbstindigung der rationalen Erkennt-
nis erarbeitet haben.

Indem aber auf diese Weise das physikalische Weltbild Stiick fiir
Stiick aufgebaut und gefestigt wurde, entzog man dem metaphysi-
schen Weltbild mehr und mehr den Halt, ja zuletzt scheinbar
tiberhaupt die Daseinsberechtigung. Und insofern die Religion
Metaphysik sein wollte, wurde auch sie geschwicht und ausgehohlt.
Nicht umsonst hat sich die Kirche so entschieden gegen Galilei
gewehrt!

Will das heiflen, daf} die Erkenntnis falsch war, oder dafl es falsch
war, die Erkenntnis selbstindig machen zu wollen? Das kann gewif}
nicht sein. Aber es zeigte sich eben, daff die Metaphysik oder Natur-
philosophie bis zur Renaissance auf einer falschen Physik und einer
unvollkommenen Naturerkenntnis fufite und deshalb wie ein leerer
Sack in sich zusammenfallen mufite, als eine richtige Physik und eine
vollkommenere Naturbetrachtung aufgestellt wurden. So sehr hatte
man auf dieser (falschen) Physik gebaut, dafy auch das Nicht-Physi-
kalische, das Seelische und Gelstlge, mitfortgeschwemmt wurden, als
das andere zusammenbrach.

Damit wurden auf Jahrhunderte hinaus, vielleicht bis zum letzten
Weltkrieg, die Geisteswissenschaften, die Philosophie und Theologie,
in die Defensive gedringt; ihre Hauptbeschdftigung bestand darin,
sich mit der rationalen Erkenntnis und der exakten Naturwissenschaft
auseinanderzusetzen. Die Philosophie l6ste sich sozusagen auf in Er-
kenntnistheorie, die Theologie suchte ihren Halt teils in der Apolo-
getik, teils in der empirischen Welt der Religionspsychologie und
allgemeinen Religionsgeschichte, die Geschichte versuchte krampfhaft

117



die Angleichung an die exakten Wissenschaften, teils mit der Theorie
des historischen Materialismus, teils durch den Aufbau einer neuen
Wissenschaft, der Soziologie. Die Psychologie wurde zu einem An-
hingsel der Physiologie, und stolz verkiindete man die moderne
«Psychologie ohne Seele» (F. A. Lange).

Mit dem Zusammenbruch der mittelalterlichen Anschauung war
auch in der Politik das Tor fiir radikale Neubegriindungen geoffnet.
Wir sehen hier sowohl die Aufstellung einer kiihl berechnenden
Machtpolitik bei Macchiavelli und seinen geistigen Nachfolgern als
auch die Suche nach einer «natiirlich» begriindeten Gerechtigkeit, los-
gelost von aller «gottlichen Ordnung». Dabei kam man, entsprechend
dem jeweiligen Stand der Naturerkenntnis, zuerst auf die rational
ableitbaren Menschenrechte, unter denen die Gleichheit eine beson-
dere Rolle spielte, dann auf die materielle Sicherung der Existenz des
Einzelnen, zuletzt auf die volkswirtschaftliche Planung im Groflen,
die die materielle Existenz des Volksganzen zwar am besten sichert,
aber die personliche Freiheit des Einzelnen weitgehend aufhebt. In-
dessen, hat denn die menschliche Person im extrem rationalen Weltbild
des Modernen iiberhaupt noch einen Platz?

Nein! Die Person ist rational nicht zu erfassen; deshalb wurde sie
mit dem Ueberhandnehmen der exakten Erkenntnis mehr und mehr
vernachldssigt, geleugnet, ja man verstand iiberhaupt nicht mehr,
was unter Person zu verstehen sei. Man verwechselte die lebendige,
fiihlende, urspriingliche gottgeschaffene Person mehr und mehr mit
dem Individuum, d. h. mit der Etikette, der Garderobenummer, mit
der jedes einzelne Glied der grofien Kollektivgesellschaft versehen
wird. Man kimpfte zwischen «Individualismus» und «Kollektivis-
mus», ohne zu merken, daf} diese beiden schon nur fiktive Gegensitze
bedeuten; der wahre Gegensatz zu beiden, die lebendige menschliche
Person, stand gar nicht mehr zur Diskussion. So sind wir ganz natiir-
lich zum totalen Staat gelangt. Von ihm fiihrt aber der Weg notwen-
dig zum totalen Krieg. Hier stehen wir jetzt.

DIE FOLGE: EINE KOLLEKTIVNEUROSE

Die Entdeckung und der Ausbau der exakten Naturerkenntnis hat
zur Entpersonlichung, ja regelrecht zur Entmenschlichung (Berdiaieff)
der Welt gefiihrt. Ist das wirklich notwendig? Wenn ja, miifite man
eigentlich die Aufklirer verdammen und von Herzen wiinschen, ins
Mittelalter zuriickzukehren. Es wire aber auch moglich, dafl es sich
nur um eine Fehlentwicklung handelte, um eine Wachstumskrise der
Menschheit, die schopferisch iiberwunden werden konnte. Es konnte

118



sich um eine voriibergehende Erschiitterung handeln, nachdem den
Menschen die unabsehbaren Moglichkeiten der Wissenschaft und Tech-
nik geschenkt wurden.

Wir miissen uns hier zum Verstandnis die Verhdltnisse beim Einzel-
menschen vergegenwirtigen: Wenn einem Menschen plotzlich grofle
Moglichkeiten geschenkt werden, ein Haufen Geld oder eine verant-
wortungsvolle Fiihrerstelle, dann verspiirt er zunichst Angst, «Die
ingstende Moglichkeit, zu konnen», wie es Kierkegaard ausdriickt,
oder: «Die Angst ist der Schwindel der Freiheit.» Im allgemeinen
verspiirt der Mensch die ersten groflen Aengste, wenn er seines Ge-
schlechtstriebes innewird; damit erdffnet sich fiir thn eine ganze Welt
von Moglichkeiten. Und noch allgemeiner sagt Heidegger: «Wovor
die Angst sich dngstet, ist das In-der-Welt-Sein selbst.» Diese Angst
besteht so lange, bis der Mensch die einseitige neue Moglichkeit durch
andere Krifte ausgeglichen hat: Bis er zu seinem Haufen Geld oder
dem Fiihrerposten auch die entsprechende Vernunft und Erfahrung
bekommen hat, bis ihm zu seinem Geschlechtstrieb auch die geistige
Reife gewachsen ist. Wenn der Mensch hingegen diese Spannung der
Angst nicht aushalten kann bis zur Reife, dann unterdriickt er die
Angst mit einem Kurzschlufl. Er greift nach Sicherungen und bringt
die Angst zum Verschwinden; damit verunmoglicht er aber gerade
die natiirliche Reifung, die ihn weiterbringen wiirde. Wer seine
Sexualitdt durch Zwangshandlungen aller Art unterdriickt, der wird
die Angst wohl los, aber er wird nie reif werden und seinen Trieb
nie fruchtbar gestalten kénnen. Eine solche Sicherung gegen die Angst
nennt man eine Newurose. Die Neurose ist also ein Kurzschlufl zur Be-
seitigung einer momentanen Angstspannung mit der Wirkung, dafl
die weitere harmonische Reifung der Personlichkeit verhindert wird
und die Gleichgewichtsstorung damit bestindig zunimmt.

Nun konnen wir wohl sagen, dafl der Zustand der Menschheit in
den letzten hundert Jahren charakterisiert ist durch zunehmende
Angst und zunehmende Sucht nach Sicherung gegen diese Angst. Das
kann man auf verschiedenen Gebieten zeigen, ich greife nur wenige
heraus:

Je mehr der Mensch entpersonlicht wird, desto mehr spiirt er sei-
nen Korper als blinden Mechanismen unterworfen: Er studiert die
physiologischen Zusammenhinge und pathologischen Symptome, lernt
Tausende von Parasiten kennen, die ihn bedrohen, er weiff um den
moglichen Mangel von Vitaminen, Hormonen und Mineralsalzen,
und nun beginnt eine atemlose Jagd nach den richtigen Abwehrmafi-
nahmen. Man sucht sich aber noch weiter zu sichern, damit das Un-
gliick, sollte es doch eintreffen, wenigstens entschidigt werde. Hier
erleben wir die Versicherungssucht, nicht nur gegen Krankheit, Unfall

119



und Tod, sondern gegen Feuer und Wasser, Hagel und Diebstahl, ja
sogar gegen die eigene Haftpflicht. Ich bin gewifl kein Gegner
des Versicherungsgedankens; aber es ist fiir die moderne gemein-
schaftslose Welt bezeichnend, dafl Versicherungen iiberhaupt so nétig
wurden.

Eine besondere Art der Sicherung ist die Sucht nach Macht. Nicht
nur im groflen, sondern auch im kleinen durch Sicherung einer Stelle,
eines Amtes, vor allem durch Gewinnung von Geld, das die zdhlbare
Macht bedeutet. Von da geht der Machtkampf einer Klasse, einer In-
teressegruppe gegen die andere; die Staaten schmieden riesige Waffen-
lager, legen strategische Grenzen an, vermeintlich, um den Frieden zu
wahren, und damit rufen sie mit grofiter Sicherheit gerade den Krieg
hervor.

Wenn eine Regierung Angst hat, weil ihr die natiirliche Autoritdt
abgeht, dann greift sie ebenfalls zu auflerordentlichen Sicherungen:
Sie unterbindet die biirgerlichen Freiheiten des Wortes und der
Schrift, sie verbrennt die Biicher, die ihr nicht passen, sie deportiert
die Menschen, die selbstindig denken, und erschieflt die Trager des
Geistes.

Diese Symptome der Angst und der Sicherungsmechanismen berech-
tigen uns zur Vermutung, daf} unsere ganze Kultur an einer Art
Kollektivneurose leidet. Es ist dies mehr als ein Vergleich; denn auch
die verhdngnisvollen Folgen der Neurose wirken sich hier aus, nim-
lich die paradoxe Wirkung der neurotischen Sicherung, die die Ge-
fahr vermehrt; dadurch wird bald auch die Angst vermehrt, und
es beginnt ein circulus vitiosus. Wie der neurotische Einzelmensch,
der aus Angst vor der Krankheit so viele Mittel schluckt, dafl er
zuletzt den Magen verdirbt und wirklich krank wird (es gibt Men-
schen, die sich aus lauter Angst vor dem Tode das Leben nehmen),
so bewirkte die kollektive Neurose der modernen Kultur durch
ihre Sucht nach Geld und materieller Sicherheit das Proletariat und
die soziale Revolution, durch ihre Sucht nach Gleichschaltung des
Denkens die Anarchie des Geistes und den totalen Zerfall, durch
ihre Sucht nach Riistungen und Sicherung des Friedens bewirkte sie
den Krieg.

Und wie in jeder Neurose werden wertvollste Krifte nutzlos ver-
pufft, wihrend die primitivsten Triebformen wieder aktiviert wer-
den. Ist die individuelle Neurose eine Flucht vor der Aufgabe, die
bewiltigt werden sollte, so ist die kollektive Neurose eben die grofle
Flucht oder Panik, die Picard beschreibt. Picard nennt sie «Flucht vor
Gott». Man konnte sie vielleicht auch bezeichnen als die «Flucht vor
dem Menschen», nimlich vor dem ganzheitlichen Menschen, wie thn
Gott nach seinem Bilde erschaffen hat.

120



DIE GESTORTE GANZHEIT

Wir wollen uns aber nicht mit der Diagnose der Krankheit be-
gniigen, sondern wollen auch nach ihrer Ursache suchen, um eine
zweckmiflige Behandlung angeben zu konnen. Als allgemeine Ursache
der Neurosen kann man die Verdringung bezeichnen. Verdringung
heifdt Abspaltung einer seelischen Teilfunktion — eines Triebes oder
einer Charakterseite — aus dem Ganzen des Menschen. Dadurch wird
eine andere seelische Teilfunktion iiberwertig werden, wihrend die
abgespaltene herrenlos herumschweift und wie ein Dimon von hinten
den Menschen wieder tiberfallt.

Genau so ist es uns im groflen ergangen: Mit der Entdeckung der
exakten Erkenntnis ist eine Gleichgewichtsstorung eingetreten; der
Verstand, das rein Rationale, wurde iiberwertet, wihrend das Vitale,
Seelische, Gefiihlsmiflige wie auch die Mystik abgespalten und ver-
dringt wurden. Diese Funktionen sind seither im groflen und ganzen
dem modernen Menschen nicht mehr eigen, sie gehdren nicht mehr
selbstverstdndlich zu seiner Person. Es hat allerdings gerade in der
modernen Zeit, und wir erleben es auch heute wieder, formliche Epi-
demien von Mystik, von Okkultem, von Gefiihlsschwirmerer und
Vitalitdtskult gegeben; aber es sind eben Epidemien, sie haben etwas
Ueberspanntes Stichtiges, ja Damonisches an sich, was gerade ein
Kennzeichen der verdringten Funktionen bildet. Wollte man es in
einem Schlagwort ausdriicken, kénnte man sagen: Der moderne
Mensch hat den Intellekt in den Mittelpunkt gestellt und seine Seele
verdriangt. Und wie der junge Mensch, der seine Geschlechtlichkeit
verdriangt, von erotischen Triumen und Vorstellungen und Sehn-
stichten auf Schritt und Tritt verfolgt wird, in dimonischer Weise,
so wird der moderne Mensch verfolgt von romantischen Triumen,
von ostlichen Vorstellungen, von Sehnsiichten nach dem Irrationalen
und vom Mythos von «Blut und Boden», in ddmonischer Weise.

Es fehlt nicht an Denkern, die diese Kulturneurose in mehr oder
weniger disterer Weise geschildert haben. Ich erinnere nur an Speng-
lers «Untergang des Abendlandes», an den «Geist als Widersacher
der Seele» von Klages, an «Das Schicksal des Menschen in unserer
Zeit» von Berdiaieff, um einige der bekanntesten Biicher herauszu-
greifen. Der jetzige Krieg bedeutet aber sehr wahrscheinlich die ent-
scheidende Krise, wo wir aufhoren, der Krankheit einfach gebannt
zuzusehen, sondern wo wir endlich aktiv eingreifen konnen. Wir
werden jetzt vor eine ganz konkrete Aufgabe gestellt, und jeder Ein-
zelne von uns, als Pfarrer, Richter, Arzt, Lehrer, Ingenieur, Fiihrer
jeder Art, mufl an seinem Platz an der Ueberwindung der Welt-
neurose Hand anlegen.

121



DURCHBRUCH ZUM MENSCHEN

Diese Aufgabe umfafit zweierlei:

Der Intellektuelle verlangt zunichst immer wieder eine gewisse
geistige grundsitzliche Orientierung; er will richtig verstehen, worum
es eigentlich geht. Wer die philosophische Moglichkeit eines Komple-
ments zur bloflen Ratio erfassen will, wird am besten Bergson und
Scheler lesen; auch Naturwissenschafter zeigen den Weg zur Ganz-
heit, so vor allem Bavink oder auch Stodola in seiner «Weltanschau-
ung vom Standpunkt des Ingenieurs»; in der Biologie wird er von
Bertalanffy besonders deutlich und eingehend geschildert. Das
eigentlich Verdringte, die vitale Secle, wurde wohl zuerst von Freud
und seiner Psychoanalyse herausgearbeitet; fiir das ganze Kultur-
problem erweitert und vertieft wurde es von C. G. Jung.

Aber viel wichtiger als die theoretische Orientierung ist die Tat
des Lebens. Es war wohl der Irrtum meiner und der dltern Gene-
ration, die schon nach dem letzten Krieg glaubte, der entscheidende
Augenblick des Aufbaus sei gekommen, daff wir zu viel in der
Theorie blieben und glaubten, durch philosophische Grundlegungen,
durch dialektische Theologie, durch Pline und internationale Ver-
trige die neue Welt begriinden zu konnen. Wohl waren diese Be-
mithungen nicht umsonst, aber sie geniigen nicht. Heute braucht es
einen personlichen Einsatz des ganzen Menschen, nicht nur ein neues
Tun, sondern ein neues Sein jedes Einzelnen. Die Kultur ist vielleicht
noch nie ein so personliches Problem gewesen.

Es geht jetzt darum, das Gleichgewicht wieder herzustellen, das
seit dem Ueberwiegen der exakten Erkenntnis und der daraus ab-
geleiteten allmichtigen Technik gestort ist. Das Gleichgewicht kann
nicht hergestellt werden durch einfache Kompensation, indem wir
jetzt etwa in einer neuen Romantik das Gefithl und das Irrationale
verherrlichen. Es kann nur dadurch entstehen, dafl wir es in uns
selber wieder verwirklichen, dafl wir wieder ganzheitliche Menschen
werden, sagen wir es noch einfacher: ganze Menschen, wirklich
Menschen. Neben den drei Kreuzen in der Landesausstellung standen
die beiden Sitze von Pestalozzi und Rousseau: «Wahre Menschlich-
keit ist kostlicher als alle Schonheit der Erde» und «Hommes, soyez
humains, c’est votre premier devoir!» Wenn es eine Zeit gegeben hat,
wo diese Forderung verwirklicht werden muff und verwirklicht wer-
den kann, dann ist es die jetzige. Wenn es ein Land gibt, das sie noch
verwirklichen und verkiinden kann und deshalb mufi, so ist es das
unsrige.

Konkret heifit das in erster Linie eine personliche Seinsart. Der
Intellektuelle soll sein Gemiit, seine Intuition, sein Gefiihls- und

122



Triebleben ebensogut pflegen wie seinen Intellekt, und zwar das
nicht einfach als «Erholung» und «Abwechslung» nach getaner Arbeit,
sondern als integrierenden Bestandteil seiner Arbeit. Wir wollen
nicht mehr, wie es so oft getan wird und wie es auch gerade Klages
tut, den Geist mit dem Intellekt gleichsetzen; sondern «Geist» soll
uns das Einheitsprinzip des ganzen Menschen bezeichnen, den Hauch,
das Pneuma, der das Ganze durchdringt und deshalb auch verwandt
1st mit dem Heiligen Geist.

Damit kommen wir zu einem weitern Aspekt dieses ganzheitlichen
Menschen: Die Religion, und wohl ganz besonders unser reformiertes
Christentum, ist mehr und mehr zu einer Angelegenheit des Intellekts
und des Willens geworden, zu einem Dogma, das fiir wahr gehalten,
und zu einem moralischen Gebot, das ausgefithrt werden soll, Es ist
uns aber im allgemeinen zu wenig eindriicklich, dafl es sich um eine
Bezichung des ganzen lebendigen Menschen zum lebendigen Gott
handelt, und daf} diese Beziehung gerade deshalb so allseitig, mensch-
lich, personlich ist, weil uns Gott in Jesus Christus begegnet. Erst dann
begreifen wir, was Glauben heiflt, wenn wir unser ganzes Gemiits-
leben, unsere Gefiihle und unsere Triebkonflikte, unsere Minderwer-
tigkeitsgefithle und unsere Hoffnungen, unsern Hafl und unsere Liebe
mit diesem Jesus besprechen, wie mit einem menschlichen Freund, und
dann auf seine Antwort lauschen. Das ist die Wundererfahrung, die
jedem konkret zuginglich ist.

Im Berufsleben spricht man von einem menschlichen Richter, einem
menschlichen Arzt, einem menschlichen Chef oder einem mensch-
lichen Hauptmann. Schauen wir es als unsere vornehmste Aufgabe an,
solche «menschlichen» Minner zu werden. Unsere ganze Wissenschaft
bleibt fiir die Allgemeinheit tot, ja sie wird im buchstdblichsten Sinne
fir die Allgemeinheit todbringend, wenn sie nicht von wirklichen
Menschen vertreten wird. Das meinte wohl Rabelais mit dem Wort:
«Sclence sans conscience n’est que ruine de ’ame.»

Und dieses Menschliche soll erst recht im offentlichen Leben ver-
wirklicht werden: in der Vermenschlichung des Staates und vor allem
der Vermenschlichung der Wirtschaft, die zum unmenschlichsten Mo-
loch geworden ist. Der Mensch darf nicht mehr linger Sklave der
Wirtschaft bleiben, sondern er soll, seiner Bestimmung gemifl, Herr
der Dinge werden.

Menschliche Gemeinschaft setzt immer freie Personen voraus. Die
Rasse ist keine Gemeinschaft, sondern ein naturgeschichtlicher Begriff.
Und das Volk ist auch nur insofern eine Gemeinschaft, als freie Men-
schen darin wohnen. Wir werden uns deshalb immer am Morgarten
hiiten.

Wir konnen es kurz ausdriicken: Die Krankheit, die uns seit eini-

123



gen Jahrhunderten beschleicht, hingt mit der einseitigen Entwicklung
der Ratio zusammen und hat durch zunehmende Verdringung der
andern Qualitdten zu einem Ganzheitsverlust, zu einer Entmensch-
lichung gefithrt. Wir erleben heute den Hohepunkt der Krankheit;
hoffentlich ist es auch die heilsame Krise. Unsere geistige Gesundheit
wird wiederhergestellt, wenn wir wieder den Menschen finden. Aber
nicht durch eine riickldufige Bewegung, sondern indem wir den neuen
Menschen finden, der um die ganze Entwicklung der Ratio bereichert
ist. Richtiger: indem win selbst dieser newe Mensch werden. Die
geistige Gesundheit unserer Kultur sehnt sich nach dem Reich des
Menschen.

DAS REICH DES MENSCHEN IST GOTTES

Dieses Reich des Menschen, so verstanden, ist aber das, was das
Evangelium als Reich Gottes bezeichnet. Das ist das Geheimnis des
Christentums, daff Gott und Mensch einander in Jesus Christus be-
gegnen, und hier das wahrhaft Menschliche zum wahrhaft Gottlichen
wird. Zum Beleg will ich nur, als Abschluff, drei Stellen erwihnen,
die eine von einem Russen, die zweite von einem Englinder, die
dritte von einem Deutschen.

«Die Wahrheit des Gottmenschentums als tiefstes Wesen des Chri-
stentums ist vom westeuropdischen religiosen Denken noch kaum
bertihrt worden, und ihre Erleuchtung bedeutet eine eigenstindige
schopferische Leistung des russischen Geistes. Und in dieser Konzep-
tion des christlichen Bewuf3tseins als eines gottmenschlichen und christo-
logischen werden die Grenzen des griechischen und scholastischen wie
auch des modernen rationalistischen Denkens gesprengt ... Jetzt ist
das Christentum dazu berufen, den Menschen und seine ganzheitliche
Personlichkeit vor einem neuen Dimonismus zu retten: vor der Ver-
knechtung durch die alten kosmischen und die neuen technischen
Michte zugleich. Zu dieser Tat aber ist nur ein Christentum fihig,
das eine Wiedergeburt erfahren hat, sich zu einem prophetischen Geist
von neuem bekennt und sich unter das Zeichen des Reiches Gottes ge-
stellt hat.»?

«Wir haben das Muster gesehen: das Reich Gottes auf Erden. Es
hat uns fiir jedes andere Muster den Geschmack verdorben. Das ist
das richtige Muster, fiir das wir leben und bluten und — wenn ndtig
— sterben wollen. Wir wollen darangehen und alles nach diesem
Muster machen, in uns selbst und in der menschlichen Gesellschaft.

% Berdiaieff: «Sinn und Schicksal des russischen Kommunismus», S. 186
bzw. 195,

124



Und Gott wird seine bleibende Wohnung bei uns aufschlagen, wenn
wir ,zusammen aufgebaut® sind. Wir konnen ihn nicht mehr darum
bitten, in diesem baufilligen Ding zu wohnen, wie die heutige Ge-
sellschaft es ist, in dem manche von seinen Kindern verhungern und
verkommen, wihrend andere einen unbeniitzten Ueberflufl besitzen,
und wo die Schwicheren von den Stirkeren ausgebeutet werden und
eine tief eingewurzelte Ungerechtigkeit herrscht. Nein, wir werden
alle ,zusammen aufgebaut’ werden in einer Weltordnung, in der
die Leiden der einen die Leiden aller sind, und in der die Gaben
Gottes unter allen Kindern geteilt werden. In diese heilige Stiftshiitte
der Menschheit konnen wir Thn einladen — und Er wird kommen!»*

«In der Nacht sieht man zwar nicht; aber wir haben die Augen auf
die Zukunft Jesu Christi, wir haben die Augen auf das Reich Gottes,
und wir kénnen nicht traurig werden. Wir konnen fiir alle Welt das
Gute hoffen; wir konnen schauen, dafl Gottes Name geheiligt wird,
dafl sein Reich kommt und sein Wille geschieht auf Erden wie im
Himmel. Das muf} erreicht werden auf Erden — auf Erden!
auf Erden! Wir konnen nicht immer bloff auf die Ewigkeit
hoffen. Die Erscheinung Jesu Christi gibt uns Mut zu sagen: Auf
Erden wird euer Jammer ein Ende nehmen! Auf Erden wird die
Siinde ein Ende nehmen! Auf Erden wird Gott Gerechtigkeit offen-
baren, die ihm wohlgefallt! Auf Erden gibt er dir seine Gaben und
seine Kriafte! Auf Erden sollst du frohlich werden, auf Erden sollst
du rithmen! Auf Erden sollst du sehen die Werke deines Gottes!»*

Die Lander dieser drei Minner stehen heute im Kampf auf Leben
und Tod. Wir brennen auf den Tag, wo dieser Geist alle drei erfiillen
wird, und wir mochten, dafl jeder einzelne von uns nach dem Maf}
seiner Krifte dazu als Werkzeug gebraucht werde.

3Stanley Jones: «Sieghaftes Leben», S. 374.
4 Chr. Blumhardt: «Predigten und Andachten», Bd. IV, S. 402.

125



	Der Krieg und unsere geistige Gesundheit

