
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

WISSENSCHAFT
UND GLAÜBE

Die Marie-Gretler-Stiftung bedeutet
in dem reichen Stiftungswesen unserer
schweizerischen Universitäten etwas
Neues, insofern hier der Stiftungswille,

der sich sonst in der neuen Zeit
so leicht naturwissenschaftlichen,
philanthropischen und sozialen Zielen
zuwendet, ein rein geistiges Problem
fördern will, nämlich die Forschung auf
dem Gebiete philosophisch-religiöser
und geisteswissenschaftlicher Studien.
Sie kann in Parallele gestellt werden zu
den berühmten Gifford-Lectures an den
vier schottischen Universitäten, für die
eine gewaltige Summe ausgesetzt wurde
zum Studium des Verhältnisses von
Religion und Naturwissenschaft, dessen

Behandlung auch schon Schweizer
Gelehrten an Gastvorlesungen übertragen
wurde.

Das erste Bändchen1 dieser
Veranstaltung liegt nun hier in diesen
Vorträgen vor, in denen fünf
hervorragende Gelehrte, vier davon in Zürich,
diese Arbeitsgemeinschaft eröffnen.

Die tiefste menschliche Lage offenbart

sich in letzten Antinomien des
Geistes, die mit ihren unauflösbaren
Gegensätzen eine eigentümliche und
fruchtbare Spannung schaffen. Man

1 Wissenschaft und Glaube. Beiträge von
Emil Brunner, Andreas Speiser, E. v. Mun-
nynck, Otto Vcraguth, Dietrich Schindler,
Fritz Medicus. Eugen -Rentsch-Verlag,
Erlenbach.

kann diese Spannung weder beheben
noch einfach übergehen. Im Ringen um
die Versöhnung dieser Gegensätze und
die Einheitlichkeit einer Weltanschauung

entzündet sich das geistige Leben
selbst. Jedermann kennt und erfährt
die uralte Antinomie zwischen Sein und
Sollen. Wir sind nicht, was wir sollen.
Eine andere ist die, die in diesem Büchlein

beleuchtet wird, die zwischen Glauben

und wissenschaftlichem Denken.
Diese Spannung wurde an den Universitäten

besonders tief empfunden; ja sie

wurde gerade hier, in der letzten
Generation, verschärft, so daß Wissenschaft
und Glaube mehr und mehr
auseinanderklafften.

Heute hat eine Gegenbewegung
eingesetzt, die diese Spannung ernst
nimmt, sachlich zu verstehen sucht und
daraus neue Einsichten in die komplexe
Natur des geistigen Lebens gewinnt.

In dieser Auseinandersetzung stellen
Theologie und Naturwissenschaft die
äußersten Pole dar, während Philosophie

und Theologie durch ihre
grundsätzliche Stellung zum Geiste von
vornherein in einer inneren Verwandtschaft

stehen.
In der Mitte stehen soziale

Wissenschaften, vor allem die Rechts- und
Staatslehre, da hier die Auswirkungen
der wissenschaftlichen Anschauung und
der religiösen sittlichen Grundforderung
auf dem praktischen Gebiete des
Gemeinschaftslebens zusammentreffen.

In der vorliegenden Schrift beleuchtet
der protestantische Theologe Emil Brunner

zunächst den Gegensatz selbst von
den beidseitig berechtigten Ansprüchen

1 0 3



aus, den verlorenen Zusammenhang
zwischen Wissenschaft und Glaube wieder

zu finden. Er anerkennt auch als

Theologe ein streng wissenschaftliches
Denken; aber er bestreitet, daß es

voraussetzungslos sei und daß es die Ganzheit

des menschlichen Daseins erfasse.

Der Mensch ist Geist und Natur. Wer
das vergißt, wird seinem Objekt, dem
Menschen, nicht gerecht. Mit dem
geistigen Wesen des Menschen tritt die
ethische Betrachtungsweise zur
naturwissenschaftlichen hinzu, also das Sollen
zum Sein. Damit tauchen die
ethischreligiösen Werte auf, für die der
Glaube das eigentliche Organ ist, denn
hier wird geahnt und anerkannt, daß
der Mensch zu zwei Welten gehört, zur
sinnlichen, sichtbaren Welt, in die er
von Natur aus gehört, und zur
geistigen Welt, die ihn verpflichtet. Mit
diesen theologischen Voraussetzungen
öffnet sich hier der Theologe den Weg
zu seiner theologischen Behandlung des

Problems, in dem es nicht nur um
Denkinhalte, sondern um letzte
Entscheidungen geht.

Es ist aufschlußreich, dicht daneben
die Betrachtungsweise des katholischen
Philosophen E. von Munnynck zu stellen.

Der katholische Philosoph schließt
von vorneherein die wissenschaftliche
Untersuchung in das Gebiet des

Religiösen im weitesten Sinne ein. Er
nimmt dabei seinen Ausgangspunkt
nicht von den Denkversuchen des
Menschen, sondern beginnt mit Gott als

dem einigenden Prinzip aller Religion,
ja des menschlichen Daseins überhaupt.
Er folgt hier den bekannten onto-
logischen Leitsätzen der katholischen
Kirche, vor allem dem thomistischen
Denken über das Sein und die wahre
Substanz. Die Wissenschaft erscheint
von da aus als die Aktualisierung des

Geistes. Wie Emil Brunner sieht er hier
auch bei der Wissenschaft einen Akt
des Glaubens, ohne den in einer
Weltanschauung die Vereinigung des
Daseins zu einem Ganzen nicht zu
vollziehen ist. Beide Denker, der protestantische

wie der katholische, betonen hier
aber, daß ein Unterschied besteht zwi¬

schen allgemeinen Vernunftwahrheiten
und den geoffenbarten Wahrheiten. Die
einen können hier nicht auf die
andern zurückgeführt werden. Ebensowenig

kann man sich bei einer doppelten
Wahrheit beruhigen. Aber Wahrheit ist
ein Letztes und Höchstes, und nicht
alle wissenschaftliche Erkenntnis, die
sich gerade in den letzten Jahrzehnten
so ungeheuer verwandelt hat, ist auch
schon Wahrheit. Zudem kommt in der
Stellung zu dieser Wahrheit auch der
Unterschied der Weltanschauung hinzu,
der nicht durch wissenschaftliche
Erkenntnis, sondern durch Wahl oder
Entscheidung entsteht. Wo dies
anerkannt wird und zugleich die Unvoll-
kommenheit unserer Erkenntnis
eingesehen wird, da entsteht sowohl vom
protestantischen wie vom katholischen
Gesichtspunkt aus jener genügend freie
Raum für das Nebeneinander von
Wissenschaft und Glaube.

Es liegt nahe, gerade hier den
protestantischen Philosophen anzuschließen.

Professor Fritz Medicus geht ebenfalls

von der Unüberwindbarkeit der
Bedingungen des Verstandes, also
seinen Grenzen aus, die ihm das Ergreifen
einer unproblematischen Wahrheit
verwehrt. Die Grenze ist überhaupt
charakteristisch für den Menschen, da er
in seinem endlichen Wesen dem
Unbedingten und Unendlichen gegenübersteht.

Wo er dieses im Glauben zu fassen

versucht, muß davor gewarnt werden,

den Glauben mit seinem intellektuellen

Ausdruck gleichzusetzen. Wir
entdecken hier wieder die alten
Kantischen Warnungen, wie denn Medicus
das Problem stark in seinem historischen
Wachstum darstellt, bis an die Grenze
der heutigen Existenz-Philosophie. Hier
wird erkannt, daß Gott nicht ein Objekt

der Erkenntnis ist, sondern es mit
dem Ganzen des persönlichen Seins zu
tun hat, nicht nur mit seinem
verstandesmäßigen Anteil. Diese Behandlung

des Problems rückt den
Philosophen nahe an den Standpunkt der
beiden erwähnten Gelehrten heran.

Man wundert sich, wie das Problem
von der reinen Mathematik aus behan-

1 0 4



delt wird. Professor Speiser, der dies

tut, kann sich darauf berufen, daß bisher

kaum ein nennenswerter Gegensatz
zwischen Theologie und Mathematik
bestand. In einem Zweige der modernen

Mathematik, der Logistik, wird die
reine Mathematik zur Philosophie und
gewinnt auf dieser Brücke Verständnis
für Probleme und Erkenntnisse, die

Theologen und Philosophen gemeinsam

sind. Professor Speiser gewinnt
diese Einsicht am Begriff des Unendlichen,

der ebenso philosophisch wie
mathematisch zu deuten ist. Die Grundfrage

heißt hier, ob das Endliche des

Unendlichen fähig sei, es fassen könne,
die mathematische Frage wird zur
theologischen, ob finitum capax infiniti?
Das Schauen dieser Gegensätze ist ein
Akt unserer inneren subjektiven Welt,
die höher ist als die Welt der Objekte,
also z. B. als Zweiteilung in Seele und
Leib. Schon Plato hat statt dieser Zwei-
heit oder Vielheit das Eins als höchsten
Begriff aufgestellt. Das Eins und das

Eine entzieht sich der Wissenschaft, die
nur da besteht, wo Analyse und
Synthese vorgenommen werden kann. Daß
es ein Eins gibt, ist für uns höchste
Gewißheit, aber kein Wissen, sondern
offenbar ein Glauben. An der Einheit
des Seins gewinnt hier also auch der
Mathematiker Raum für den Glauben
und stößt hier zum Wesen vor, auf
Gott selbst als den absolut sicheren
Grund, auf den der Mensch sich in der
Unsicherheit des Relativen verlassen
kann.

Die Medizin hat es schwerer in der
Behandlung des Problems Wissenschaft
und Glaube. Professor Veragutb, der
es behandelt, sieht in Wissen und Glauben

zwei Pole, zwischen welchen die
Kräfte des Lebens hin und her spielen.
Beide Funktionen, Glauben und Wissen,

gehören zur menschlichen
Gesamtpersönlichkeit. Schon in einem ganz
populären Sinn, daß alle menschliche

Tätigkeit auf einem Vertrauen beruht
und daß unser Wissen Stückwerk ist.
Er verteidigt daher den Aerztestand

gegen den Vorwurf, daß seine
Philosophie rein materialistisch sei. Seine

philosophische Behandlung des
Problems deckt sich ungefähr mit der
Altersweisheit Goethes, der als das
höchste Ziel des menschlichen Denkens
preist, «das Erforschliche erforscht zu
haben und das Unerforschliche ruhig zu
verehren».

In der Mitte steht die Beleuchtung
des Problems vom Standpunkte der
Rechts- und Staatswissenschaft, die
Professor Dietrich Schindler gibt. Hier
führt der dornige Weg in die
konkreten Probleme eines Spezialgebietes
hinein, wo es sich um objektive Werte
der Gemeinschaft handelt, die einen
ethisch-religiösen Ursprung haben.
Schindler billigt oder anerkennt hier
Plato, der die ewige Geburt der
Wissenschaft aus dem Geiste sittlicher
Religiosität lehrte. Mit dieser Wertfrage
steht man bereits in der Sphäre praktischer

rechtlicher Erörterungen.
Geht man ihnen auf den Grund, so

kann man nicht stehenbleiben beim
positiven Redit oder bei der Fülle ge-
setzlidier Bestimmungen und staatlicher
Formen, die Geschichte gebildet haben,
sondern stößt auf eine höhere Madit,
die sich in diesen Werturteilen kundgibt.

Das Recht steht auf der Gerechtigkeit,

die einen transzendenten
Ursprung und Sinn hat. Die Reditswissen-
schaft vergißt diesen Ursprung weniger
leicht als die Naturwissenschaft den

Ursprung ihrer Substanz. Das ist ver-
ständlidi, weil die Reditswissenschaft
sich unmittelbarer mit den Werten
befaßt als die Naturwissenschaft. Sie sieht
daher auch leichter die Bedrohung, ja
den Zerfall der Gemeinschaft da, wo
die bindenden und transzendenten Werte
sich auflösen. Wo dies geschieht, ist
dieser Niedergang gleichzeitig vom
Aufstieg der Tyrannei begleitet. Denn
wo der Blick auf die höchste transzendente

Begründung oder Macht fehlt,
da wird leicht ein Surrogat angeboten.

Im heutigen geistigen Chaos genügen
daher die Surrogate nicht, sondern nötig

wird der Aufstieg aus diesem
Abgrund der Auflösung aller Werte zu
ihrem höheren Ursprung, zum Schöpfer

der geistigen Welt und der Gerech-

1 0 5



tigkeit. Sowohl die Antike wie die
christliche Tradition kennt diese
Stufenleiter, diese Hierarchie der Werte,
die nicht bloß durch politisch-wissenschaftliche

Maßnahmen ersetzt werden
kann. Wer in der Rechtswissenschaft
diese Hierarchie kennt und anerkennt,
sieht daher gleichzeitig auch, wie der
Glaube an diese Werte ebenso einen
Unterbau liefert wie das geschichtlich
positive und damit wissenschaftliche
Denken.

Professor Schindler sieht hier in
bedeutsamer Weise die Wiederkunft des

Naturrechtes, in dem er eine neue
Grundordnung menschlichen
Zusammenlebens sieht. Der Rechtsgelehrte
warnt damit auch in den gegenwärtigen

Wiederaufbaubestrebungen vor
einer bloßen progressiven Programmatik,

der nicht eine Besinnung auf die
geistigen Bedingungen vorausging, die
zum Aufbau unentbehrlich sind. Diese
Erkenntnisse müßten der Gegenwart
besonders zugänglich gemacht werden,
da wir im Begriffe sind, eine neue
soziale Ordnung aufzubauen, was zur
Katastrophe führen muß, wenn sie

nicht von vorneherein auf die höchsten
Werte menschlicher Gemeinschaft
gegründet wird, so wie es unsere
Vorväter taten, die dem großen sozialen
und Staat aufbauenden Werk der
Schweizer Verfassung die Ueberschrift
gaben: «Im Namen Gottes», womit der
letzte Appell an eine überragende
Instanz unseres Daseins ausgesprochen ist.

Mit dieser kurzen Abhandlung ist
ein brennendes Zeitproblem, das alle
betrifft, in einer fünffachen Spiegelung
zwar nicht gelöst, aber wieder neu
gesehen worden. Schon der Hinweis auf
das Problem ist wertvoll, auch wenn
die vorgeschlagenen Lösungen nicht
erschöpfend sind und auch nicht überall
hinabreichen in die eigentliche, letzte
Problematik des Gegensatzes zwischen
Wissenschaft und Glaube. Es ist schon
bezeichnend für unsere Zeit, daß in
allen diesen Bereichen die Grenzen des

menschlichen Denkens wieder gesehen
werden, ebenso wie der Ausblick auf
die grenzenlose Unermeßlichkeit des

Geheimnisses, in dem wir leben. Diese
Beiträge machen aufs neue klar, daß

geistige Lösungen solcher Fragen nicht
in eindeutiger Form und Erkenntnis
gefunden werden, sondern in einem

neuen, tieferen, reiner und demütig
erfaßten Problem. Damit wird die

Lösung gesucht in der Richtung einer
Spannungseinheit letzter unauflösbarer
Gegensätze, die mit der Polarität
unseres Daseins selbst gesetzt sind. Um
diese Gegensätze überhaupt zu kennen,
braucht es Denkwissenschaft; um sie zu

ertragen und persönlich zu überwinden:

Glaube. ADOLF KELLER

DIE KÜNSTLERISCHE KULTUR
IM KANTON ZÜRICH

Das Buch1 ist im Auftrag des früheren

Erziehungsdirektors Dr. K. Hafner
verfaßt worden und setzt sich zum
Ziel, die künstlerische Entwicklung in
Stadt und Landschaft Zürich in ihrer
Verflechtung mit der politischen und
wirtschaftlichen Geschichte zu zeigen.
Es gibt kaum eine schwierigere
Aufgabe, zumal das zu behandelnde
Gebiet nur eine politische, nicht aber eine
kulturelle Einheit darstellt, so daß seine

geistige Persönlichkeit nicht recht faßbar

wird. Das ist schon eine große
Schwierigkeit für jeden, der sich mit
schweizerischer Kunstgeschichte im ganzen

befaßt, und je kleiner das Gebiet
wird, desto undankbarer wird die
Aufgabe, seine Leistung gegen die große
Kunstgeschichte abzuwägen und in sie

einzuordnen. Trotz allen diesen, im
Thema liegenden Schwierigkeiten ist es

dem Verfasser gejungen, eine eindrucksvolle

Uebersicht über die erhaltenen
Kunstdenkmäler und ihre Verwurzelung

in der Geschichte Zürichs zu geben,
und die Leistung Zürichs von der der
Nachbarstädte abzuheben. Im Mittel-

1 Richard Zürcher: «Die künstlerische Kultur
im Kanton Zürich,. Atlantis-Verlag.

106



alter zum Herzogtum Schwaben und
zur Diözese Konstanz gehörig, war
Zürich doch niemals nur nach Norden
orientiert. Uri war in karolingischer
Zeit im Besitz des Fraumünsterstiftes,
die Beziehung zu Chur war jederzeit
rege, und beides schließt Beziehungen
zu Italien in sich, zu Mailand und
Venedig. Dazu kommen später weltweite
Beziehungen durch die Reformation,
durch Handel und Solddienste, die alle
ihren Niederschlag in der künstlerischen
Produktion finden, so daß eine gewisse
Weltoffenheit auf der einen Seite,
daneben allerdings eine starke Bindung
an die bäuerliche Landschaft auf der
anderen nach Zürdier geradezu das

Charakteristikum Zürichs ausmacht. In
diesem schwer überschaubaren Gespinst
der Beziehungen kommt es nicht nur
auf Tatsachenwissen an, sondern ebenso

auf entschlossene Akzentsetzung; daß

vieles, besonders die literarische
Entwicklung Zürichs, nur mit einem
summarischen Urteil gestreift werden kann,
ist schade, versteht sich aber von seibst.

Ob man C. F. Meyers Verhältnis zu
Keller gerade «Freundschaft» nennen
will, und ob der etwas hemdärmiige
Albert Welti von dem aristokratischen
C. F. Meyer als ihm menschlich
verwandt empfunden worden wäre, oder
ob Karl Mosers Kunsthaus auch qualitativ

unter die Höhepunkte der
zürcherischen Architektur zu rechnen sei,

darüber kann man vielleicht verschiedener

Meinung sein. — Die Bilder sind
mit wenigen Ausnahmen gut gewählt;
als Beispiele der Architektur der
Gegenwart hätten allerdings nicht gerade
die Pauluskirche und der Bahnhof Wie-
dikon ausgesucht werden sollen; denn
jede Epoche hat schließlich ein Anrecht
darauf, durch ihre besten Bauten
repräsentiert zu sein und nicht durch
ausgesprochen schlechte oder gleichgültige.
Vom Stadthaus Winterthur hätte man
sich eine ältere Aufnahme des

originalen Zustandes gewünscht mit den

Giebelfiguren und ohne die moderne
Erweiterung von 5 auf 7 Achsen. Doch
derartiges sind Kleinigkeiten, die den

Wert der dankeswerten Arbeit nicht

beeinträchtigen, die viele zum
Verständnis der Heimat anleiten wird.

ANMERKUNG
UEBER DAS 17. JAHRHUNDERT

Wenn R. Zürcher das kulturelle Bild
des 17. Jahrhunderts in den schwärzesten

Farben malt, als einer Zeit der
kirchlichen, wissenschaftlichen und
politischen Erstarrung und Engstirnigkeit,
«in der die Landschaft in dumpfer
Armut und entsprechender Teilnahmslosigkeit

versank», so folgt er darin der
üblichen Bewertung. Diese stammt aus
der Maienblüte des fortschrittsbewußten

Freisinns zu Martin Salanders Zeiten,

der noch glaubte, gegen die «Pfaffen»

und die «Aristokraten» zu Felde
ziehen zu müssen. Kürzlich ist nun
aber eine interessante Zusammenstellung

zeitgenössischer ausländischer
Urteile über die Schweiz im 16. und 17.

Jahrhundert erschienen, die die
politischen Verhältnisse dieser Zeit doch in
einem anderen Licht erscheinen läßt2.
Es handelt sich um Reiseberichte
vornehmer Reisender und um
Rechenschaftsberichte oder Beschreibungen ve-
netianischer, englischer, französischer
Gesandter und päpstlicher Nuntien.
Die Verfasser stehen der Schweiz teils
amtlich-objektiv, teils mit ausgesprochener

Sympathie, teils mit
Geringschätzung gegenüber, um so wertvoller
ist es, daß alle darin übereinstimmen,
daß die Verfassung selbst eines so
ausgesprochen aristokratischen Stadtkantons

wie Bern in ganz Europa an
Freiheitlichkeit nirgends übertroffen werde.
Nur schon das Faktum, daß die Bauern,
die «Untertanen» in der Schweiz überall

bewaffnet sind, und daß die Obrigkeit

nirgends ein stehendes Fleer
unterhält, um ihre Untertanen im Zaum
zu halten, erregt das Staunen der Di-

2 Richard Feiler : «Die Schweiz des 17. Jahrhunderts

in den Berichten des Auslandes» in
«Schweizer Beiträge zur allgemeinen
Geschichte», Bd. 1, Verlag H. R. Sauerländer
&Co., Aarau, 1943. S. 55 ff.

107



plomaten — denn das gab es sonst
nirgends. Die Demokratie mochte nach

heutigen Begriffen noch so getrübt sein

— im wesentlichen war sie trotzdem
noch lebendig oder wenigstens vorhanden,

und wenn man über zweihundert
Jahre lang mit einer erstaunlichen
Zähigkeit und vielleicht Starrheit an
den Formen des 16. Jahrhunderts
festhielt, so war das wohl nur eine Art
Notwehr und die einzige Möglichkeit,
mitten unter absolutistisch regierten
Staaten das demokratische Prinzip
aufrechtzuerhalten, da jede Aenderung
entsprechend dem geistigen Klima der Zeit
nur in der Richtung des Absolutismus,
also einer weiteren Zentralisierung der
Staatsgewalt hätte erfolgen können. Es
scheint demnach an der Zeit, das
konventionelle harte Urteil über dieses
«saeculum obscurum» zu mildern.

PETER MEYER

GEDICHTE

Manchmal erscheinen Erstlinge, die
diesen Titel, der eine Entschuldigung
oder ein Lob sein kann, nicht zu Recht
tragen: denn sie zeigen schon — sei es,
daß keine Vorstufen voreilig
veröffentlicht wurden, sei es, daß eine auf
anderm Gebiet erreichte Meisterschaft
sich nun auch im Lyrischen bewährt —
alle Zeichen selbstverständlicher Sicherheit,

wie es denn Erwin Jaeckles
Gedichte (Atlantis-Verlag) erweisen können,

deren Aufschrift den Sinn aus
einer Verszeile zieht: «in der Kelter des
Herzens treten die götter den segen des

jahrs». Die Sprache, die diesen Segen
zu fassen hat, ist, ähnlich wie bei Max
Rychner und Werner Zemp, gültigen
Vor- und Urbildern verpflichtet und
gebietet, nur noch spezifischer, über
einen bedeutsamen Bestand von
erlesenen Worten und Wendungen (Kolk,
Schürf, Trireme, Wune, Hamen, Priel,
Trense, sintern, Kolter usw.), die
erregende Möglichkeiten zu neuen Vor¬

stellungen und unverbrauchten Reimen
gewähren; sie sind mit einer
gemeisterten eigenen Kunst wie Edelsteine in
prachtliebende Strophen aufgenommen,
die oft nur ungern hinter dem Sinnbild
den Bildsinn hergeben, als wäre es nicht

gut, gleich erkannt zu werden. Auch
die geübte Kleinschreibung und der
Verzicht auf Interpunktion dienen dieser

(Georgeschen) Aristokratisierung;
es ist damit ein subtiles
Akzentuierungsmittel gefunden: plötzlich
auftretende Majuskeln verkünden wieder
den wahren «Geist der großen
Buchstaben» (wie ein Essay von Jaeckle
betitelt ist); und ohne das logische Gitter
der Zeichensetzung, der nur seltene
Spezialaufgaben zugewiesen sind, flak-
kert die rhythmisch-musikalische Kurve
leichter, obwohl man da und dort
vielleicht eine konservativere Graphik
einer esoterischen vorgezogen hätte.
Eine solche Sprache dichtester Diktion
und neuartiger Nuancierung (es sei mit
Pannwitz, dem in einer Widmung
Aufgerufenen, noch eine Beziehung
berührt) kann es sich erlauben, was bei
einem Dilettanten antiquiert wirken
würde, alte Formen wieder heraufzuheben

(born, alpe, sälig, ahndevoll,
atzen, zeige, laß usw.).

Welche Welt will mit dieser
auserwählten Aussage beschworen werden?
Ein paar Titel und Tropen können
freundliche Wegweiser sein: flurgott,
bräutliche vorzeit, runen, zeitlose zeit,
urblume — durch alle fünf Kreise geht
der Atem einer Frühe, einer Vorzeit,
Urzeit, leuchte sie in (fast Barladi-
schen) Visionen aus den «eh-den-zei-
ten» («Bevor die wasser hauchten und
die qualle») oder gebe sie einem ewigen
Gefühl der «Sommerwehmut» Wirkung
und Wärme:

Das ist der sommertag der nie mehr kehrt
Wo alles gut ist und die freunde leben
Wo alles glückt. die arme unbeschwert
Die dunkle erde in die sonne heben

Die satten wiesen stäuben süssen glänz
Dem wandrer warm in atem und in braue
Die wölken ruhn es ruht die seele ganz
Und bäume breiten sich ins selig blaue

1 0 8



In lüften kreist der weih noch ruhevoll
Wie lange noch ein birkenwipfel schauert
Die schale deines glucks ist allzu voll —
O tag die sommerliche seele trauert

Solcher Lyrik begegnet man nicht zu
oft! Ihr tragender Grund ist eine an
Zollinger gemahnende Hinwendung
zum Urtümlichen, Anfänglichen; in
vielen Zusammensetzungen wird immer
wieder der Index «ur» gesetzt. Dieses
Archaische geheimnisvoller Brunnentiefe

zeigt sich in der Figur des Pan,
im Reigen der Elfen (mit der Symbolik

der Dreizehn-Zahl) und in einer
Ueberfülle von Bildern und Begriffen.
Der Rahmen aber, der diese Visionen
umfaßt, ist die Landschaft; fast ist man
versucht, zu sagen: eine ossianische

Landschaft.

Himmeltiefe tropft die tkabiose
Tröstlich in den blinden brand der wiese
Selbst am buche schläfert dumpf der lose

Gott der launen im gebleichten kiese.

Die Koordinaten, die hinter diesen
Gesichten laufen, sind aber von ordnender

Klarheit; ein sezierendes Versenken
höbe eine feste Philosophie zutage, die
in der Verwandlung dieses ganzen
Kreises mit seinen abgeteilten fünf
Bogen bedarf, um ihren Reichtum zu
entfalten (Die Trilogie Pan, In sae-

liger Gezeit, Die dreizehn Elfenlieder
für Elfina, Auf gespannter Sehne, Der
singende Ring); der Radius dieses

Zyklus sei nur angedeutet: er
beschreibt eine Linie, die aus Dunklem
zu Lichtem, aus alter zu neuer Zeit
führt und durch das «Kriegsjahr» auf
Kommendes zeigt: «Vom Schicksal voll
das gab indem es raubte / Gehn nun
die Mütter mit gekröntem hatupte», und
solches Ahnen wird zum großen Ausblick :

Ein adler stieg — er trug auf steilen schwingen
Entfacht das rosenkreuz der weitenwinde
Er spannt ein zeit von glück und taucht ins blinde
Gewölk der frühe auf verwirkten ringen

Gewicht und wurf die selig sich verschlingen
Sind ausgewogen ruhe birgt die linde
Gebärde reifen flugs wie blattgewinde
Die lässig ihren blütenstand erringen

O sieg der erde — ledig aller schwere
Gelingt der träum der scheu im blute lauert
Wort wünsch und wahn erstehn zu wirklidokeiten

Und was ein ding verschwieg wird licht und lehre
Und geist und leib sind einig rings erschauert
Der jungen ewe brausend flügelspreiten

Dieses Gedicht von der Geburt einer
neuen Zeit, wie man es benennen
könnte, tönt im «Singenden Ring» ;

darin errichtet sich Jaeckle freiwillig
ein hartes Hindernis, um in dessen
Bezwingung das Lyrische zu beweisen —
denn Ueberwindung eines Widerstandes

schafft Stil! Die vierzehn Sonette
sind so fest gefügt, daß in ihnen
implizite — und gleichsam als goldene
Fassung — noch zwei weitere enthalten
sind, die von jeder ersten und jeder
letzten Zeile eines jeden Sonetts, von
vorn nach hinten und von hinten nach

vorn gelesen, gebildet werden. Diese
Flucht in die Festung der Form ist die

Rettung vor dem Ansturm der
Visionen; es sei ihrer noch eine eines

«Sommermorgens» zitiert:

Der glöckner reisst im schwung des Stranges
Die weitgespannten nächte ein
Im blattgerank des laubenganges
Erwacht verhüllt der kühle wein
Und wärmt die milch in prallen brüsten
Am strahl zerstäubenden gewolks
Die träume spülen wider küsten
Und mühlen drehn im blut des volks

So hebt sich aus diesen strengen
Strophen eine Lyrik herauf, deren
Zuneigung nicht immer leicht errungen,
die aber unverhofft zur überschwenglich

Schenkenden werden kann, da sie
alle Zeichen echter Dichtung trägt.

HANS SCHUMACHER

JAKOB BOSSHART

Wenn eine echte, gerade Natur ihre
Wahl trifft, spricht diese für sie selber.
Und so entfalten sich in der Darstellung

Jakob Boßharts auch die Wesens-

1 0 9



züge seiner Darstellerin Berta Huber1.
Ihr ordnungschaffender Geist ist hier
am Werke, Energie und Kraft gehen
von ihm aus. Aber wie bei der Lektüre
Jeremias Gotthelfs oder Adalbert Stifters

bleibt es audi hier nicht nur beim
bloßen Anhören und Lesen, sondern es

ergibt sich für den jungen Studenten,
die Studentin eine moralische Forderung

aus diesem ihrem Aufhorchen, auf
welches Bücher im allgemeinen nicht
mehr glauben Anspruch erheben zu
dürfen. Mit sanfter Gewalt wird eine
geistige P-echenschart eben dadurch
erlangt, wie sie vielleidit nur dem echten
Dichter und geborenen Pädagogen
(welchem Wissensgebiet er auch immer
sich zuwenden mag) vergönnt ist.
Hierdurch aber wiederum entfaltet sich jene
bereits im Absterben begriffene
Beziehung, die dem Hörer einen väterlichen

Freund und Berater sdienkt und
diesem einen Schüler und Nachfolger,
der, wenn das Werk letzterdings als

geglückt eraditet werden darf, den
Meister selber übertrifft. Diese Art
geistigen Bündnisses, wie sie auch aus
dem Buche über Jakob Boßhart spricht,
wird leider immer seltener. Ja, sie ist
z. Z. gar nicht mehr erwünscht und
verschwindet vielleicht eines Tages als

etwas, das weder verlangt noch
geboten wird. Man geht bereits
haushälterisch mit seinen Gaben um, und
der Verschwenderische wird ein wenig
geringschätzig angesehen oder es wird
die Wechselbeziehung, die reidihaltig
und ergiebig sein kann und nicht selten
über ein ganzes Leben sich erstreckt,
sentimental genannt. Der Schüler aber,
der von Universitäten und andern
Lehranstalten nur einen Befähigungsausweis,

ein Diplom verlangt, läßt uns
noch nicht erkennen, ob er sich das,
worauf es eigentlich ankommt und was
nicht immer in Büchern steht, selber
anzueignen wünsche oder aber darauf
verzichte, woraus freilich eine Art
Stillstand sich ergibt; zunächst für
Vereinzelte und schließlich für das Ganze.

1 Berta Huber-Bindsdiedler : Jakob Boßhart.
Verlag Huber Sc Co., Frauenfeld.

Darum begrüßen wir ein Buch wie
das vorliegende und wünschen lebhaft,
daß es seinem Wesen und seiner Aufgabe

nach, die es voll und ganz erfüllt,
keine Einzelerscheinung bleibe. Mich
persönlich spricht zwar Boßhart ais

Dichter nicht unbedingt an: und doch
ist mir das Buch über ihn so wert wie
nicht bald ein anderes Lehrbuch, eben
weil es das Ideal zu verwirklichen
vermag, von welchem zu Beginn meiner
Besprechung die Rede war.

Frau Dr. Berta Huber-Bindschedler
hat darum zwiefachen Anspruch auf
einen Hinweis. Wie man mir berichtet,
und das überrascht mich keineswegs,
hielt sie jüngst einen herzerwärmenden,
grundgescheiten Vortrag über Jeremias
Gotthelf als Dichter und Mensch,
wodurch eben meine Ausführungen noch
ihre besondere Bestätigung finden.

In einem Lande der Pädagogen von
Weltruf ist es wohl geboten, daß man
Hörer und Lehrer heranziehe — denn
einer ohne den andern ist undenkbar —,
die auf unsere in sich zerworfene Welt
heilend zu wirken vermögen und
solcherweise (und das ist keineswegs eine
übersteigerte Erwartung) dazu beitragen,

dem Angesicht der Erde, das so

verzerrt uns entgegenblickt, wieder
einen edleren Ausdruck zu geben.

REGINA ULLMANN

FRANK BUCHSERS RITT
INS DUNKLE MAROKKO

Gott sei Dank hat in den letzten
Jahren der Name Frank Buchsers endlich

von dem dicken Staube
weitverbreiteter Vergessenheit gereinigt und
unserer Generation wieder neu vorgestellt

werden können; denn dieser Maler

darf füglich einer der genialsten und
markantesten Wegbereiter der modernen

Schweizerkunst genannt werden.
Buchser überwand die im Akademismus
erstarrte romantische Malerei dadurch,
daß er das leidenschaftliche Streben nach

1 1 C



den unbedingten Idealen künstlerischer
Gestaltung nicht mehr gleichsam von
außen her den Gegenständen aufprägte,
sondern mit seinem Schaffen vollständig

in der Natur aufging und das, was
ihn aus ihr an bildenden Kräften
bewegte, zu erhöhtem formalem
Ausdruck brachte. Er bekannte sich damit
zu einem Realismus der Vitalität, dessen

geistige Potenz sielt als freudiger
Hymnus auf die Schönheit der
sinnlichen Erscheinungen kundtat.

Das anerkennenswerteste Verdienst
für diese «Wiederentdeckung» des

Künstlers gebührt Gottfried Wälchli,
der die große Buchser-Monographie
geschaffen hat und diese Arbeit noch
dadurch ergänzt, daß er verschollene
Selbstzeugnisse des großen Malers
ausgräbt. Buchers autobiographische Skizze
über seinen Aufenthalt in Amerika und
das Tagebuch seiner marokkanischen
Reise1, die bereits in zweiter Auflage
erschienen ist und der wir die folgenden
Zeilen widmen, stellen nicht nur wichtige

Belege für die Kenntnis der
Künstlerpersönlichkeit dar, sondern bedeuten
zugleich wahre Kleinodien einer
Schilderungsweise, die von Anschauungs-
trächtigkeit und Originalität geradezu
strotzt. Wälchli veröffentlicht übrigens
zum erstenmal die «rauhhaarige» Urfas-
sung des packenden Reiseberichtes; denn
die 1861 bei Springer in Berlin erschienene

Erstausgabe war von Alfred Roth,
dem Redaktor des Berner «Bund», dem
Buchser sein Manuskript gesandt hatte,
weitgehend geglättet und dadurch für
die europäische Gesellschaft
mundgerecht gemacht worden. In der
vorliegenden Wiedergabe des Originaltextes
kann man sich der mit allerlei Idiomen
und rabauzigen Ausfällen durchtränkten
Sprache erfreuen, die unserm Gotthelf
alle Ehre macht.

Wie Decamps, Delacroix und dessen

Vorläufer Vernet ging auch Buchser
auf Inspirationen durch fremde Völker
und Rassen aus; aber er suchte dort
nicht eigentlich das Exotische wie die

genannten Franzosen, sondern das Ur-

1 Verlag H.R. Sauerländer & Co., Aarau.

wüchsige, das fernab vom Zivilisationstaumel

des siegreichen Liberalismus sein

eigenes, unberührtes Dasein führte. Im
August 1858 reiste er von Spanien aus

an die nordafrikanische Küste und trat
am 23. desselben Monats von dort aus
in der Verkleidung eines arabischen
Scherif (eine Art Heiliger) seinen

verwegenen Ritt nach Fez an, das kein
Christ betreten konnte, ohne des Todes
gewiß zu sein. Am 29. August zog er in
Begleitung seines Dieners, eines
abenteuernden, zum Islam übergetretenen
Franzosen, durch das Tor von Fez ein,
auf dem hundert abgeschlagene Köpfe
an Spießen baumelten. Unterwegs hatte
er sich von der nomadisierenden
Bevölkerung geradezu göttliche Ehren erweisen

lassen. In Ouezzane war er von dem
Stadtfürsten mit begeisterter
Gastfreundlichkeit aufgenommen worden,
weil er ihm auf einem alten Klimperkasten

einige Arien vorgekräht hatte.
Der triumphale Erfolg wurde durch ein
höchst privates Champagnergelage
gekrönt, und beinahe wäre unser Solo-
thurner durch die Haremspforte
geführt worden, wenn nicht Späher aus

Tanger den Gastgeber gezwungen hätten,

den falschen Heiligen weiterziehen
zu lassen.

Buchser läßt auf diesen Blättern die
ganze Farbenskala seiner bunten
Empfindungswelt sprühen. Mit unverwüstlichem

Humor begleitet er das Tun
und Treiben der maurischen Bevölkerung.

An den öffentlichen Zuständen
von Fez übt er in einem ähnlichen
bärbeißigen Tone Kritik, wie jeder gute
Schweizer über In- und Auswärtiges zu
politisieren pflegt. Episoden von höchster

Spannung, wie z. B. die Szene mit
dem Schlangenbeschwörer, wechseln mit
freudetrunkenen Visionen zauberhafter
Landschaften und heißblütiger
Frauenschönheiten. In dem traumartigen nächtlichen

Bild, v/o ein Maure seiner im
Fluß badenden Geliebten zur Laute
smgt, erreicht Buchser einen Sprachton,
der an Aehnlidtes bei Gottfried Keller
anklingt. So durchdringt sein scharf
beobachtendes Auge alles Gegenständliche

von erleuchteten Seelentiefen her

1 1 1



und beschaut alles Seiende mit jener
Liebe, aus der die schönsten
Wesensoffenbarungen erblühen. Ueber allem
Sarkasmus und aller Abenteuerlust
erglänzt bei Buchser darum auch immer
wieder der Schimmer echter Menschlichkeit,

die letzten Endes dem, was lebt
und webt, nicht anders als mit
Ehrfurcht begegnen kann. Wie erschütternd
wahr ist doch jene Szene, wo er einen
in der Abendsonne durch die Straßen
nach Fez schreitenden jüdischen Jüngling

schildert, den die Muselmänner
beschimpfen und quälen! «Hier ist das
Bild von Christus, von den Juden
verhöhnt und verspottet in Jerusalem,
zwei Jahrtausende her beinahe. Er geht
in edler Sanftmut, mit niedergeschlagenen

Augen, seine Sandalen in den
Händen tragend, demütig und geduldig

leidend einher. Der Strahl der Sonne,
der soeben sein Haupt beleuchtete,
erhöhte vielleicht wohl die Wirklichkeit
zu etwas Himmlischem.»

Die dem Buche beigegebenen Skizzen,
die der Künstler auf seiner Reise meist
mit äußerster Schnelligkeit entwarf,
vereinen sich eng mit den schriftlichen
Aufzeichnungen. Das Figürliche und
das Landschaftliche sind mit einer
Sicherheit und Kraft festgehalten, die frei
von Pedanterie ist, so daß das

Dargestellte sich aus seinen Umrissen zu
überzeugenden Wirkungen erhebt.

Man wird durch dieses Buch drängen
wie durch einen Roman und doch
immer wieder staunen über das in seiner
urchigen Prägung geadelte Wesen eines

Künstlers, der ganz Schweizer und
Mensch war. PAUL BAUMGARTNER

Verantwortlicher Schriftleiter : Dr. Walther Meier

Redaktion und Verlag: Conzett & Huber, Zürich
Morgartenstraße 29, Telephon 5 17 90, Postcheckkonto VIII 3737

Verantwortlich für das Inseratenwesen : Werner Sinniger

Erscheint am 15. jedes Monats

Einzelheft Fr. 1.80, im Jahresabonnement Fr. 18.—, im Semester Fr. 9.50

Printed in Switzerland

EIDGENÖSSISCHE BANK
(AKTIENGESELLSCHAFT)
Zürich, Basel, Bern, Genf, Lausanne
Sf. Gallen, Vevey, La Chaux-de-Fonds

BIETET IHNEN VORTEILHAFTE BEDINGUNGEN

EMIL MEYER • Feine Herrenschneiderei
Sport- und Reitkostüme für Damen und Herren
Sihlstr. 3 Cityhaus Telephon 35186 ZURICH


	Kleine Rundschau

