Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Artikel: Neue Wege literarischer Kritik

Autor: Brentano, Bernard von / Staiger, Emil / Rychner, Max
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759366

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NEUE WEGE LITERARISCHER KRITIK

BERNARD VON BRENTANO EMIL STAIGER

MAX RYCHNER

VON MARTIN SEILER

Die Stellung des Kritikers in der deutschen Literatur gilt gemeinhin
nicht als vollwertig; man behandelt ihn ein wenig, nach Kants Worten,
wie einen Menschen, der ruhig «seine elf Kegel auf einmal werfen»
konne, wobei nur zu verhiiten sei, dafy er «mit seinen sachleeren Ideen»
grofleren Schaden stifte. Jene Trennungen und Aufteilungen aller
Lebenssphéren, die sich in der deutschen Entwicklung so unheilvoll
bemerkbar gemacht haben: allzu scharfe Scheidung von privatem und
offentlichem Recht, von Staatsbiirgerschaft und individueller Freiheit,
von Sinnengliick und Seelenfrieden, von Seele und Geist, Staat und
Kultur, haben auch zu &duflerster Schroffheit in der Grenzziehung
zwischen «reiner» Literatur und Literaturbetrachtung, zwischen Dichter
und Schriftsteller oder Kritiker gefiihrt. So entstand (und verhitschelte
man) ein Ideal des «Poeten», das aller Erdenschwere und gesellschaft-
lichen Bindung mehr und mehr entriet; man ging mit einer reinen
Innerlichkeit hausieren, schuf sich aus verfilschenden Deutungen eines
Matthias Claudius oder Morike, aus Riickerts oder Storms schwichsten
Seiten einen Idealtypus des gesellschaftsfernen, womoglich unintellek-
tuellen Dichters, dessen angebliche Grofle eben in seinem Abstand zu
den Liebesgaben der lockenden Welt gefunden werden sollte. Mif3-
verstchen der Eigenart Rilkes und herrische Stilisierung des Dichter-
tums im Kreise Stefan Georges trugen gemeinsam dazu bei, die Tren-
nung des Dichters von der Gesellschaft vollkommen erscheinen zu
lassen. Zwischen Dichter und Schriftsteller zog sich der breite Graben
hin, ist doch wahre Schriftstellerei undenkbar ohne Bezichung zu den
gesellschaftlichen und kulturellen Fragen einer Zeit. Liegt in jenem
falsch-idyllischen Poetenideal bereits eine Verflachung des Wesens
grofler Dichtung, da solcher Spitzwegperspektive alle grofie bildungs-
und gedankengesittigte Weltpoesm zu entgleiten droht, Lukrez nicht
minder als Dante, Milton wie Holderlin, Leopardi wie Mallarmé, von

85



Goethe nicht zu sprechen, so verkennt sie vor allem, daff der
«unintelligente» Poet, der sich weder von Goethes paar Jahrtausenden
noch von den elementarsten Geistesfragen der eigenen Zeit Rechen-
schaft abzulegen vermag, keiner hoheren, sondern einer Armeren
Schicht angehort.

Wo die Dichter aufgehort haben, sich mit Literatur auch kritisch,
selbstdenkend und vergleichend zu befassen, ihr eigenes Werk gleich-
zeitig durch Lernen wie durch Gnade zu speisen, verflacht dieses Werk
— und mit ihm seine Lebenskraft. Umgekehrt aber erzeugt die gesell-
schaftliche Arbeitsteilung im berufsmifligen Kritiker, der Literatur
nicht mehr als Werkzeug fiir das eigene schopferische Werk, oft nicht
einmal mehr mit der Leidenschaft des Betrachters und ergriffenen Lieb-
habers, sondern bloff noch wie ein Tagespensum behandelt, eine Un-
sicherheit in den eigenen Maf3stiben, die sich gerade in der deutschen
Literaturkritik verhingnisvoll ausgewirkt hat. Wo fremde Kultur-
leistungen nicht mehr zu Vorbildern eigenen Schaffens dienen, auch
nicht als Zeugnisse einer Epoche betrachtet werden, deren Gesamtbild
kulturhistorisch sichtbar gemacht werden soll, bleibt dem Kritiker
nichts mehr als die bare Willkiir: auf der einen Seite eine professorale
Germanistik, die sich in Wilhelm Scherers Gefolge zu einer ewigen
Detektivarbeit des Suchens nach literarischen «Einflissen» verurteilt
hat, auf der anderen die Go6tzen- und Statuenbildnerei der George-
schule. In beiden Fillen eine gespenstige Katalaunische Schlacht, bei
der Geister gegen Geister zu kimpfen hatten.

Dem entsprach in der Zeitungssphire eine rein subjektive, nach
Impressionen haschende Kritik ohne Grundsatz und Mafstab, der
alles nur zum Vorwand fiir Wortspiele, Favoritismus, unbegriindete
Werturteile und fragwiirdige Seelenkunde geworden war. Im germa-
nistischen Seminar und den Literaturbetrachtungen eines Alfred Kerr
oder Maximilian Harden war in gleicher Weise die schopferische Be-
deutung der Kritik als einer ebenbiirtigen und notwendigen Form des
Schrifttums verkannt.

Es mag zu denken geben, daff noch bis zu Hebbel, bis zu jenem
Wendepunkt des Jahres 1848, fast alle groflen deutschen Dichter auch
bedeutende Beitrige zur Aesthetik und Kritik hinterlassen haben: das
eigene poetische Werk und die schopferische Neudeutung des grofien
kulturellen Erbes bildeten untrennbare Bestandteile der gesamten
Lebensleistung. Von Lessing, dem Weimarer Kreis, den Romantikern,
auch den tiefen isthetischen Studien Kants, Solgers oder Hegels
braucht nicht gesprochen zu werden. Aber neben ihnen: welche Meister-
werke der Essayistik etwa in Kleists Aufsitzen, in Biichners Kunst-
gesprichen des «Lenz» oder «Danton», in Grabbes, Heines oder Otto
Ludwigs Shakespearekritiken, in jenen Tagebiichern Grillparzers oder

86



Hebbels, die heute das eigentliche poetische Werk jener Dichter beinahe
vergessen machen!

Nachher kommt wenig: Fontanes Kritiken sollte man nicht iiber-
schitzen; Gottfried Kellers Gotthelfkritik und Spittelers «Lachende
Wahrheiten» enthalten viel versteckte Autobiographie und Selbst-
rechtfertigung; grofi, eigentiimlich und doch gleichzeitig tiberpersonlich
sind vor allem die in sich so verschiedenen Essays Thomas Manns,
Hofmannsthals und Rudolf Alexander Schrdders. Sonst aber ent-
stammt die grofle kritische deutsche Prosa der letzten hundert Jahre
weit mehr der weiten und freien Grenzzichung von Philosophen wie
Dilthey und Simmel, dem kulturverbindenen Blick Jacob Burckhardts,
dem Grenzgingertum Karl Hillebrands oder Victor Hehns, groflen
Historikern, Musikern und Naturwissenschaftlern,als gerade jenen,die
sich die Literatur, Pflege und Deutung des Wortes zum Beruf erkoren
hatten.

Das Gesetz von der Erhaltung der Energie, vom «festen Budget» der
Natur klingt an, die gerne an anderer Stelle hinzufiigt, was sie an der
einen versagte. Im gleichen Mafle namlich, wie die eigentliche Literatur-
betrachtung im deutschen Bereich an Substanz und echtem Erkenntnis-
gehalt einbiifit, wie der Grofiteil der Dichter glaubt, ohne Erbe, klares
Weltbild und Formideal auskommen zu kénnen, befrachten gerade die
stellvertretenden Epiker der Generation: Thomas Mann, Hesse oder
Robert Musil, ihr erzdhlerisches Werk fast iiberschwer mit psycholo-
gischer, soziologischer und philosophischer Diskussion. Aehnlich wie
bei gewissen auflerdeutschen Kiinstlern, bei Proust oder Gide, Huxley
oder Joyce zerfillt das epische Werk hier unmerklich in eine Rethe von
«Solostiicken», von Essays, die in das epische Gefiige eingelassen
wurden, ohne dort nahtlos zu verheilen. Das Verhiltnis von Epik und
Kritik, von Dichtung und Erkenntnis ist gestort: der Romancier trat
als Essayist im Bereiche des Romans selber auf; allein, das Gebilde war
schliefflich im Sinne klarer Formenlehre weder Essay noch Roman.

Auch eine Gesamtliteratur erschlieffit sich nach Rhythmus und
Struktur nur dem Vergleich. Ueberaus bezeichnend steht daher neben
der Verarmung deutscher Literaturbetrachtung, neben Niveauverlust
und Heimatlosigkeit von Essay und Kritik in der deutschen Literatur
die unterbrechungslose Einheit von kritischer und kiinstlerischer Lei-
stung in der franzosischen Literatur. Sie kannte allerdings auch niemals
die entschiedene deutsche Trennung von Schriftsteller und Poet; stets
war sie stirker von der Sprache und Form als von blofler Schwirmerei
des Gefiihls geprigt — dadurch blieb sie bestindig staats- und gesell-
schaftsnahe. Memorialisten wie Retz oder Saint-Simon, Polemiker wie
Joseph de Maistre und Paul-Louis Courier, Kritiker wie Diderot oder
Sainte-Beuve haben durch Geist und Sprachkunst ihren festen Platz

87



in dieser Literatur, auch wenn sie keine Dramen, Romane und Gedichte
verfaflt hidtten oder verfafiten. Umgekehrt gibt es kaum einen bedeu-
tenden franzosischen Dichter oder Schriftsteller, der nicht ein wiirdiges
essayistisches Werk aufzuweisen hitte. Das reicht von Corneilles Vor-
reden zu Giraudoux, Malraux und Gide, von Voltaire zu Baudelaire,
von Stendhal zu Jules Romains. Sogar die Lyriker haben jeder seine
«art poétique», handle es sich um Boileau oder Hugo, um Verlaine
oder Valéry.

Es zeigt sich, wie sehr die franzosische Literatur einer michtigen
einheitsstaatlichen Gemeinschaft zugeordnet ist; vielleicht auf Kosten
gewisser regionaler und landschaftlicher Farbtone. So vermag sie Kritik
und Dichtung nicht voneinander zu trennen: die Kraft ithrer Analyse
dient ihr nicht blof3 zur Bewiltigung technischer oder psychologischer
Fragen, sondern zum Aufbau eines jeweils neuen und zeitweise giiltigen
Weltbildes. Sprache und Poesie dienen im letzten einer «récréation
du monde» durch Wort und Geist. Der Essay als Deutung von Ver-
gangenheit und Werden in der Kultur hat in solcher Literatur seinen
angestammten Platz. Auch duflere Erschiitterungen vermochten an so
tief eingebauter Konstruktion nichts zu veridndern: der neue Sammel-
band lebendiger franzosischer Literatur, die Anthologie des « Domaine
Francgais» enthilt abermals neben grofler Lyrik und neuester epischer
Leistung eine Reihe prachtvoller Essays, deren Grofie gerade in ihrer
engen, doch niemals flachen Beziehung zum gesellschaftlichen Geschehen
liegt. Es wire vermutlich nicht leicht, in deutscher Sprache dem heute
Ebenbiirtiges entgegenzustellen.

Bernard von Brentanos «Tagebuch mit Biichern», Emil Staigers
«Meisterwerke deutscher Sprache im 19. Jahrhundert» und Max
Rychners Essays «Zur europdischen Literatur zwischen zwei Welt-
kriegen» sind, simtlich im Atlantis-Verlag, kurz hintereinander
erschienen. Jedes der drei Biicher bringt einen wesentlichen Beitrag
zur Literaturbetrachtung und Essayistik deutscher Sprache; jedes ver-
tritt zudem eine innerhalb der deutschen Literaturkritik entweder
selten und unvollkommen gehandhabte oder neue Methode. In ihrer
Gesamtheit — und im Grunde auch in ihrer Vereinzelung — wirken
sie an der Ueberwindung jener Lethargie und Verarmung des kritischen
Geistes in der Literatur, von denen oben die Rede war.

In seinem Buch von den «Drei Nationaldkonomien» unterscheidet
Werner Sombart die wertende, die ordnende und die verstehende
Nationalokonomie. Damit sind drei Richtungen allgemein geistes-
wissenschaftlicher Betrachtung angedeutet, aus deren Zusammenwirken
sich die wirkliche Gesamtschau des grofien Historikers ergeben muf,
der gleichzeitig ein von seinem Gegenstand ergriffener Mensch, ein

88



Ordner und Systematiker der Fakten — und ein richtender Moralist
(in einem sehr hohen Verstande) sein muf}, will er seinem Amt und
Beruf gerecht werden. In verschiedener Prigung und Akzentsetzung
sind sich Staiger, Rychner und Brentano allenthalben dieser dreifachen
Aufgabenstellung bewufit; nur bestimmt in jedem der drei Biicher eine
der Methoden im Primat vor den anderen die Art der Betrachtung:
so werden Grenze wie Grofie einer jeden besonders klar und eindriick-
lich sichtbar.

Bernard von Brentanos «Tagebuch mit Blichern» miifite der «rich-
tenden» Methode zugesellt werden. Das ist recht zu verstehen: nicht
Aburteilungen oder Exekutionen wird man in diesen Anmerkungen
eines leidenschaftlichen und schopferischen Lesers finden, aber Be-
geisterung und Verneinung eines sehr wachen Geistes, eines hdchst
empfindlichen Gefiihls fiir Wert oder Unwert literarischer Formen,
viel Verstindnis zudem fiir die gesellschaftlichen Untergriinde aller
Literatur, besonders in ihrer verschiedenen nationalen Bedingtheit. So
wird zwar scheinbar in der losen Tagebuchform der Eintragungen
darauf verzichtet, irgendeinen «ordnenden» Geist walten zu lassen:
aber in der Tat ahnt man hinter der Gesamtheit der Notizen (be-
sonders in jenem Streitgesprich tiber das deutsche und das franzosische
klassische Literaturzeitalter, das zuerst in der Neuen Schweizer Rund-
schau erschienen ist) ein klares und personlich geformtes Bild der
dezentralisiert-regionalen, so oft gegenstaatlichen deutschen im Gegen-
satz zur staatlich und gesellschaftlich geprigten franzdsischen
Literaturentwicklung.

In Abwandlung eines Zolawortes wire hier von Literatur zu
sprechen, die «durch ein Temperament gespiegelt wird». Die wichtigste
Eigenart dieses Tagebuches liegt namlich darin, dafl abermals ein
deutscher Schriftsteller hochst ernsthaft fremde und heimische Literatur
nach ithrem Nutzen «fiir das Leben», das heift: fiir sein eigenes Schaffen
befragt. Gerade in ihrer Beziehung zum Entwicklungsgang des Epikers
und Dramatikers Brentano liegt der Wert von Notizen, die immer
wieder mit zwel zentralen Themen befafit sind: mit der wirksamen
und personlichen Fassung des kiinstlerischen Ausdrucks, der Einheit
von menschlicher und literarischer Haltung, was Goethe als «Stil» im
Gegensatz zur «Manier» bezeichnet hat, und mit der Umgrenzung des
schriftstellerischen Wirkens in der Gesellschaft. Brentano mifitraut —
und mit Recht — einer Literaturbetrachtung, die sich einen «frei-
schwebenden» Kiinstler zum Gegenstand wihlt, ohne die Wechsel-
beziehung zwischen seiner Stellung in der Gesellschaft und zur Gesell-
schaft zu beachten. Schon dadurch, dafl er den Begriff der Literatur
weiter — franzosischer — mehr von der Sprache her fafit und ver-
steht, vermag dieser Kritiker ein neues und fruchtbares Element in

89



die deutsche Kritik einzufithren, eine Synthese von offenbarer Sub-
jektivitdit und vermittelter Gesamtschau, die wesentlich bleibt, selbst
wenn man allen einzelnen Aussagen des Tagebuches mit begriindeten
Gegenaussagen antworten konnte.

Brentano begann mit soziologischen Essays: heute, da er mit dem
«Theodor Chindler» echte Gesellschaftserkenntnis in epische Gestalt
zu iberfiihren vermochte, da er mit dem Phidrastiick eines der ganz
seltenen neuen Zeitdramen historisch-iiberhistorischer Prigung ge-
schaffen hat, erweist dieses essayistische Tagebuch die immer festere
Einheit von kritischer und kiinstlerischer Arbeit, wie man sie bisher
in unseren Tagen eigentlich immer wieder doch nur bei Thomas Mann,
Musil oder Hofmannsthal erleben konnte.

Formal fiihrt dieses «Tagebuch mit Biichern» einen neuen Typus
der Kritik in die deutsche Literatur ein: den des in Frankreich seit
langem literarisch eingebiirgerten « Journal littéraire». Hatte schon die
platonisch-lukianische Form des Dialogs, der man in der englischen
Literatur u. a. ein paar herrliche Kunstgesprache Oscar Wildes ver-
dankt, neben Rankes «Politischem Gesprich» oder heute etwa Paul
Ernsts Zwiesprachen wenig Nachfolger gefunden, so galt das fast noch
mehr fiir die Methode des literarisch-kritischen Tagebuches in seiner
heute in Frankreich vor allem durch Gide giiltig umrissenen Gestalt.
Grillparzers oder Hebbels Eintragungen dienten der Selbstverstin-
digung; sie waren als echte Formen eines «Journal intime» nicht fiir
die Oeffentlichkeit bestimmt. Brentano schreibt gleichzeitig als Schaf-
fender und als Essayist: wo scheinbar Privates auftritt, geht es um
das private literarische Subjekt, also wieder um ein Oeffentliches.

War schon in jenem Tagebuch der literarische Raum dadurch iiber
den gefihrlichen Bereich der Nationalliteratur hinaus erweitert, dafl
beinahe mehr franzosische als deutsche Lektiiren zum Anlafl der Ein-
tragungen gedient hatten, so weitet sich in Max Rychners Essays «Zur
europdischen Literatur zwischen zwei Weltkriegen» der Bereich wahr-
haft zu europiischer Weite. Nicht blofl durch eine Vertrautheit mit
den Literaturen und Kulturen, wie sie heute nur wenige besitzen, es
handle sich denn um Gide oder Curtius, um Vofiler oder Carl J. Burck-
hardt, erweist sich Rychner als Essayist von europidischem Format;
in der Gesamtheit dieser Studien {iber Gestalten und leitende Krifte
unserer Zwischenkriegskultur ist Europa vielmehr wahrhaft als
geistiger Einheitsbegriff vorhanden. Vieles mag gegen viele Gestalten,
die hier auftauchen, nach Wollen und Wirkung einzuwenden sein:
gegen Spengler etwa oder Ortega, gegen Scheler, Maurras oder auch
George; allein, der Zusammenklang dieser Stimmen zu einer kunst-
vollen, wenn auch vielleicht «atonalen» Vielstimmigkeit ist darum
doch nicht zu verkennen. Rychner hitte die Jahre zwischen 1919 und

90



1939 in mannigfaltiger Weise kulturell einordnen kénnen: in ihrer
Wandlung von hochster expressiver Gefiihlswollust, einem neuen
Rousseau- und Werthertum zur mithsam anerzogenen «Neuen Sach-
lichkeit»; in ihrer Vernunftfeindschaft und fragwiirdigen Hingabe
an alle Art der Magie und Schwirmerei; in ihrer Bilder- und Formen-
stiirmerei; im heiffhungrigen Aufzehren aller kulturellen Epochen und
Rdume, von Bali bis Delhi, von der Negerplastik bis zum spanischen
Barock. Allenthalben war die Frage Renans nachhallend «De quoi
vivra-t-on apres nous?»

Rychner hat in den meisten Fillen darauf verzichtet, das Gesamt-
bild durch die Perspektiven solcher Gesamtstromungen beeinflussen
zu lassen. Wo der einzelne Kiinstler weniger bedeutsam erschien als
die Richtung, der er verschrieben war, oder wo die Auswirkungen auch
eines an sich bedeutsamen Werkes in Frage standen (wie in Knut
Hamsuns Beziehung zu aller Art geistfeindlicher Bodenromantik), wird
in diesen Essays der Nachdruck auf das Ueberpersonliche gelegt: so
in einer Auseinandersetzung mit der «Literatursoziologie der Linken»,
die iibrigens auch eine solche mit Brentanos ersten Werken sein konnte,
oder in der Abrechnung mit fragwiirdigen Organismuslehren nach dem
Muster E. G. Kolbenheyers, nicht zu letzt in der bedeutenden Studie
iber «Dostojewski und der Westen», die es weniger mit dem Dichter
der «Damonen» zu tun hat als mit seinen okzidentalen Nachbetern
und ihrer «iiberhasteten Preisgabe des Westlichen». Rychners Europa-
bild ist auch heute noch weitgehend geformt durch den Raum der (nach
Ranke) «germanischen und romanischen Volker». Nicht umsonst steht
auch hier Vergil am Eingang als Fiihrer durch das Zwischenkriegsreich
einer Kultur, die so viel von der Holle und manches vom Purgatorium
an sich hat.

Doch auch in jener Didmmerung, da die Eule der Minerva, die
ordnende Reflexion, ihren Flug antritt, leuchten Sterne der schonsten
Hohe. Thr Schein geht hier aus vom Werke Paul Valérys und Hugo
von Hofmannsthals. Thnen hat Rychner seine innigsten und tiefsten
Betrachtungen gewidmet: am hochsten Thema wird auch der héchste
Mafistab erreicht. Die «ordnende» Kritik findet hier Verkdrperungen
unseres abendlindischen Kulturerbes, die gleichzeitig andeuten, was
wir an Besitz noch aufzuweisen oder zu verspielen haben, und sichtbar
machen, in welchem Geist und Gefiihl dieses Erbe heute noch fruchtbar
verwaltet werden konnte. Valéry ist ein Zurechnungspunkt fiir alle
Bereiche des Logos: fiir das Abenteuer des Griechentums, das, von
Zenons Pfeil gestreift, dennoch weiterlebt und Leben bewufit gestaltet;
fiir Leonardos Mechanik des Denkens; fiir des Cartesius schépferischen
Zweifel; fiir Mallarmés Ueberwindung des Zufalls im geheimnisvoll-
suggestiven und doch bewufiten Kunstwerk. Hofmannsthal durchlebt

91



von neuem die ewigen Mirchen der abendlindischen Menschheit, die
Abenteuer Ariadnes, der menschlichen Seele; die Einsamkeiten und
Verliefle des «Turms» in der geistigen Existenz unserer Tage; den
Aufruhr des Bettlers auf einem Welttheater, das nun nicht mehr
geordnet und hierarchisch gegliedert vor uns steht, sondern chaotisch
und nackt, wie vor Pirandellos ratlosem Masken- und Theaterdirektor.
Aber daneben wirkt auch der lebendige Geist, der solches Erbe mit
allen Belastungen verwaltet und im Schrifttum als dem «geistigen
Raum der Nation» zur Ordnung zuriickruft. In der Deutung jener
groflen Ordner Valéry und Hofmannsthal wird das essayistische, um
Ordnung und Gerechtigkeit bemithte Werk Max Rychners empor-
gehoben zur Einheit von Kritik und Kunst, zur schopferischen Be-
trachtung hoher Werke: so erhalten diese Studien ihren legitimen
Platz im «geistigen Raum» der europiischen Nationen und der ein-
heitlich europiischen Kultur.

Man hat oft beobachtet, wie unterirdisch im geistigen Leben einer
Epoche die neuen Konturen einer Gesellschaft und Kultur bereits vor-
bereitet waren — bis dann die grofien dufleren Ereignisse sie schliefflich
«in Freiheit zu setzen» vermochten. So vermag vielleicht der Umkreis
einer europiischen Literatur, wie diese Essays ithn abschreiten — auch
und gerade in ihrer fragmentarischen Geschlossenheit, da Berichte etwa
iber Freud, Musil und Thomas Mann, iiber Karl Kraus und Kafka,
iber Giraudoux und Huxley fehlen —, eine Vorahnung zu vermitteln
von einem Uberstaatlichen Gebilde, dem solche europiische Literatur
und Kultur dann wirklich angehéren konnte.

Ist Rychners Raum {iberstaatlich, so ist jener Emil Staigers, wie
schon der Titel «Meisterwerke deutscher Sprache im 19. Jahrhundert»
andeutet, durch den deutschen Sprachraum bestimmt. Das bedeutet
sicher keine Abkehr von anderen Kulturen oder vom Zusammenklang
der geistigen Bewegungen: der Kreis des «Trivium» beweist Staigers
Methoden nicht weniger innig an Texten Verlaines oder Walther von
der Vogelweides als an solchen Kellers oder Leopardis. Auch reicht
hier der Raum der deutschen Sprache von Kleists nordlichem zu
Hofmannsthals siidlichem Gelinde oder zu C. F. Meyer. Liebe und
Ehrfurcht leiteten die Auswahl: auf Betrachtung und Verstehen kam
alles an — und damit findet sich zu dem richtenden und dem ordnen-
den hier der Meisterfall des verstehenden Literaturbetrachters ein.
Auseinandersetzung mit Emil Staigers Methode, vor allem mit seiner
Deutung des dichterischen Erlebnisses aus dem Zeitproblem, muf}
unterbleiben: sie erforderte eine tiefe dsthetische Wiirdigung und im
letzten eine Auseinandersetzung mit der Phinomenologie der Husserl-
schule. Husserls eigene Theorie der Einbildungskraft wire zu befragen
mitsamt ihrem franzosischen Gegenstiick, dem «Imaginaire» des Jean-

92



Paul Sartre. Das alles ist hier nicht moglich. Man steht am Gegenpol
des Diltheyschen Verstehens. Das «Erlebnis und die Dichtung» war ein
Versuch der Literaturbetrachtung, der letztlich doch den psycholo-
gisierenden Historiker verraten hatte, dem es mehr auf den Ursprung
des Werkes als auf dessen innere Struktur angekommen war. Staiger
verfihrt umgekehrt: wo er, wie an C. F. Meyers Gedicht von der
«Toten Liebe», einen Schaffensprozeff unmittelbar iiberrascht, gilt er
ihm nur als formal-idsthetischer, nicht als psychologischer. Auf das
«Objekt» kommt alles an und darauf, was es in seiner geprigten
Gestalt auszusagen vermag. In der Tat erschliefit es unter Staigers fast
beispiellos eindringlichem Blick unendliche, sonst nie geahnte Schon-
heiten und Ausblicke: Goethes Novelle, der zeitlich-riumliche Bereich
der Diwanlyrik, wird beinahe neu und erstmalig empfunden.

Anderes 1iflt die Grenze dieses Verstehens ahnen: die «Zeit» dieser
Werke ist niemals gesellschaftliche Zeit; das Erleben, dem sich Staiger
mit Vorliebe zuwendet, ist selten dem Kontakt vom Ich zum Du
zugewandt. Stifters «Nachsommer» erschliefit sich gerade dort, wo er
die mogliche (oder bereits nicht mehr mogliche) statt der wirklichen
Gesellschaft zum Gegenstand hat; Hofmannsthals «Schwieriger» spricht
gerade dadurch so klar im Wort seines Deuters, dafl er die Sprache
(und den menschlichen Kontakt) mehr und mehr als Irrweg flieht und
in das tonende Schweigen zuriickfithren mochte. Man ist berechtigt,
zu fragen, ob Staigers Weg auch der Welt dramatischer Antithesen, der
echten geschichtlichen Welt mitsamt ihrer Aktionsgebundenheit zu
nahen vermochte. Vieles erschlief3t sich, gerade in Unvollkommenheiten
der Form, die oft Unreife der Gesamtentwicklung anzeigen, erst der
Verbindung immanenten und transzendenten Verstehens. Es wird sich
zeigen, bis zu welchen Bereichen Staigers wunderbare Kraft der inneren
Schau und der verstehenden Deutung vorzudringen vermag.

Wenn die Betrachtung von Literatur an Wert die eigentliche
Literatur ubertrifft, so ist meistens eine Gestalt des Lebens alt ge-
worden. Wenn umgekehrt unter Literatur nur die — vielleicht vitale
und erregende — Fiille des Erlebens und Fabulierens verstanden wird,
ohne dafl der Form und gedanklichen Schirfe die entsprechende Rolle
zufiele, so droht in solchem Symptom das Hereinbrechen der Barbarei.
Jene drei Biicher entlassen uns, trotz allem, voller Trost: sie breiten
erneut den beschimenden Reichtum unseres Erbes vor uns aus und
zeigen in vielféltiger Gestalt, wie grofl die Méglichkeiten sind, ihn
zu messen und zu verwerten. Allerdings verlangen sie von uns, wie
von sich selber, jene hochste Kraft des menschlichen Geistes und der
Seele: den Enthusiasmus.

93



	Neue Wege literarischer Kritik

