Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Artikel: Das befreite Jerusalem

Autor: Spoerri, Theophil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759364

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS BEFREITE JERUSALEM

(ZU TORQUATO TASSOS VIERHUNDERTSTEM GEBURTSTAG)

VON THEOPHIL SPOERRI

Das Befreite Jerusalem, 1575 von einem Einunddreifiigjihrigen
vollendet, erschien 1581, wihrend sein Verfasser im Spital von
St. Anna als Geistesgestorter gefangen gehalten wurde, wo ithn der
durchreisende Montaigne sah, «sich selber iiberlebend» (Essais 11, 12).
Keine andere Dichtung hat wie diese eine so ratselhafte, ja fast magi-
sche Wirkung ausgelibt. Sie war so populdr, dafl der Schuhputzer in
Florenz ganze Gesinge auswendig aufzusagen in der Lage war, daf}
die bunten Maultierkarren Siziliens mit Szenen aus der Gerusalemme
bemalt sind, daff man in der hintersten Bauernstube kitschige Oel-
drucke und farbige Tonfiguren finden kann, die Rinaldo und Armida,
Tankred und Clorinda darstellen. Und wer z3hlt all die Rinaldi
und Armiden, die Tankrede und Clorinden, die durch die Jahrhun-
derte hindurch in lingst vergessenen Opern ihr Liebesleid gesungen
haben? Wohl wenige denken daran, daf} eine der schonsten Melodien
des groflen Hindel, die wohl jeder in seinen ersten Geigenstunden
geiibt hat, nichts anderes ist als eine Rinaldoklage. _

Und wenn von magischen Wirkungen die Rede war, so ist vor
allem an J. J. Rousseau zu erinnern, der eine fast krankhafte Affini-
tit zu Tasso hatte und allen Ernstes glaubte, der Dichter des Befreiten
Jerusalems hitte sein ungliickseliges Geschick zwei Jahrhunderte zum
voraus prophezeit. Wie bei dieser Behauptung sein Freund Corencez
eine ungliubige Miene aufsetzte, beteuerte Rousseau:

«Je vous entends, le Tasse est venu avant moi. Comment a-t-il eu
connaissance de mes malheurs? Je n’en sais rien et probablement il
n’en savait rien lui-méme, mais enfin il les a prédits. Remarquez que
le Tasse a cela de particulier que vous ne pouvez pas enlever de son
ouvrage une strophe, d’une strophe un seul vers, un seul mot sans que
le poéme entier ne s’¢croule, tant il était précis et ne mettait rien
que de nécessaire. Eh bien! 6tez la strophe entiére dont je vous parle,

67



rien n’en souffre, ouvrage reste parfait... Il est a présumer que le
Tasse I’a fait involontairement.»

Wenn um die Beziehung Rousseaus zu Tasso ein leiser Spital-
geruch weht, so ist bei der. grofiten Wirkung, die Tasso ausgeiibt hat,
nichts derartiges mehr zu spliren. Wir denken an Goethe.

Das Befreite Jerusalem, ein Lieblingsbuch von Goethes Vater, war
auch eine frithe Lektiire des jungen Goethe gewesen. Er befahl brief-
lich von Leipzig aus der Schwester Cornelie, das Tassosche Epos zu
lesen. Ein wenig spiter, unter den Einfluf Boileaus geraten, warnt er
aber vor dem Flittergold Tassos, «le clinquant du Tasse», und hebt
dem gespreizten Italiener gegeniiber den Geschmack des Franzosen
hervor: «Le Boileau entier», schreibt der Leipziger Student der Schwe-
ster auf franzosisch, «c’est un homme qui peut former le golt, ce
qu'on ne pourra jamais attendre d’un Tasse.» (Brief vom 28. Mai
1766.) Wie jedoch die Schwester sich gegen das harte Urteil auflehnt,
antwortet er beglitigend, er habe die Verdienste Tassos nicht schmi-
lern wollen: «C’est un génie supérieur, mais qui en voulant, joindre
aux Héros d’Homeére les sorciers et les diableries d’Amadis a pro-
douit (!) un poeme trés gothique, qu’on ne devrait lire sans beaucoup
d’attention et discernement pour ne pas s’acquérir un mauvais
golit . . .», und er zitiert die Stelle aus dem Art poétique, in welcher
Boileau von der Gerusalemme sagt, sie hitte nicht ithren Ruhm ver-
dient, wenn nur der immer brav betende Held den Teufel zur Ver-
nunft gebracht hitte,

Et si Renaud, Argant, Tancréde et sa Maitresse
N’eussent de son sujet égayé la tristesse. (7. Dez. 1766)

Im immensen Brief vom 11. Mai 1767 wirft Goethe das Steuer
um: er behauptet, Corneliens tapferes Eintreten fiir Tasso gegen Boi-
leau habe ihn uberzeugt, und er zitiert Marmontels Verse gegen
Boileau, die mit dem vernichtenden Urteil enden:

Mais je ne vois jamais Boileau sensible:
Jamais un vers n’est parti de son cceur.

In dieser neuen Wendung kiindigt sich der grofle Witterungsum-
schlag in der Seele Goethes an. In der jetzt heraufkommenden Sturm-
und Drangzeit hat er einen «Urtasso» geschrieben, den er 1781 an
seine Ziircher Freundin Bibe Schulthef schickt, der aber 1817 bei
threm Tode verbrannt wurde. Und wiederum tritt Goethe in ein
neues geistiges Klima. Auf die Tasso-Umarbeitung farbt die italieni-
sche Reise ab, vor allem der Findruck, den die Tassobiiste in San Ono-
frio und die Biographie des Abbate Pierantonio Serassi auf Goethe
machten. Nach der Riickkehr in Weimar wird die Prosafassung in
Verse umgewandelt, und die Monate des Bruches mit Frau von Stein
geben dem Werk noch eine letzte personliche Wendung. T orgquato

68



T asso. Ein Schauspiel erschien im Februar 1790. Und so entstand die
grofite Huldigung, die je ein Dichter einem andern Dichter erwies.

Da uns das Gliick beschieden ist, einen groflen Dichter durch einen
andern interpretiert zu sehen, wollen wir diesen Umstand beniitzen
und unter Goethes Fithrung versuchen, in das Werk Tassos einzu-
dringen.

Goethe hat sein Schauspiel aufgebaut auf den Kontrapunkt Tasso—
Antonio. Dem schwirmerischen, mafilosen und genialen jungen Dich-
ter tritt der geschiftstlichtige, selbstsichere Weltmann gegeniiber. In
den Schluflworten Tassos wird der Grundgegensatz bildlich darge-
stellt:

O edler Mann! Du stebest fest und still,
Ich scheine nur die sturmbewegte Welle.
Allein bedenk und iiberhebe nicht

Dich deiner Kraft! Die mdchtige Natur,

Die diesen Felsen griindete, bat auch
Der Welle die Beweglichkeit gegeben . . .

Der Gegensatz des flieflenden Innenlebens zur festen Auflenwelt,
der in den zwei Menschen verkorpert ist, «die Disproportion des Ta-
lents mit dem Leben», die Goethe selber als den «eigentlichen Sinn»
seines Schauspiels angibt, fiihrt zum tragischen Ausgang, der bei
Goethe allerdings leise verschleiert ist, in Tassos Leben aber elemen-
tar und zerstorend ausbrach.

Doch auch in Goethes Dichtung tritt der Hang zur Verinnerlichung
in seiner ganzen schreckhaften Unaufhaltsamkeit hervor. Das Ergeb-
nis dieses Riickzuges ins eigene Innere wird von Antonio eindeutig
festgestellt:

Bald versinkt er in sich selbst, als wire ganz
Die Welt in seinem Busen, er sich ganz

In seiner-Welt genug, und alles rings
Umber verschwindet ihm . . .

Die «Welt in seinem Busen», das ist der Inhalt von Tassos Dichtung.
R.Bezzola hat in seinem groflen Tasso-Aufsatz (Schweizer Monatshefte,
Mirz 1944) meisterhaft diese Seite der Gerusalemme gezeigt: «Die
Gerusalemme liberata ist das Leben Tassos, wie er es triumend er-
ahnte und wie er es zu verwirklichen hoffte . . . Dieses Leben stellt sich
dar als ein Unternehmen voller Hindernisse, die alle geboren werden
aus der Objektivierung innerer Hemmungen: Schmeichelnde Stimmen
eines wolliistig-schmerzlichen Genieflens (Olindo und Sofronia),
Sehnsucht nach idyllischem Frieden (Erminia), Fallstricke dialektischer
Ucberlegungen (Alete), Ausbriiche titanischen Trotzes (Solimano) . ..
Augenblicke der Erschlaffung, Erstarrung in geblendetem Staunen
vor irdischer Schonheit, gefolgt von tiefster Verzweiflung im Ange-

69



sicht ihres schicksalhaften Hinsterbens (Tancredi); letztes Zweifeln
vor einer schwankenden Wirklichkeit unter dem Einfluf} triigerischer
Sinnentiuschungen und magischer Krifte (Ismeno, Armida, der ver-
zauberte Wald); verfingliche Schlingen und Aussichten auf eine pa-
radiesisch-wolliistig zeitlose Existenz, die den kochenden Ehrgeiz
dimpfen (Rinaldo), welche dann aber vor dem inneren Seelenspiegel
sich als eitel und triigerisch erweisen, wenn die Magie besiegt wird
und der leidende Mensch zum Vorschein kommt (Armida); harte
Kidmpfe gegen rauhe, feindliche Wirklichkeit ... Und doch stellt am
Schlusse der ertriumte und ersehnte Sieg sich ein, der Sieg des gott-
gefithrten, groflen Menschen (Goffredo) ... Der Traum des Dichters
hat das Leben besiegt: Jerusalem ist erobert ... Was bedeutet dieser
Traum? Eroberung der ertraumten transzendentalen Wirklichkeit,
Eroberung Christi in der faflbaren, gegenstindlichen Form seines
Grabes.»

Die Menschen sind, wie hier Bezzola zeigt, keine festumrissenen
Charaktere, sondern seelische Komplexe. Alles Geschehen in der Geru-
salemme erscheint in dem Dimmerlicht der Innerlichkeit. Tasso kann
eigentlich nur immer von sich selber reden. Er kommt nie aus sich sel-
ber heraus. Die Gestalten gelingen ihm am besten, die thm selber am
meisten gleichen. Er ist ein unnachahmlicher Schilderer der Frauen-
seele. Auch hier allerdings steigen die Frauenbilder aus dem Wellen-
gang seiner Gefithle empor. Der inneren Polaritit von Ruhe und Be-
wegung entspricht das Gegensatzpaar, das von nun an durch Roman
und Oper geistert: die beruhigende Frau, die den Geliebten hegt und
pflegt (Erminia-Micaele), und die aufregende Frau, die im Manne alle
Leidenschaften entfacht (Armida-Carmen). Um so auffilliger ist die
Verwandlung, die an Armida geschieht. Als ddmonisches Werkzeug
der Holle kommt sie, um Rinaldo zu verderben, und unversehens wird
aus der Verfihrerin die Geliebte. Wie Rinaldo sich von ihr losreifit,
ruft sie thm die Drohung nach, in der ihre ganze Liebe nachklingt:

Tanto t'agitero gquanto t'amai . . .

Auf dem Schlachtfeld wird sie von Liebe und Hafl hin und her
gerissen, wie aber Rinaldo sie vom Selbstmord zuriickhalt, bricht beim
Hoéren seiner Stimme ihr ganzer Stolz zusammen, und sie ergibt sich
mit den biblischen Worten: Ecco I’ancilla tua.

Der eigentliche Held der Dichtung ist aber Tankred. In thm finden
wir alle wesentlichen Charakterziige des Dichters: die weibliche Zart-
heit und Verletzlichkeit der Gefiihle, die vermessenen Triume von
Grofle und Gliick, die Unbeherrschtheit des inneren Dranges — ein
«gesteigerter Werther», wie Goethe seinen Tasso nennt. Die patholo-

70



gische Versenkung in sich selbst ist unbewuf}t dargestellt in jener Epi-
sode des siebenten Gesanges, da er sich bei der Verfolgung des Fein-
des verirrt und, in nichtlich-morastiger Landschaft unsicheren
Schrittes seinen Weg suchend, ohne es zu merken im Schloff Armidens
sich selber einschliefit.

Su Pentrare d’un uscio i passi erranti

A caso mette, né d’entrar s’avvede;

Ma sente poi, che suona a lui dietro

La porta, e °n luogo il serra oscuro e tetro. (VII, 45.)

Eindriicklich wird darauf der Vorgang der Introversion im Bild des
in eine Reuse sich verfangenden Fisches dargestellt:

Come ¢l pesce cola dove impaluda

Nei seni di Comacchio il nostro mare.
Fugge da I’ onda impetuosa e cruda -
Cercando in placide acque ove ripare;

E vien che da sé stesso ei si rinchinda

In palustre prigion, né puo tornare,

Ché quel serraglio é con mirabil uso
Sempre a Pentrar aperto, a I’ uscir chiuso:
Cosi T ancredi allor . ..

Entro per sé medesmo, e ritrovosse

Poi la rinchiuso, ond’ uom ter sé non parte. (VII, 46-47.)

So versinken diese Menschen immer wieder in den unterirdischen
Grundwassern. Man nennt das auch «Riickkehr zur Mutter Natur».
Wie Erminia aus dem Schlachtgetiimmel in die lindliche Stille flieht,
hat man noch das Gefiihl der erlésenden Geborgenheit. Aber bedng-
stigend zeigt sich die Natur im verzauberten Walde. Jeder, der Hand
anlegen will, um Biume zu fillen, erstarrt vor Schrecken, weil ihm
plotzlich aus der dufleren Naturerscheinung seine eigenen Komplexe
entgegentreten. Tankred tibertridgt die Dimonie seines Innern auf den
dimmernden Wald. Der dreizehnte Gesang 14t uns tief in seelische
Abgriinde hineinblicken und bringt uns zum Bewuf3tsein, wie leicht
wir das Rauschen unseres eigenen Blutes in die Stimmen der Natur
hineinprojizieren. Ihren eigentlichen Sinn offenbart die Natur in den
Girten Armidas. Hier ist alles iippiges Wachstum, wucherndes Leben,
dionysischer Taumel, Grauen und Lust der entfesselten Triebe.

Solo chi segue cio che piace é saggio . . .
Questo grida natura. (XIV, 62.)

Und wie im beriihmten Amintachor enthiillt sich hier der Traum
vom Goldenen Zeitalter als die nackte Auflehnung des schrankenlosen

71



Instinktes gegen jegliches auferlegte Gesetz, gegen Ehrgefithl und
Sitte, gegen allen Hohendrang des Geistes.

Gesinge, Chore sind es, in denen der Ueberschwang des Natur-
rausches sich ausstromt. Alle diese Dynamik des elementaren Lebens
findet ithren addquaten Ausdruck in der Musik. «Die Seele des Dich-
ters», sagt De Sanctis, «liegt nicht in den Dingen, sondern in ithrem
Klang, und den Gehorswirkungen zulieb wird gar oft die Klarheit
der Anschauung beeintrichtigt; doch die zauberhafte Schonheit der
musikalischen Stromung reifit den Horer mit und trdgt ihn tiber alle
Unebenheiten hinweg. Das Musikalische bei Tasso ist kein duflerliches
Effektmittel, sondern ein Unnennbares, das aus der Seele quillt und
auch unmittelbar auf die Seele wirkt.»

Die Gerusalemme liberata ist mehr eine Oper als ein Epos; das Mu-
sikalische der Sprache hat noch nie so zauberhaft das Bildmifige der
Sprache iiberflutet. Dieses Fliissigwerden des Wortes, diese Verklang-
lichung der unterirdischen Seelenstrome ist eine Revolution in der
Poesie, die eine Revolution in der Musik ankiindigte.

Wir miissen hier unsern Horizont weiterspannen, um das Bedeut-
same dieses Vorganges voll erfassen zu kdnnen.

Tasso war sich der innigen Beziehung zwischen den zwei Kiinsten
bewufdt, sagt er doch selber in seinem Dialog La Cavaletta: «Die Mu-
sik ist die Seele der Poesie.» Er schwarmte zeitlebens fiir Musik. Auch
seine Gonner waren begeisterte Musikliebhaber. Einer seiner intimsten
Freunde war Don Gesualdo, der Fiirst von Venosa, dessen Leben
eine fast wie Karikatur wirkende Illustration war fiir die Erschiitte-
rungen, die der Einbruch seelischer Michte mit sich brachte. Mit seiner
vornehmen Kusine Maria Pescara d’Avalos vermihlt, iiberraschte er
sie eines Nachts zusammen mit dem Herzog von Andria, Fabrizio
Caraffa. Er brachte beide um. Die kleine Tochter, die ihm libriggeblie-
ben war, erschreckte ihn aber derart durch ihre Achnlichkeit mit der
Mutter, dafl er sie in seiner verzweifelten Erregung zu Tode wiegelte.
Tasso kam in diesen Tagen zu thm, um ihn zu trosten. Er dichtete
fir ihn Madrigale, die Don Gesualdo komponierte. Die ganze Tra-
gik seines Lebens spiegelt sich in der Zerrissenheit und chromatischen
Wildheit dieser Musik wider. Ambros nennt Gesualdo «den im Irr-
garten der Modulation herumirrenden Kavalier».

Die Wirkungen Tassos gehen aber noch weiter.” Rinuccini, der
erste Dichter, der das pastorale Drama in eine Oper umwandelte, war
Tassos Jiinger. Die erste erhaltene Oper, Euridice, die 1600 in Flo-
renz zur Vermihlung Heinrichs IV. und der Maria Medici aufge-
fithrt wurde, stammt von Peri und Rinuccini.

Claudio Monteverdi endlich, der die musikalische Revolution zum
vollen Awusbruch brachte, komponierte Zwischenspiele fiir eine

72



Aminta-Auffithrung und hat Armida zur beliebtesten Opernheldin
der kommenden Zeiten gemacht. Sein beriihmtes Tonwerk «Combat-
timento di T ancredi e Clorinda», halb dramatisches Oratorium, halb
kantatenhaftes Madrigal und Orchestergemilde, ist das typische Bei-
spiel des neuen «stile concitato». «Das Ziel dieser musikalischen
Schreibart», sagt Hans Joachim Moser (Heinrich Schiitz, Kassel 1936,
S. 117), «ist die Darstellung von Erregungszustinden sowohl durch
Erhohung des Sprachlichen als auch durch schildernde Instrumental-
gebirden. Diese ,Erregung* ist bei Monteverdi stark eingeengt auf
die eine Affektnuance des ,kriegerischen Zorns‘ im Reitergefecht des
Tankred mit dem geharnischten Ritter, in dessen Riistung seine ge-
liebte Heldin Clorinda von ihm den Tod erleidet . .. Ausdrucksmittel
dafiir sind bei Worten wie guerra, ira, furore, vendetta und
bei Klang- bzw. Bewegungsbildern wie Reiten, Fechten, Schwerter-
prall: gehiufte Melodiespriinge, fanfarenhafte Dreiklangsmotivik,
punktierte Rhythmen und Betonungsschwiinge, Liufe, Tremoli, Tril-
lerfiguren, Erregungsfiguren ... Unterbrechungspausen, Einschiibe,
durchbrochene Arbeit; Ostinati und einhammernde Taktwiederholun-
gen — also insgesamt die ganze ,moderne‘ Riistkammer alles dessen,
was sich auf dem scharfen Kontrast zur bloff sanften und elegischen
Gesanglichkeit spannungsmifiig aufbaut.»

Absichtlich haben wir diese Charakteristik so ausfihrlich herange-
zogen; denn nur von hier aus ist Tasso voll zu verstehen, und solche
Kategorien braucht es, um ihn zu interpretieren.

Die ganze Gerusalemme ist voll von musikalischer Schonheit und
Erregung. (Siche Th. Spoerri: «Renaissance und Barock bei Ariost
und Tasso», S. 27 ff., Bern 1922.)

Am ergreifendsten ist bei Tasso die Musik der Nacht. Immer wie-
der wird man nach allen Spannungen und Erregungen tiberwiltigt
von den dunkeln Akkorden, mit denen die hereinbrechende Nacht die
Seele zur Ruhe bringt.

Era la notte allor cb’ alto riposo

Han I’ onde e i venti, e parea muto il mondo:
Gli animai lassi, e quei che °l mare ondoso

O de’ liquids laghi alberga il fondo,

E chi si giace in tana o in mandra ascoso,

E i pinti angelli ne I’ oblio profondo

Sotto il silenzio de’ secrett orrori

Sopian gli affanni e raddolciano i cori. (11, 96.)

Kaum kiirzer kann die Beruhigung der Nacht dargestellt werden als

in der Zeile:
T utte in alto silenzio eran le cose. (XII, 36.)

73



Und immer wieder horen wir

Popportuno
Alto silenzio de la notte ... (XIII, 5.)

Wenn man sich an den Klingen der Gerusalemme geiibt hat, auf
die unendlichen Variationen der Tonbewegung zu achten, dann wird
man sie {iberall wiederfinden, nicht nur in den Synkopen und im
tempo rubato der Verse, sondern auch in der zuckenden, flimmernden
Dynamik der Bilder. Eine chromatische Phantasie in Farben kann
man folgende Beschreibung nennen:

Cosi piuma talor, che di gentile

Amorosa colomba il collo cinge,

Mai non si scorge a sé stessa simile,

Ma in diversi colori al sol si tinge:

Or d’ accest rubin sembra un monile,

Or di verdi smeraldi il lume finge,

Or insieme li mesce, e varia e vaga

In cento modi i rignardanti appaga. (XV, 5.)

Wie ein barockes Ton- und Lichtgemilde erscheint dagegen die
Beschreibung des toten Sveno, dessen grausige Leiche in einem durch
die Nacht schrig herabfallenden Strahl aufleuchtet, wihrend sein
zum Himmel gewandtes Gesicht in der gleichen diagonalen Span-
nung den unendlichen Hohentrieb andeutet:

Allor vegg’io che da la bella face,

Anzi dal sol notturno, un raggio scende
Che dritto la dove il gran corpo giace
Quasi aureo tratto di pennel si stende:
E sovra lui tal lume e tanto face,

Ck’ ogni sua piaga ne sfavilla e splende;
E subita da me si raffigura

Ne la sangnigna orribile mistura.

Giacea, prono non gid; ma, come volto

Ebbe sempre a le stelle il suo desire,

Dritto ei teneva in verso il cielo il volto

In guisa d’ wom che pur la suso aspire. (VIII, 32-33.)

Vor solchen in Bild umgesetzten Erregungs- und Spannungszustin-
den der Seele wird uns bewuflt, daff die ganze Barockkunst aus dem
Geiste der Musik geboren ist, und daff barocke Gemilde, Statuen und
Fassaden als Klangfiguren und Tonbewegungen, als symphonische
Gebilde erfaflit werden miissen, wenn man sie wirklich verstehen will.

Es 1st nun leicht zu begreifen, daf} klassisch-traditionell eingestellte

74



Geister vor einer so revolutioniren Formgebung, wie sie im Befreiten
Jerusalem zum erstenmal sich verkorpert, ratlos gegeniiberstehen
miissen. Ein klarer und rationaler Mensch wie Galileo Galilei konnte
einem solchen Dammbruch der Gefiihle nicht untitig zusehen. Hier
zeigt sich die andere Seite des Goetheschen Kontrapunktes. In seinen
Considerazioni al T asso iibernahm er die Rolle Antonios. Schmilend
hilt er Tasso als Gegenbeispiel Ariost entgegen. Man kann sich in der
Tat keinen instruktiveren Kontrast zu den zerflieflenden Formen des
Befreiten Jerusalem denken als den Rasenden Roland mit den wun-
derbar klaren Umrissen seiner Bilder. Galilei hat hier ein leichtes
Spiel. «Sete un cattivo pittore, Sig. Tasso», ruft er thm immer wieder
zu, «non sapete dipinger; non sapete disegnare, non sapete far questo
mestiere.» Aber es steckt etwas Tieferes in diesem Vorwurf. Die Bild-
haftigkeit des Rasenden Rolands hingt zusammen mit der Seelen-
haltung des Dichters. Ariost sucht dadurch, daf er die dringenden Le-
bensmichte in anschauliche Objektivitit verwandelt, die kiihle kon-
templative Distanz zu gewinnen, in der die Seele immer wieder ihr
Gleichgewicht findet. Alles, was ithn bedrohlich anfillt, bannt er in
seine Stanzen, die wie kleine stille Seen die Landschaft widerspiegeln.
Rolands Liebesraserei ist das abschreckende Beispiel, das uns vor der
zerstorenden Damonie der Gefithle bewahren soll:

Chi mette ¢l pié ne Pamorosa pania

Cerchi ritrarlo, e non v’inveschi I ale . . .

E se ben come Orlando ognun non smania,

Suo furor mostra a qualch’ altro segnale,

E quale ¢ di pazzia segno pin espresso

Che, per altri voler, perder sé stesso? (Orl. fur. XXIV, 1.)

Sich selber verlieren, das ist fiir Menschen wie Ariost und Galilei,
die ihren klaren Realitdtssinn bewahren wollen, die grofite Tollheit.
Darum kidmpfen sie gegen allen Ueberschwang der Gefithle. Darum
gehen sie so hart um mit Schwirmern wie Tasso.

Tasso nimmt ihre Vorwiirfe nicht leicht. Er ist sich seiner Einseitig-
keit wohl bewuflt. Sobald thm ein anderer entgegentritt, spiirt er mit
fast krankhafter Empfindlichkeit, was der andere thm voraus hat.
Die Grifin Sanvitale spricht sein tiefstes Geheimnis aus, indem sie in
ihrer fraulich-personlichen Art von Tasso und Antonio sagt:

Zwei Minner sind’s, ich bab es lang gefiiblt,
Die darum Feinde sind, weil die Natur
Nicht einen Mann aus ihnen beiden formte.

Man kann geradezu sagen, dafl die Sehnsucht nach der Totalitit
des Lebens, nach der Versohnung der Gegensitze das Grundthema des

75



Befreiten Jerusalems ist. Die ganze Handlung des Epos ist schon in
der ersten Stanze dramatisch zusammengeballt. Zuerst wird der Held
und sein Ziel vor uns hingestellt. Dann bricht der Konflikt aus. Je
ein Zeilenpaar kimpft fugenhaft gegen das andere. Schliefllich greift
der Himmel ein und Gottfried bringt unter dem Zeichen des Kreuzes
die auseinander geratenen Helden wieder zum gemeinsamen Kampf
zusammen. :

Canto Parme pietose e ’l Capitano

Che °l gran sepolcro libero di Cristo:

Molto egli opro col senno e con la mano:

Molto soffri nel glorioso acquisto:

E in van I’ Inferno vé soppose, e in vano

$’ armo d’Asia e di Libia il popol misto;

Il Ciel gli die favore, e sotto a i santi

Segni ridusse i suoi compagni erranti. (I, 1.)

Die ganze Gerusalemme erscheint von hier aus als ein grofles
psychisches Drama: Tassos Lebensdrama. Um das Ziel zu erreichen,
miissen alle Krifte zusammenwirken. Gottfried, das Haupt, der fih-
rende Geist, kann nichts tun ohne Rinaldo, der die treibende, aktive
Kraft des Instinktes ist. Durch den Zauber Armidas aber werden
Geist und Trieb voneinander getrennt. Es entsteht eine verhingnis-
volle Abspaltung der elementaren Gewalten. Nun setzt ein psycho-
analytischer Vorgang grofien Stils ein. Gottfried hat einen voraus-
schauenden Traum, worauf er die Ritter Carlo und Ubaldo aussendet,
um Rinaldo aus dem Bann Armidas zu befreien. Die beiden treten zuerst
einen Gang ins Innere der Erde an. Ein ehrwiirdiger Magus nimmt sie
in Behandlung.

Ei, presili per man, ne le pii interne
Profondita sotto del rio lor mena.

Hier — nel grembo immenso de la terra — 1aft er sie hineinschauen
in das geheimnisvolle Triebwerk des Universums. Es weht paracelsi-
scher Geist {iber diesen ahnungstiefen Strophen des 14. Gesanges.
Man spiirt in dieser magischen Naturerlauschung den Uebergang
von der metaphysischen Weltschau des Mittelalters zur mechanisch-
exakten Wissenschaft der Neuzeit. Nun erst sind die Gesandten Gott-
frieds imstande, dem Chaos ins Gesicht zu schauen. Der Magier schil-
dert ihnen den Zaubergarten Armidas. Sie bekommen dann den spie-
gelhellen Schild der Selbsterkenntnis, den siec dem im Liebeslabyrinth
verlorenen Rinaldo vorhalten sollen. Ein Blick, und er ist frei. Zum
Christenheer zuriickgekehrt, entsiihnt er sich durch einen Bufigang auf
den Oelberg, und nun ist er fahig, den Bann des Zauberwaldes zu 16-
sen. Endlich werden die Belagerungsmaschinen fertiggestellt. Das
vereinte Kreuzfahrerheer greift die Heiden in Jerusalem an. Nach

76



morderischen Kimpfen dringen die Christen in die heilige Stadt ein,
und Gottfried 16st am Grabe Christi sein Geliibde. Die Einheit und
der grofle Zug, die Tasso in seine Dichtung hineingelegt hat, diirfen
nicht, wie es gewohnlich geschieht, unterschitzt werden. Das Befreite
Jerusalem ist gerade um dieser Tendenz zur Totalitit willen ein
Epos geworden, das letzte europiische Epos, in das die Linie, die von
der Ilias her iiber die Aeneis fithrt, einmiindet.

Aber wie arm und prekir ist diese Ganzheit, wenn man sie mit der
Divina Commedia vergleicht. Die ordnenden und fithrenden Michte
des Geistes, die bei Goethe so wunderbar im Herzog und in der
Prinzessin verkorpert sind, sie haben bei Tasso keine iiberzeugende,
von innen nach auflen wirkende, weltverwandelnde Kraft. Von Gott-
fried heifit es wohl: molto egli oprd col senno e con la mano. Er ist
aber der Einzige, von dem man das sagen kann. Es ist auch das Einzige,
was man von ihm sagen kann. Die Verbindung vom Kopf zur Hand
geht nicht iiber das Herz; darum bleibt Gottfried starr, pedantisch und
unlebendig. Bezzola weist mit Recht darauf hin, dafl das Ziel durch
eine Eroberung von auflen nicht durch eine Befreiung von innen erreicht
wird. «Der Dichter folgte einem richtigen Gefiihl», sagt er, «alserspiter
die Bezeichnung Gerusalemme liberata durch Gerusalemme conquistata
ersetzte. Das Werk bringt ithm keine Befreiung, und als er seinen Gott
erobern will und das Epos umarbeitet, alles Allzumenschliche aus-
schaltet, gehen Dichter und Werk daran zugrunde.» Die zusammen-
haltenden Krifte, kénnte man mit andern Worten sagen, reichten noch
gerade hin, um der Dichtung eine Einheit zu geben, aber die zerspal-
tenden Krifte brachen im Leben Tassos durch, und der Verzweiflungs-
schrei Tankreds, jene Strophe, die Rousseau auf sich selber bezog,
wurde auch fiir Tasso furchtbare Wirklichkeit:

Vivro fra i miei tormenti e le mie cure,

Mie giuste furie, forsennato, errante;

Paventero I’ ombre solinghe e scure,

che ’l primo error mi recheranno inante;

E del sol che scopri le mie sventure,

A schivo ed in orrore avro il sembiante:

T emero me medesmo, e da me stesso

Sempre fuggendo, avro me sempre a presso. (X11,77.)

(So leb’ ich denn in Marter und in Qualen,

Die als gerechte Furien mich bedriun,

Die Nacht, wann sie heraunfsteigt zu den T alen,
Wird ewig mir den ersten Wahn erneun;

Der Sonne Licht, das mit verhafiten Strahlen
Die T at enthiillte, werd’ ich bebend scheun.

Mir selbst ein ew’ger Schrecken, werd’ ich immer
Mich selber fliebn, doch mir entrinnen nimmer.)

Uebersetzung ]. D. Gries

77



«Zwei Verse, sagt E. Donadoni, nach De Sanctis der feinste Deuter
Tassos (Torguato T asso, Firenze 1921. Vol. I°, p. 283), sprechen das
geheime Grauen Tankreds aus, aber sie kénnten als Motto iiber das
Leben Tassos gesetzt werden:

Temero me medesmo, e da me stesso
Sempre fuggendo, avro me sempre appresso.»?

Woher kommt diese innere Gehetztheit Tassos, woher diese Zer-
setzung? Warum konnte Tasso keine Einheit finden? Im Schicksal
Tassos spiegelt sich das Schicksal seiner ganzen Zeit, das Zeitalter der
Gegenreformation, das Zeitalter des Absolutismus.

Das zeigt De Sanctis in seiner unnachahmlich grofiziigigen Weise
am Schluf} seines Tassokapitels (Storia della letteratura italiana,
cap. XVII): «Die Gerusalemme ist nicht eine objektive Welt (un mondo
esteriore) wie die Welt Dantes oder Ariosts... Eine solche duflere
objektive Welt gab es damals, es war . .. die Welt des Copernicus und
Columbus, die Wissenschaft, die Realitat... Italien aber war nicht
wirdig, eine solche Welt zu haben, und hatte sie nicht. Nachdem es
seine Stellung in der Welt und jegliches nationale Ziel seines Wirkens
verloren hatte, blieb es beschrinkt auf den Leerlauf eines prosaisch
sich wiederholenden Alltags, dem jede Wiirde und Selbstbewufitheit
fehlte. Darum wurde seine Literatur immer konventioneller und
lebensfremder, ein Spiel des Geistes ohne Ernst . . . Tasso ist das Opfer
dieser Tragddie. In seiner Poesie spiirt man den tragischen Zerfall
Italiens, hier sang die Poesie, bevor sie unterging, ihre Totenklage,
schuf aber auch in Tankred die Ahnung einer neuen Poesie fiir die Zeit,
da Italien wirdig sein wird, eine solche zu haben.»

Weil Tassos Leben gebunden war, konnte sich seine Dichtung nicht
frei zur Ganzheit entfalten. So geschah es auch dem Italien, das Jahr-
hunderte lang unter der Fremdherrschaft litt. Doch diese Fremdherr-
schaft war vorbereitet worden durch die Diktatur der Signori in den
Stidten, welche Diktatur ihrerseits begriindet war auf der Macht des
aufkommenden Kapitalismus. Gleichzeitig beginnt der Aufschwung
der technischen Wissenschaften, die sich auf die Mechanismen der
Physik, auf das Gesetz der groffien Zahlen stiitzt. Die Macht der Dinge

! Ich kann mir nicht versagen, als Erliuterung dieser Verse eine Stelle

aus der genialen Jugendschrift Hegels «Der Geist des Christentums
und sein Schicksal» (in Hegels Theologischen Jugendschriften, S. 280.
Tiibingen 1807) anzufiihren:
«Vermchtung des Lebens ist nicht ein Nicht-Sein desselben, sondern
seine Trennung, und die Vernichtung besteht darin, daf§ es zum Feinde
umgeschaffen worden ist. Es ist unsterblich, und getStet erscheint es
als sein schreckendes Gespenst...»

78



beruht auf der Ohnmacht der Seele. Verloren 1st die Gemeinsamkeit
des Glaubens, die lebendige Gemeinschaft der Kommune. Die Civilita
verduflerlicht sich mehr und mehr. Wo der Mensch nicht mehr in
irgendeiner Weise Anteil nehmen kann am 6ffentlichen Leben, da ver-
dumpfen alle seine Beziehungen, da verdumpft die Gesellschaft, da
verdumpft der Beruf, da verdumpft die Familie, da verdumpft die
Liebe. Die Innerlichkeit staut sich an den Mauern der starr gewordenen
Auflenwelt. Der Einzelne kann nicht mehr aus dem Ganzen leben, ins
Ganze wirken. Das lebendige Wort, das Band der Gemeinschaft, die
Briicke von Mensch zu Mensch, die Klammer von duflerer und innerer
Welt zerfillt. Es erstarrt oder zerflieft. Die Poesie schligt um in
Musik. Italien hort auf, zur Welt zu reden. Es spricht nur noch die
Sprache derer, die nicht mehr sprechen diirfen: es singt. Die hohe Zeit
der italienischen Musik beginnt. Aber welcher Musik? Eben derjenigen,
zu der Tasso den Uebergang bildete, die monodische, individuelle
Musik, die an die Stelle der mittelalterlichen kollektiven Polyphonie
tritt. Den Grundvorgang der «musikalischen Revolution um 1600»
deutet Eugen Thiele (Volkshochschule Ziirich, 1938) als einen Spal-
tungsprozef: «Die Gemeinschaft zerfillt in die Masse einerseits und
das subjektive Ich anderseits. Damit ist die Sakularisation der Musik
besiegelt. Im Mittelalter war das Weltliche von der kirchlichen Musik
umhiillt und damit aufgesogen worden . .. In der rational denkenden
Renaissance vollzog sich eine klare Scheidung zwischen weltlich und
kirchlich. Jetzt, um das Jahr 1600, erfolgt die Mundigerklirung der
weltlichen Musik . . . Der monodische Stil hat das ganze Reich musika-
lischer Aeuflerungen erobert, er hat sich nicht mit der Einstimmigkeit
— wie es das Wort Monodie vermuten lieffe — begniigt, er hat die
dlteren mehrstimmigen Stile durchsduert, neue Kunstformen geschaffen;
Arie, Lied, Kantate, Oper, Oratorium, Sonate, Suite und Konzert:
all das sind Friichte jener Revolution. Von allen Formen driickt keine
das Wollen des Barocks so vollkommen aus wie die ureigentliche Form
der Monodie, die Oper. Sie war der Ausdruck des neuen Lebens, das
sich ,biihnenmiflig gestaltete, des neuen Lebensgefiihls, das sich ,ins
Opernhafte steigerte. Sie war auch der Ausdruck des gesamtkiinstleri-
schen Wollens, das aller Barockkunst zugrunde liegt. In ihr findet das
Auseinanderbrechen der Gemeinschaft in Masse und Individuum seine
sichtbarste Manifestation: ein dumpfes, anonymes Publikum steht hier
dem Produkt eines iibersteigerten Subjektivismus gegeniiber, dem
Virtuosen, wie ithn etwa eine Primadonna oder ein Heldentenor ver-
korpert. In der Oper emanzipierte sich die Masse lingst vor ihrer poli-
tischen Emanzipation, und hochst wahrscheinlich hat so das musika-
lische Drama eine politische Sendung erfiillt.»

Und wollen wir diese Linien, leicht karikierend, weiterzichen, so

79



konnen wir an den uns so vertrauten Vorgang erinnern, dessen
Bedeutung uns gar nicht mehr zum Bewufitsein kommt: im halbver-
dunkelten Saale sitzt eine kompakte Masse von passiven Zuhorern auf
starren, festgeschraubten Stuhlreihen, deren numerierte Plitze durch
eine Geldsumme gemietet werden miissen, wahrend auf dem hell er-
leuchteten Podium der ekstatische Priesterdirigent mit magisch
beschworenden Gebirden den dionysischen Taumel der Symphonie
entfesselt.

Halten wir diesem Abonnementskonzert, dessen begliickenden
Zauber wir damit nicht schmilern wollen, andere Formen musika-
lischer Aeuflerung entgegen: eine Matthiuspassion in der Kirche,
deren Chorile von der Gemeinde mitgesungen werden, das auf end-
losen Mirschen im fernen Kriegsland gesungene Soldatenlied «Ich hatt
einen Kameraden» ... mit dem sehnsiichtig sentimentalen Anhéngsel
«In der Heimat, in der Heimat, da gibt’s ein Wiedersehn», Block-
flotenmusik zu Hause, gesungenes Reigenspiel auf der Wiese, gehetzter
Jazztanz im Nachtlokal — haben nicht alle diese Formen gegentiber
jener Zerspaltung in passive Masse und {iberhitzte Einzelbewegung das
Gemeinsame, dafl Tat und Gemeinschaft sich besser vereinen? Und ist
es nicht ein Zeichen der Zeit, dafl diese spontaneren, gemeinschaft-
licheren Formen der Musik im Zunehmen sind?

Wir verstehen nun, warum Tassos Dichtung eine so magische
Wirkung auf die folgenden Jahrhunderte ausiibte: in ihr spiegelt sich
das Schicksal unsrer ganzen Zeit, unsre eigene Spaltung in Innen- und
Auflenwelt, unsre eigene, gestaute Subjektivitdt, unsre eigene Sehnsucht
nach den nichtlichen Untergriinden der Seele, unser eigenes hilfloses
Bediirfnis nach einem ganzen Leben.

Sollte auch eine Zeit kommen, da wir alle, nicht nur Italien, uns einer
neuen Poesie wiirdig erweisen sollten, so wire das Opfer Tassos nicht
vergeblich gewesen. Seine Dichtung wird immer eine der kostbarsten
Klangwerdungen des Geistes sein: Ausdruck der Sehnsucht einer ewig
zerrissenen, ewig unfertigen Menschheit nach der Totalitdt des Daseins.

80



	Das befreite Jerusalem

