
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 12

Artikel: Deutsche Dichter im Urteil Benedetto Croces

Autor: Günther, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Deutsche Dichter
im Urteil Benedetto Croces

Von Werner Günther

lie politische Rolle, die Benedetto Croce als geistiger Füh-
rer des italienischen Liberalismus gegenwärtig spielt

(wieder spielt: vergessen wir nicht, dass er Senator und 1920/21
unter Giolitti ein Jahr lang Unterrichtsminister gewesen), darf
nicht übersehen lassen, dass die—-praktische und theoretische —
Tätigkeit Croces auf politischem Gebiete nur ein Aspekt, und
keineswegs der wichtigste, einer Persönlichkeit wahrhaft
universalen Ausmasses ist. Rudolf Borchardt hat vor bald zwei
Jahrzehnten in einem Zürcher Vortrage auf die Vielgestaltigkeit

der Interessen Croces hingewiesen, auf seine schier
unglaubliche Arbeitskraft, sein gigantisch anmutendes Sich-zu-
Hause-fühlen in der Geistesgeschichte Europas. Das grosse
humanistische Erbe des Abendlandes besitzt in Wahrheit in
ihm den überragenden Heger, Klärer und Mehrer. Wie kein
Zweiter in unserer Gegenwart sitzt er, der nun über Achtund-
siebzigjährige und unermüdlich Weiterarbeitende, am sausenden

Webstuhl der gärenden Zeit als ihr lebendiges und
lauteres Gewissen.

Das äusserlich und innerlich gewaltige Werk Croces steht
unter dem Doppelzeichen, das allein philosophische Grösse
verbürgt: dem der Einheit und dem der Unterscheidung. Dem
der Einheit: denn die nährende Mitte dieses Werkes ist das
allzeit wache Bewusstsein von der Ganzheit des Menschentums,
von der unversieglichen Quellkraft wahrer Humanitas; dem
der Unterscheidung: denn ebenso klar ist in ihm das Wissen um
das Spiel der einzelnen Geisteskräfte, die, aufs feinste aufeinander

abgestimmt, sich wohl gegenseitig stützen, durchdringen
und auseinander entfalten und doch in ihrer eigentlichsten

Wirksamkeit autonom sind. Wenn Croce den Nachdruck auf
Unterscheidung gelegt, so geschah es deshalb, weil die
Zeittendenzen es erforderten: der alles vergröbernde, veräusserli-
chende Positivismus einerseits, die alles trübende irrationale
Welle anderseits; in einer andern Epoche hätte er vielleicht
mehr die Einheit betont.

Der überaus fühlbare Doppelaspekt seines Gedankens ist
die Aeusserung eines zutiefst ausgeglichenen Geistes, in dem
reiche Menschlichkeit des Fühlens und Scharfsinn des Denkens

sich die Waage halten. Auf jeder Seite des Croceschen
Werkes offenbart sich dieses grossartige Ruhn in gleichen
Schalen, das eine eminent dialektische Kraft in fruchtbarer

748



Spannung erhält. Diese doppelte Verankertheit bringt çs mit
sich, dass bei Croce die Probleme je und je aus vitalen
Bedürfnissen erwachsen, und dann, dass jedes einzelne immer
wieder zur Mitte seines Gedankens vorstösst und aus ihr seine
Lösung empfängt.

Croce hat sich mit Kulturgeschichte, Geschichte, Literatur
und Philosophie befasst (und man weiss., mit welch
übernationalen Horizonten) ; seine Vorliebe aber gilt zweifellos der
Literatur, der Poesie., der Erscheinung des Schönen. Ihm eignet
neben den denkerischen Qualitäten ein stark künstlerisches
Temperament. „... a voi, forse piü poeta che filosofo..." : mit
vollem Recht ist Croce stolz auf diese Widmungsworte des
neapolitanischen Dichters Di Giacomo in dem ihm geschenkten
Exemplar von dessen Gedichten. Für die literarische Kritik,
die ebenso sehr künstlerische Sensibilität und Geschmack als
logisch-analytische Eigenschaften verlangt, war er denn auch
wie geschaffen. Aus dem Bedürfnis nach Klärung
literaturkritischer Begriffe heraus erwuchs ihm der Stachel nach
philosophischer Klärung überhaupt, und die errungene Klarheit in
ästhetischen Begriffen wurde ihm richtungweisend für die
allgemeine Erhellung der Strukturformen des Geistes: an der
tief erfühlten und tief erkannten Idealität des Kunstwerkes und
der kunstschöpferischen Tat, an ihnen zuvörderst, entzündete
sich seine Philosophie des absoluten Idealismus. In das Problem
der ästhetischen Intuition und, mit ihm verbunden, in das
Amt der Kritik hat er, besonders Einsichten Vicos und De
Sanctis' weiterführend, helle Lichter geworfen (nennen wir die
Identifizierung von Eindruck und Ausdruck, von „Inhalt" und
„Form"; die Erkenntnis vom lyrisch-gefühlsmässigen und vom
kosmischen Charakter der künstlerischen Intuition). Auf
diesem Gebiete insonderheit wurde ihm die Wichtigkeit der
Unterscheidung überwältigend bewusst. Kunst ist nur, was aus
der Sphäre der praktischen und partikularen Leidenschaft in das
reine Schauen erhoben ist und sich in diesem hohen Prozess
der Verwandlung geläutert, verklärt, universalisiert hat und —
in Croceschem Sinn — „klassisch" geworden ist.

Die Klassizität wahrer Kunst gibt Croce ein strenges Richt-
mass in die Hand. Hohe, reine Poesie ist zu allen Zeiten
selten (und selten ist mit ihr auch die hohe, reine Kritik).
Vieles, was sich Dichtung nennt, gehört denn auch mehr der
Kulturgeschichte als der Geschichte der Poesie zu. Es ist
Aufgabe des Kritikers, diese Scheidung in Poesie und
NichtPoesie vorzunehmen („Poesia e Non Poesia" heisst eines der
Croceschen Bücher zur europäischen Literatur). Ist sie erfolgt,
so besteht des Kritikers weitere Aufgabe darin, das künstlerische

itinerarium mentis in Deum deutend auszuschreiten, die
Gestaltwerdung des Stoffes in logischer Analyse aufzudecken.

749



Wie Croces Aesthetik mit vielen hybriden. Aesthetiken
aufgeräumt, so hat auch der strenge Masstab seiner Kritik manche
Umwertung — in positivem und negativem Sinne — gezeitigt.

Dass er solche vornehmlich und zuerst im italienischen
Literaturkreis durchgeführt (e r hat die Bedeutung eines De
Amicis, eines Pascoli, eines D'Annunzio, eines Fogazzaro, eines
Pirandello auf ein kongruenteres Mass zurückgeschraubt),
beweist, mit welch kritischer Objektivität er dabei zu Werke
geht — nationale und rassische Vorurteile gehören für ihn
zu den verdammungswürdigsten Abirrungen des menschlichen
Geistes. Vieles, was zunächst mit Widerspruch aufgenommen,
wurde denn auch nach und nach und wie von selber
Gemeingut der Kritik.

Einen Mangel an Aufgeschlossenheit dem deutschen
Geistesleben gegenüber wird niemand Croce vorwerfen können:
hat man ihm doch in Italien zu gewissen Zeiten eine leise
Deutschfreundlichkeit nachgesagt — indes in deutschsprachigen

Landen Croces Klarheit als „Latinität" empfunden wurde.
Kein ausseritalienisches Kulturgebiet kennt er, der Vielkundige,

so eindringend wie das deutsche. Den Glauben an das
„deutsche Buch" — er wurde oft erschüttert — hatten ihm
früh schon seine römischen Lehrer mitgegeben. Und wieviel er
dem deutschen Geiste, dem Goetheschen und dem idealistischen
Deutschland besonders verdankt, hat er oft bekannt. In manchen

Problemstellungen und -lösungen eines Baumgarten, eines
Kant, eines Schleiermacher, eines Hegel hat er eigenes
philosophisches Erleben wiedergefunden, und Goethes Gestalt ist
ihm Vorbild, Trost, fast brüderliche Geistesnähe. In einem
besonderen Bande hat er untersucht, was bei Hegel tot und
was noch lebendig ist; der ästhetischen Lehre Baumgartens
und Schleiermachers hat er tiefschürfende Essais gewidmet,
und jüngst noch schrieb er einen bewegten „Abschied von
Herbart"; während der Weltkrieg tobte — dies auch ein
Zeichen seines unentwegten Strebens nach Gerechtigkeit — ver-
fasste er die Monographie über Goethe und übertrug er eine
grosse Anzahl Goethescher Gedichte in sein geliebtes Italienisch.

Kennt und schätzt er die Vorzüge des deutschen Denkens
(des vergangenen mehr als des gegenwärtigen: jenes Denkens
besonders, das Jahrzehnte hindurch auf dem Gebiet der
Aesthetik und der Geschichtsphilosophie bahnbrechend und
führend war), so weiss er auch um die Schwächen und Erbübel

deutscher Art: eine gewisse (oft staatsservile) Kritiklosigkeit,

den Hang zu weltanschaulicher Vernehlung.
einfachster Probleme, den verbohrten und widerlichen Natio-

750



naldünkel. In der deutschen Literatur empfindet er immer
wieder eine gewisse Defizienz des Künstlerischen, einen
Mangel an letzter Durchformung des Stoffes (deutsche
Kunstrichter verbrämen diesen unleugbar vorhandenen Mangel
zuweilen, in dem sie von deutscher „Gehaltsästhetik" reden
und diese der romanischen „Formästhetik" gegenüberhalten:
als ob Kunst nicht Form wäre!). Wie selten sind in der
deutschen Literatur so vollkommen durchgestaltete Werke wie
etwa Chamissos „Peter Schlemihl"! Zacharias Werner und
Kleist (auch Hebbel) sind für Croce — und die Ansicht
scheint uns begründet — typische Beispiele der Unfähigkeit,
die einzelne Leidenschaft im Lichte der allmenschlichen
Leidenschaft, die einzelnen Strebungen im universalen Streben,
die einzelnen und auseinanderfallenden Ideale im hohen Ideal
zu sehen, das sie zusammenhält, d. h. der Unfähigkeit zu
dichterischer Verklärung. Croce nennt Zacharias Werner und
Kleist denn auch „blinde Seelen". Kleist besitzt Gaben zweiten

Ranges: die Klarheit in der dramatischen Exposition,
Lebhaftigkeit in der Beschreibung, Energie des Tones; da ihm
aber das dichterisch Grundlegende fehlt, gebraucht er sie im
Dienste intellektueller und psychologischer Motive. Auch die
vielgerühmten Novellen, so genau in ihrem Tatsachensturz,
sind wohl seltsam und spannend, doch nicht eigentlich tragisch.
Croce sieht in der deutschen Kleist-Kritik ein Beispiel dafür,
wie sehr das Biographische (es entspricht dem ungeklärt
Realistischen eines guten Teiles der deutschen Literatur) die
kritische Betrachtung fälscht, wenn aus ihm ästhetische Urteile
gezogen werden.

In der schier unabsehbaren Goethe-Literatur nimmt Croces
Goethebuch unzweifelhaft eine einzigartige Stellung ein. Kommt
man von den grossen deutschen Monographien her (die
massivste unter ihnen, die Gundolfs, ist kurz vor der Croceschen
erschienen), so glaubt man einen luftigen Tempel auf lichter
Höhe zu betreten. Statt des üblichen Neben- und Durcheinanders

von weltanschaulichen, moralischen, psychologischen,
biographischen und künstlerischen Gesichtspunkten ein reinliches
Auseinanderhalten der verschiedenen Betrachtungsweisen, d. h.
besonders ein scharfer Blick auf das rein Dichterische; statt
der üblichen Problembeschwertheit (Problemverworrenheit oft)
eine souveräne Auflockerung der Fragenkomplexe, und damit
die Errichtung eines Goethebildes, das alles Uebermenschliche
abstreift, im immer neu errungenen Gleichmass des Lebens
und der Kunst aber ein bewunderungswürdiges Vollmenschliches

erweist. Croce sieht darum den klassischen Goethe ebenso

sehr oder mehr noch in den Jugendwerken (den Hauptszenen

des ersten Faust, dem Werther und den dramatischlyrischen

Fragmenten) als in denen der späteren Zeit: auf

751



jeder Lebensstufe hat der Dichter die Einheit und die
Harmonie mit sich selber verwirklicht, auf jeder ist die jeweils
besonders geartete Weisheit Poesie geworden. Wohl zerrinnt
vor Croces durchdringendem Blick die poetische Einheit des
Faust, (die nicht mit der strukturellen zusammenfällt — Croce
führt hier, auf anderem Plane, eine schon bei Dante
vorgenommene Scheidung durch), wie auch der Wahn, es gehe
in diesem Werke um Wert und Zweck des Menschendaseins
(was ein spekulatives, kein dichterisches Unterfangen wäre) ;

wohl erkennt er im „Wilhelm Meister" das Unorganische und
Widerkünstlerische des nachträglich beabsichtigten Erziehungsromans;

das Ueberwiegen des historischen Elementes im „Götz",
des psychologischen im „Egmont" und „Tasso"; wohl wird
ihm „Hermann und Dorothea" zuvörderst zum lächelnd
herablassenden Spiel eines grossen Geistes mit kleinen Dingen.
Vor diesem Blick aber auch erstehen die wahren Kleinodien
Goethescher Poesie: der so vollkommene Zusammenfall von
Leidenschaft und dichterischer Verklärung im „Werther"; die
erschütternde Tiefe der Gretchentragödie, in der ein Weibesherz,

das zuerst rein triebhaft handelt, sich zusehends zu
idealer Bewusstheit seines Opferschicksals erhebt (die drei oder
vier Seiten über Gretchen gehören zum Innigsten, was Croce
geschrieben); die so lebendig und scharf gesehenen
Frauencharaktere in Wilhelm Meisters Theaterwelt; die wahrhaft
christliche Heiligung in der Gestalt Iphigeniens; das dichterische

Wunder der Zartheit und der Einfachheit, das sich in
der Tragödie der „Wahlverwandtschaften" vollzieht; die Lyrik
Goethes (Lied, Hymnus, Ballade, Gedankenlyrik), in der der
Dichter ein Leben lang sein schlagendes menschliches Herz
im Weltspiegel erschaut... Und Wagner, der Famulus Fausts,
erfährt eine Art Urständ als Vertreter eines vergangenen
humanistischen Wissenschaftsideals, dem Croce eine gewisse fast
zärtliche Zuneigung nicht versagen kann.

Ist ein solches Buch „problem"haft zu unbeschwert, zu
freimütig, begrifflich zu scharf durchdacht, im Humanen zu rein
und zu einfach, in der Sprache zu klar, um in deutscher
Gelehrtenweit wahrhaft ernst genommen zu werden? Oder ist
das Bedürfnis nach dem „trastullo accademico" allzuunwiderstehlich,

als dass das Befreiende einer solchen Kritik wirklich
empfunden und anerkannt würde? Fast scheint dies der Fall
zu sein; denn Croces Goethebuch hat den Widerhall, den es
verdient, diesseits der Alpen noch nicht gefunden. —

Croces Urteil über Schiller kann für dein, der sein Goethebuch

oder auch nur seine übrige literarische Kritik in Theorie
und Praxis einigermassen kennt, keine Ueberrasehung bedeuten

— mag es in ihm nun Zustimmung, kritische
Unsicherheit oder offenen Widerspruch auslösen. Er auch — dies

752



sei vorausgenommen — sieht iin Schiller den grossen, edlen,
von tiefem Ethos beseelten Charakter; und dem Denker Schiller,

jenen Zügen besonders, durch die dieser sich über die
kantische Lehre hinaus erhebt, zollt er, mehr noch, als es
bisher geschehen, Anerkennung. Als Dichter aber gehört Schiller

nach ihm der Kategorie der Dichter zweiten Ranges zu,
d. h. denen, die geschickt und erfindungsreich sich schon
vorhandener künstlerischer Formen bedienen, sich mit Reflexion
behelfen und diese Formen mit psychologischen, sozialen,
ethischen und naturhaften Beobachtungen und Bemerkungen
bereichern und so wohl geistig hohe, beredte, lehrreiche oder
unterhaltende, doch nicht im eigentlichen Sinn, dichterische Werke
schaffen. Nach den in ihrer intimen Struktur intellektualistischen
Jugenddramen trat Schiller (urteilt Croce) in seiner sog. Reifezeit

in jenen für ihn wie für den Betrachter ebenso schmerzlichen

Zustand des Künstlers ein, der von keinem inneren
Problem hingerissen oder geleitet wird, das sich in ihm wie
ein objektiver Prozess entwickelt und seine notwendigen Stufen

hat und in natürlicher Weise von der einen in die andere
übergeht, in natürlicher Weise sich seine Formen prägt oder
immer bestimmter die eine Form herausarbeitet, sondern der
ratlos fast und unsicher stehen bleibt, zum Räsonnement seine
Zuflucht nimmt und zu Formen, die er für geeignet und für
schön hält. Es ist der Zustand künstlerischer Ohnmacht, für den
es kein Heilmittel gibt und in welchem wohl überraschende.
Poesie vortäuschende Begriffe zurechtgeschmiedet, nicht aber
lautere Kunstwerke hervorgebracht werden können. Nur durch
die Verwechslung der Geschichte der Poesie mit der der
literarischen Gattungen war es möglich, in Schiller den Schöpfer

des deutschen Nationaltheaters zu sehen; nur eine hybride,
begriffsverworrene Kritik konnte Goethe und Schiller nach dem
gleichen Kranze greifen lassen. Croce fällt so harte Urteile:
die Dramen der Reifezeit sind, wie die Balladen, „kalt und
gemacht" (so nannte schon Schopenhauer die Balladen) ; an
Stelle des dichterisch Unvorhergesehenen tritt bei ihnen das
Romanhafte und Melodramatische (so etwa in der Jungfrau
von Orleans) oder ein nur äusserlich Nachahmendes (wie in
der Braut von Messina) ; der Teil ist „schematisch" aufgefasst,
in eine krippenspielartige Landschaft hineingestellt; die
Gedankenlyrik, wenn auch edle und bedeutende Gedanken
darstellend, erreicht keineswegs diejenige Goethes, in der menschliche

Erschütterung und rationale Erleuchtung sich innig
durchdringen.

Welches Schicksal wird der Schillerbeurteilung Croces
beschieden sein? Eine Nation lässt sich sicher nicht gern —
und noch dazu von einem Fremdsprachigen, möge sein Name
auch guten Klang haben — einen ihrer Grossen entwinden,

753



den sie einmal ins Herz geschlossen, es sei denn, in ihr
selber seien Gegenströmungen am Werke, — und weniger noch
vielleicht ist die akademische Welt (eine gewisse akademische
Welt) gewillt, darauf zu verzichten, gewisse Grössen periodisch
neu zu erfinden. Im Hinblick auf Schillers dichterische
Persönlichkeit hat sich freilich in der deutschen Kritik, wie auch
in der allgemeineren Einstellung, eigentlich seit Jahrzehnten
schon ein unverkennbarer Wandel vollzogen (schon die Vehemenz

einzelner Rehabilitierungen verrät dies, nachdrücklicher
noch die immer völliger werdende Verlagerung des tieferen
dichterischen Interesses auf Goethe) und manche intimere Ueber-
zeugung ist von der Croceschen nicht mehr sehr weit entfernt.
Wie offenbart sogar die oft gehörte und positiv gemeinte,
darum ästhetisch nicht weniger unhaltbare Meinung, Schiller
ersetze den Mangel an menschlicher Substanz und an dichterischer

Wahrheit und Wärme durch die Leidenschaft und Kunst
des Theaters, eine gefährliche innere Unsicherheit! Wie
durchsichtig als (politischer) Notbehelf ist die Ausrichtung der Kritik

auf den „heroischen" Schiller! Und ist es nicht bedeutsam,
dass ein R. A. Schröder z. B., dessen Deutschtum doch wohl
nicht anzuzweifeln ist, in einer Einleitung zu Schillers
Gedichten, von Croces Urteil ausgehend, dieses zu weitgehend
findet und dann doch auf Umwegen und mit etwas anderen
Worten zu einem nicht wesentlich verschiedenen Ergebnis
gelangt? —

In letzter Zeit hat sich Croce über drei deutsche Dichter
geäussert: über Hölderlin, Mörike und Rilke. Um seinem Urteil

über diese irgendwie gerecht zu werden (auch wenn man
es nicht voll anerkennt), muss man sich vor Augen
halten, wie sehr es Croces innerstem Bedürfnis nach Gleichgewicht

und Harmonie, nach kritischer Gerechtigkeit entspricht,
gegen Verschrobenheiten, gegen Ueber- und Ünterbewertungen,
die so oft eine Folge von Modeströmungen sind, anzukämpfen.
Dabei ist es unvermeidlich, dass sein Pendel zuweilen nach
der andern Seite hin allzu weit ausschlägt (seine kritischen
Erörterungen sind zwar in der Regel fein abgewogen und
aufs peinlichste dokumentiert und begründet) und so eine neue

Ungerechtigkeit schafft. Der ruhige Betrachter wird ohne
weiteres zugeben, dass bei den drei in Frage stehenden Dichtern
eine mehr gefühlsmässige als kritische, von scharf ästhetischen

Prinzipien wenig beeinflusste Ueberschätzung herrscht.
Meinungsunterschiede — sie drängen sich unseres Erachtens hier
auf — betreffen denn auch mehr die Substanz des Croceschen
Urteils als dessen einschränkende Tendenz.

Im Falle Mörikes irritiert Croce der immer wieder
auftauchende Vergleich mit Goethe. Nun trifft ja dieser Vergleich
sicher nur in Hinsicht auf eine Art Weltinnigkeit zu, die

754



in Mörikes Gedicht fast schwebender noch als bei Goethe —
doch nur bei einer kleineren Anzahl von Gedichten — Gesang
und Rhythmus wird. Wenn aber Croce, nachdem er rasch
vier Gedichte Mörikes, und merkwürdigerweise für das wahre
Wesen seiner Kunst keineswegs besonders charakteristische, einer
Betrachtung unterzogen (Josephine, An Gretchen, Auf einem
Kirchtum, Erinna an Sappho) diesen kurzweg, zu einem
Impressionisten stempelt, zu einem Dichter zweiter Ordnung, dem
es an Akzenten höherer, völligerer Poesie gebricht, so stutzt
man — und schüttelt den Kopf.

Den „Fanatismus" und die „Götzen"schaffung in der
Hölderlin- und Rilke-Strömung unserer Tage bringt Croce, nicht
zu Unrecht sicher, in Beziehung zur irrationalen Flut, die
Europa durchzieht, zum qualvollen Suchen heutiger Menschheit

nach einem neuen Glauben, einer neuen Religion; ihre ästhetische

Fundierung bezweifelt er. Aus Aussprüchen Diltheys,
Stefan Zweigs und anderer, doch auch aus den Hölderlin-Urteilen
Goethes und Schillers zieht Croce eine Bekräftigung seiner
eigenen Meinung über das Wesen und die Natur des Hölder-
linschen Werkes, das nach ihm nicht eigentlich der Kunst und
der Poesie zugehört. Nun würden freilich die aus dem Hölderlin-
Schrifttum von Croce angeführten Kronzeugen — Dilthey als
Erster, der Hölderlins Ruhm recht eigentlich begründet hat —
sicher gegen so weitgehende Folgerungen aus einzelnen ihrer
Aeusserungen protestieren — woraufhin sie Croce jedenfalls
der Begriffsunklarheit und der Schlusscheu zeihen würde.
Gewiss ist Hölderlin nicht der phantasiebegabteste unter den
deutschen Dichtern; gewiss ist ihm eine gewisse Weltlosig-
keit eigen (wie Kleist); gewiss ist sein Motivkreis beschränkt;
gewiss gibt es „Höheres" als seine „dunklen und gesprengten

Silbenmaasse" (dies eine Feststellung Stefan Georges) ;

gewiss offenbart die Neigung zur primitiven Götterwelt der
Griechen einen Mangel an innerer Harmonie; und gewiss sind
auch seine weltanschaulichen Ansichten, an denen seiner Zeit
und seiner Denkerfreunde Hegel und Schelling gemessen, nicht
sonderlich originell. Trotz alledem: Ist es denkbar, dass sich nun
bald zwei Generationen über den urdichterischen Akzent
seines Werkes dermassen täuschen konnten? Ist wirklich
anzunehmen, dass nur ausserästhetische Gründe diese Erhöhung
ausgelöst haben und noch auslösen? Die Hölderlin-Kritik hat sicher
die Texte Hölderlins, die unfertigen und späten besonders,
allzusehr zum Kanon erhoben. Hätte aber Hölderlin auch' nur
ein halbes Dutzend Gedichte geschrieben (und er hat es), in
denen sich ein neues Dichterwort an,kündet, genügte 'das
nicht schon, ihn unter die grossen Schöpfer einzureihen?

In Rilke, wie übrigens auch in Hölderlin, sieht Croce wohl
die gentilezza des Herzens und des Geistes, den reinen Men-

755



sehen, dichterisch aber nur den Impressionisten und den Aest-
heten (in der höheren Bedeutung dieses Wortes). Die
Probleme, mit denen sich Rilke lebenlang herumgequält hat — der
Tod, das Sein, das Werden, die Kunst als Heimsuchung usw.—,
sind nach Croce die Probleme eines unreifen, kraftlosen
Geistes: das wahre Problem, das des schaffenden Lebens, der
Geschichte, fehlte ihm; über Kunst und Poesie sogar hat Croce
in Werken und Briefen nicht eine Bemerkung, nicht einen
Gedanken gefunden, der auf die Kunstlehre ein irgendwie neues
Licht würfe. Rilkes Rodin-Buch (sagt er) beruhe auf der
— von Rodin übernommenen — illusorischen Auffassung, das
Kunstwerk werde durch Vertiefung in Physiognomie, Struktur
und Leben der Dinge geschaffen, allwo eine solche Vertiefung

doch nur das redire in se ipsum sein könne, ein Niedersteigen

in die eigene Seele. Die Duineser Elegien erscheinen
ihm als ein Lehrgedicht im Sinne etwa von Lukrez' De rerum
natura, mit wieviel unsichereren Begriffen aber! Abwegig,
unerklärlich bleiben daher die Gestalten des Engels, der Gaukler
usw.

Was ist dazu zu sagen? Zunächst dies: dass schöpferisch
Neues gar nicht immer, ja sogar selten innerer Ausgeglichenheit,

der Harmonie und Totalität der Geisteskräfte entspringt.
André Gide behauptet sogar: tout réformateur est d'abord un
déséquilibré. Gewiss war Rilke das Vollmenschliche eines Goethe
versagt. Die Probleme des menschlichen Miteinander, das
Problem der Geschichte blieb ihm fremd; in Ideen der Verantwortung

und der Schuld (sein Denkerfreund Kassner hat es ihm
oft vorgeworfen), in weltanschauliche Eindeutigkeit wollte und
konnte er sich nicht einlassen. Ihm schien, im reinen Sein, im
reinen Zuständlichen nur sei künstlerische Beseligung, sei
Poesie. Diese Unfähigkeit und Weigerung zur Darstellung
ideellsittlichen Werdens hat ihn, der dennoch nach einem
Vollmenschlichen strebte (und wie bewies er damit, wie wenig er im
Grunde „Aesthet" war!), bei der Erarbeitung der Elegien in
einen grausamen Zwiespalt hineingeworfen, an dem seine
dichterische Existenz jahrelang beinahe scheiterte. Darum sind denn
auch die Elegien etwas viel Persönlicheres als ein didaskalisches
Gedicht: nämlich der von hohen dichterischen Schönheiten
durchglühte Niederschlag eines erschütternden menschlich-künstlerischen

Ringens. Seine Grenze war auch seine Kraft. Ein
Impressionist ist Rilke wohl in einzelnen Gedichten des Buches
der Bilder und der Neuen Gedichte, keineswegs aber im
Stundenbuch und in den Späten Gedichten (die Croce beide nicht
nennt). Und als Sucher des Seins im Ding legte er sich recht
bald darüber Rechenschaft ab, dass dieses Suchen im Grunde
ein Suchen des Seins in der eigenen Dichterseele war.
Umstürzende Gedanken in weltanschaulichen und ästhetischen Din-

756



gen hatte er nicht; er war ein rein intuitiver, gänzlich unspekulativer

Geist. Genügte ihm, dem Dichter, aber nicht, alie und
wichtige Wahrheiten mit Macht zu umfassen und auf seine Weise
neu und überraschend auszudrücken? Und wie ist denn zu
erklären, dass Rilkes Dichtersprache eine solche Wirkung
ausgeübt? Wenn Beste bei diesem Ton aufhorchten (vom Stundenbuche

an schon), so war es sicher nicht nur der impressionistische

Aesthetenton, der aufhorchen liess. — Hier, glauben
wir, erklärt sich das tiefere Verkennen Hölderlins und Rilkes
(auch Mörikes) durch Croce. Ist es dem Lateiner überhaupt
vergönnt, voll in den deutschen Sprachgeist einzudringen? Ja,
solang der deutsche Genius, wie der eines Goethe oder eines
Heine, sich dem Romanischen entweder im harmonischen
Angleichen der Weltfülle oder in geistreichem Spiel annähert.
Muss er sich ihm in andern Fällen nicht versagen? Wilhelm
von Humboldt (diesem Namen zollt auch Croce höchste
Achtung) schreibt einmal an Goethe, wie sehr er mit jedem Tage
mehr die italienische Sprache bewundere. „Allein dennoch (fährt
er weiter), bei allen grossen, unglaublichen Vorzügen fehlt ihr
etwas und (ich scheue mich fast, es auszusprechen) gerade das,
was das innerste und geheimste Wesen des Dichterischen
ausmacht": das „Fortrauschen der Dichtung und des Verses" sei
ihr fremd. Croce hat zur Genüge bewiesen, dass er das innerste
und geheimste Wesen des Dichterischen kennt und zu deuten
vermag wie wenige. Entgeht es ihm in den schwebendsten
und verinnerlkhtesten Zügen und Bezügen der deutschen Sprache?

Wie dem auch sei: möge auch seine negative Kritik
Ansporn sein zu immer neuem Durchfühlen von Dichterischem
und immer neuem Durchdenken der kritischen Probleme und
besonders zu immer reinlicherem Scheiden des nur in der
Unterscheidung wahrhaft zu Erfassenden.

Bibliographische Hinweise: Ooethe, con una scelta delle liriche (jetzt
in dritter vermehrter Auflage erschienen). — Ueber Schiller, Werner,
Kleist, Chamisso, Heine: Poesia e Non Poesia (jetzt in dritter
Auflage). — Ueber Hebbel: La Critica, vol. XXX (1932), S. 106 f.
Ueber Hölderlin: La Critica, vol. XXXIX (1941), S. 201 f. (Intorno
alio Hölderlin e ai suoi critici). — Ueber Mörike und Rilke: La
Critica, vol. XLI (1943), S. 132 f. (Di alcune liriche del Mörike. —
Alcune liriche del Rilke). — S. auch: Walter von der Vogelweide. L'elegia.
In: Poesia antica e moderna, S. 138 f. — Croces Besprechungen von
deutschen literarkritischen Werken — scharfsinnige und überlegene Kritik

der Kritik! — finden sich in den vier Bänden der Conversazioni
critiche, die zu ergänzen sind durch die letzten Jahrgänge der Critica•
die Aufsätze über Baumgarten und Schleiermacher in den Ultimi Saggi;
über Herbart in der Critica 1943, S. 211 f.

49 757


	Deutsche Dichter im Urteil Benedetto Croces

