
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 12

Artikel: Die Liebe

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Liebe
Von Erich Brock

Der Mensch ist er selbst

gellen wir uns zunächst um, wie die abendländische Moral-
philosophie mit den Widersprüchen des Altruismus und

den Widersinnigkeiten des absoluten Altruismus hat fertig
werden wollen, so fällt uns unter den spärlichen Versuchen
dazu zunächst Kants nicht uninteressante Lösung auf. Er stellt
als Ziel der Tugendpflichten die eigene Vollkommenheit und die
fremde Glückseligkeit auf. (Seine Begründung ist: die eigene
Glückseligkeit verfolgt man schon sowieso, und die Vollkommenheit

des Andern kann dieser nur selbst verfolgen. „Metaphysik

der Sitten" II. Einleitung IV.) Diese Aufstellung hat
einen Sinn, wenn dadurch darauf hingewiesen werden soll, dass
der Mensch zu sich selbst in einem einzigartigen Verhältnis
steht und für sich selbst eine einzigartige Verantwortung trägt,
sodass er berechtigt und verpflichtet ist, sich selbst gegenüber
mit absoluteren Zielsetzungen und radikaleren, gewagteren Mitteln

zu arbeiten — dem Nächsten gegenüber jedoch sich
vorsichtig mit dem Anschein des Guten zu begnügen, welcher im
Glück immerhin mit erheblicher Ueberzeugungskraft liegt. Hiermit

ist tatsächlich der Ausgangspunkt des ganzen Problems
angerührt. Dass der Mensch er selbst ist, ist kein Zufall; und
man muss schon die gesamte göttliche Schöpfung als teuflische

und radikal auf den Kopf zu stellende annehmen, um
zu lehren, jene Tatsache sei das Böse, Auszurottende schlechthin.

An der Neigung bestimmter zeitgenössischer Theologen,
mit solchen Lehren zu spielen, ist immerhin die Grosszügig-
keit bemerkenswert, mit welcher sie diese Folgerung ohne
Zögern sich zu eigen machen.

Wir sagten, es ist kein Zufall, dass der Mensch er selbst
ist. In der Tat ist hier wohl das fundamentale Recht der
Formulierung nicht zu übersehen, dass das einzigartige Verhältnis

vom Ich zum Sich mit der Einheit und Selbigkeit des
Bewusstseins eins ist, und dass diese Selbigkeit des Ichs mit
sich eine jeder geistigen Regung eingesenkte tätige
Selbstbejahung bedeutet, die alle andern Bejahungen, Feststellungen,
alles Mit-sich-identisch-sein unserer Gegenstände erst trägt. Um
von sich fort zum andern zu gehen, muss das Ich erst und
immer wieder bei sich selbst sein; um sich aufzuheben, muss
es erst und immer wieder sich setzen. Und wenn dies
Sichaufheben in letzter Beziehung ebenso nötig wird, so ist
es doch eine Tätigkeit, die Tätigkeit des Ich selbst
durch nichts anderes zu leisten (Spinoza, Ethik IV 22), und

727



nie dadurch zu ersetzen, dass alle Individuen mechanisch übers
Kreuz mit den Angelegenheiten der andern befasst würden.
Das Christentum, welches zu diesem Irrtum Anlass gegeben hat,
hat auch die absolute Selbstbedeutung der Menschenseele in
unserem Bewusstsein befestigt; und ähnlich ist's mit den
Stoikern. Der Hierokles-Papyrus schildert gut, wie das Selbstsein

im Laufe der Individual-Entwicklung allmählich in den
Menschen hineinwächst, von der „Selbstwahrnehmung" in die
Gefühls- und Willenssphäre, wo er in ein Zugehörigkeitsverhältnis

zu sich selbst tritt, die „Selbstheimischkeit", die in Selbstliebe

und Selbsterhaltungstrieb zur Erscheinung kommt. Von
hier dehnt es sich aus auf Verwandte, Freunde, Volksgenossen
und schliesslich die ganze Menschheit. Jedermann ist so
Mittelpunkt vieler konzentrischer Kreise, und die moralische
Aufgabe ist, die Intensität der engeren auf die weiteren Kreise
auszudehnen. Diese Selbstheimischkeit wird dann in der
späteren Entwicklung in eine Gottheimischkeit gradlinig vertieft.
Hier möge noch Hegels schönes Wort stehen: „Das Ichselbst
ist ein wesentliches Moment. Was ich will, das Edelste,
Heiligste ist mein Zweck. Ich muss dabei sein, Ich es billigen,
Ich es für gut finden. Mit aller Aufopferung ist immer eine
Befriedigung, immer ein Sichselbstfinden vorhanden. Dies
Moment des Selbst, die subjektive Freiheit muss immer dabei
sein". (Wke. Berlin 1836, XV 525)

Noch in der Todesangst des Tieres, in der Eigenliebe des
Eitlen und des Selbstsüchtigen bildet die letzte unendliche
und sinnvolle Selbstbeziehung des Ich in dumpfester Form den
Kern. In der unaufhörlichen verzweifelten Selbstumklammerung
des Neurotikers ist die in sich stehen gebliebene absolute
Ernstnahme seiner selbst anwesend, eine Ernstnahme, welche
den Stoff zum religiösen Menschen abgibt. Die wahnwitzige
nimmermüde Angst vor dem Selbstverlust, der Besitz oder
Bestehen der ganzen Welt überwiegt, führt diesen Neurotiker zur
Aufsichnahme der erdenklichsten Schutzmassnahmen, die ihren
schwachen Halt nur gegen immer stärkere Einengung verkaufen.
Die normale Selbstbeziehung dagegen, welche schon in ihrer
naturhaften unsystematisierten Form eine Offenheit gegen die
Unendlichkeit im Hintergrunde des Selbst einschliesst, ist mit
einem spezifischen Lustgefühl verknüpft, das alles gelungene
tiefere Zu-sich-selbst-kommen und Bei-sich-selbst-sein begleitet.
(Spin. Eth. III 53) Damit ist zugleich die jener untersten
Selbstbejahung entsprechende, grundlegend positive Bedeutung
der Freude gegenüber dem Schmerz gegeben — wie denn
in der Tat es meist dieselben sind, welche die völlige Aus-
einanderreissung von Ich und Sich predigen, wie die, welche
die Bejahung des Schmerzes elementar ins Leere bauen wollen.
In einem wohlverstandenen fundamentalen Sinne ist Wohlgefühl

728



tatsächlich ein Zeichen des Zuträglichen, Normalen und In-
Ordnung-befindlichen. Das ist seine organische Bedeutung, und
das Lebendige ist eben die Grundlage des Geistigen, auf der
dies erst selbständig werden kann. Lind so ist es im selben
grundlegenden wohlverstandenen Sinne ein eingeborenes,
sozusagen metaphysisches Urrecht des Menschen, im Innersten seines

eigenen Herzens satt zu werden, ein Recht, an das kein
Werken und Sich-Mühen reim für Andere und selten eines
für rein objektive Dinge völlig heranreicht. Und den anderen
Menschen gegenüber hat dies Recht sogar einen praktischen
Sinn. Wir bleiben in derselben Schicht, wenn wir weiter
feststellen, dass es infolgedessen grundsätzlich noch weit sinnloser

ist, einfach wider den eigenen Willen anzugehen (wie es

weithin von Religion und Philosophie als mechanisches
Wertkriterium empfohlen wird), als einfach dem eigenen Willen zu
folgen.

Gemeinschaft beruht auf des Menschen Selbstsein

Alle wesenhaften Beziehungen, in die der Mensch eintreten
kann, werden restlos je zur grösseren Hälfte davon getragen,
dass er naturhaft oder geistig etwas in sich selbst, etwas an
Substanz, Kraft, Sinnfülle ist. (Wir sagen: zur grösseren Hälfte;
denn angesichts der Kraft, die auf dem Weg zum Andern
verloren geht und die zur Aufschliessung desselben verbraucht
wird, muss jeder immer einen Ueberschuss vorzustrecken
haben.) Aus nichts wird nichts, dies gilt erbarmungslos im Grös-
sten wie im Kleinsten. Die Sterne verwandeln die Anziehungskräfte

der anderen Sterne nur dadurch aus zerstörenden in
haltende, dass sie ebensolche aus ihrem Mittelpunkte aussenden;
ähnlich ist's mit der Atomstruktur. Die Organe im tierischen
Körper werden von den Absonderungen der anderen Organe nur
so in die Lebendigkeit hinein gehalten, indem sie diesen aus
ihrer Eigenkraft dasselbe leisten. Es war doch wohl Leibniz,
der hier die letzten Formeln gefunden hat. Seine Lehre knüpft
Wirken und Bewirktwerden innigst ineinander; sie lässt die
Monaden, diese Knotenpunkte des Seins, die im angegebenen
Sinne „etwas sind", letztlich aus Kraft bestehen: Kraft, sich
selbst zu sein, sich aufrecht zu erhalten, sich auszudehnen und
auf Grund davon, doch nicht nachträgliche, Kraft, aufzunehmen,
und Kraft, sich zu beschränken1).

J) Leibniz entwickelt von hier aus Schlüsse von tiefsinniger
Folgerichtigkeit, die zugleich das Qedankengefüge unterbauen, welches wir
früher anlässlich der Ideen Qogartens andeuteten. Für Leibniz
bedeutet die Selbstidentität der Monade ihre Tätigkeit, ihre Selbstbejahung

— zugleich aber ist sie das Prinzip der Vernunftwahrheiten,
die über „Selbstverständlichkeit" (dieser doppeldeutige Ausdruck stammt

729



Hier wird klar, dass der letzte Baugedanke der Welt nicht
zuerst altruistisch, sondern sozusagen imperialistisch ist. Wir
geben ein vielsagendes Beispiel. Warum hat Gott Fliegen
und Kuhschwänze geschaffen? Die Rationalisten des 17.
Jahrhunderts, welche lehrten, dass Gott immer auf den einfachsten

und statischen Wegen wirke, hätte diese Frage in
Verlegenheit gebracht. Denn wäre es nicht einfacher gewesen,
keine Fliegen und keine Kuhschwänze zu schaffen? Aber der
dynamische Charakter alles Seins, das überall aus dem Inein-
andergedrängt-sein von Antagonisten entsteht, Hess wohl darin
einen positiven Weg als vorzüglicher erscheinen. Die durch
Kräftespiel stabilen Tier- und Pflanzengesellschaften der Natur
sind das Ergebnis der kunstvollsten Benutzung aller einzelnen
Selbstverabsolutierüngen, durch die „List der Vernunft"; denn
dass es Vernunft ist, wird von der Formhaftigkeit des
Ergebnisses trotz der Brutalität seiner Gewinnungsmethoden
bewiesen. Der Verstand des Menschen zerstört diese Formen
allerorts. Er muss nun im menschlichen Gebiete mit der
Vernunft leisten, was der Instinkt nicht mehr oder überhaupt
nicht leistet. Dazu muss der Verstand mit einer grossen
Selbstbescheidung beginnen: erkennen, dass er selber mit der
Vernunft, mit jener Selbstbejahung Ich Ich als seiner eigensten
Keimzelle beginnt.

Auch die menschliche Gemeinschaft ist nicht ein in sich
gefestigtes Raumgitter von gleichen Zellen, innerhalb derer der
Einzelne sein oder nicht sein kann, was er will. Sondern auch
unter den rationalisiertesten Formen der Gemeinschaft knirscht
kaum merklich Druck und Zug der Selbstbehauptungen und
Ausdehnungskräfte. Gestalt ist der Ort aller Punkte, wo Anzie-
liungs- und Abstossungskraft sich die Waage halten. Form
entsteht von innen, aber an der Grenze, mittels der Beziehung
nach aussen, — diesem Gedanken hat Hegel Formulierungen
abgewonnen, deren Unzähligkeit und Vielfältigkeit dem
dialektischen Tiefsinn des Sachverhaltes entsprechen.2).

Auf Grund des Selbststeigerungsstrebens kann vernünftige
Selbstbeschränkung einsetzen oder gar nicht. Alles Recht ist
Einheit von Selbstdurchsetzung und Selbstbeschränkung,
absolutem und relativem Recht; und das zweite ist auch darum
relativ, weil es sich auf das erste als auf seine unbedingte

im gegenwärtigen Zusammenhang von Orisebach) nicht hinauskommen.

Hand in Hand mit der Selbstübereinstimmung muss die
Herstellung der Uebereinstimmung mit den Anderen gehen, welche ein
Sichbeschränken und Leiden ist, zugleich Prinzip der rein tatsächlichen

Wahrheiten, die aber neue Erkenntnisse ergeben. Vgl. Kuno
Fischer, Leibniz. 4. Auflage, Heidelberg 1902, S. 505 ff.

2) Kant, Physische Monadologie. Werke, Meiner-Ausgabe V1I/2, S. 358.

730



Voraussetzung bezieht. Kein ins Leere gebautes Recht kann
einen Leichnam im Oedränge aufrecht erhalten. Kein Gesetz
schützt einen Kadaver vor den Geiern und Würmern. Alle
Gemeinschaft erfordert Selbstbehauptung der Einzelnen als Grundlage

der Ausschaltung ihrer Widerstreite. Im geringsten
Verkehr, im geringsten Bewusstsein der Vergesellschaftung
bedarf es einer dauernden Selbstbehauptung, welche für den
Normalen nichts Peinigendes und Ueberanstrengendes hat — so
wenig wie der Luftdruck uns etwa beengte, weil wir mit einem
Kraftäquivalent dagegendrücken, durch welches ein nie über
die Schwelle des Bewusstseins erhobenes Gleichgewicht
entsteht. Nur dem Schwachen und Leeren sind die fremden Da-
seine, die unserer untersten Existenz eine gewisse Straffung
und Abwehr auferlegen, schon als solche feindlich und
kränkend. Je stärker einer sein Gebiet von innen her bestimmt,
desto mehr empfängt er vom Angrenzenden seine wirkliche
Form und leistet ihm denselben Dienst. Gemeinschaft fragt
jeden, der mithalten will, zuerst: was bist du, wie wirst du
mit dir selber fertig, wo ist dein Beitrag, an welcher Stelle
willst du meinen Aufwand bestreiten — ehe man sich von ihr
empfangen kann. Sich von einer fertigen Ordnung einfach
hinnehmen wollen, heisst stehlen, was man nicht kaufen kann.
Gemeinschaft ist nicht ein Sich-zusammen-drängen furchtsamer
Schafe, nicht ein Satz morscher gegeneinandergelehnter Pfähle.
Echte Harmonie ist höchste Kraft des Einzelnen. Sie „ist nicht
die leere, sondern die lebendige Ruhe, wo alle Kräfte regsam
sind, und nur wegen ihrer innigen Harmonie nicht als tätig
erkannt werden". (Hölderlin, Brief vom 1. I. 1799)

Leben und Liebe

Der von vornherein entichte, ichlose Mensch, Exemplar eines
formalen Personbegriffs, das „Nichts in Person" Jacobis — er
ist nur noch der Andere, seine Welt nur noch das Andere, ohne
Mittelpunkt und Eigentlichkeit. Alles ist darin ausserhalb seiner
selbst, nichts vermag sich zum Hier und Jetzt zu raffen und
darin zu behaupten, sondern alles ist fern von sich selbst
und blass, fällt in sich zusammen und ins Leere. Es ist das,
was Hegel als die „Andersheit schlechthin" bezeichnet — wo
alles nur gegenseitig, nur relativ ist und nichts Stand hat —
das Nichtsein (vergl. auch Platon, Sophistes 256d—257a). Es
ist die gottlose Welt, die Welt der reinen Materie. Der
lebendige Mensch dagegen hat ein Lebensfeld um sich, eine
„Kugel der Aktivität" (Kant a. a. O.) Er organisiert die Materie.
Leben, Erleben, Glück, Sinn, Gestalten ist,, wenn der Mensch
diese Kugel erfüllt, das Fremde, Tote, Lastende darin verdrängt
oder durchdringt und seine Form durch inneren Druck prall

731



hält. Unglück, Leere, Krankheit, Stumpfheit, Sinn- und
Leblosigkeit ist, wenn das Fremde, Beziehungslose als solches

eindringt und die Grenze von aussen eingedrückt ist. Nur Kraft
erschliesst Sinn. Wem sie in sich quillt, der kann tief
widerstrebende Welten mit diesem Vernunftsinn besiedeln; andrerseits

könnte er umgeben sein von Meeren des Sinnes und doch
würde ihm der gleichgültigste Gegenstand, die leiseste

Bewegung in seinem Felde ein schreiender Beweis des Unsinns
aller Dinge, wenn sein Leben in sich kraft- und sinnlos wäre.
Einer kann eine höhere schenkende Ordnung durch Gottes Wort
gewährleistet glauben, und vermag er sie sich nicht
zuzueignen, so ist eben dieser Glaube der zermalmendste. Dieser
Mensch ist dann gerade die von ihr verworfene Ausnahme,
und die Gnade selbst wird ihm zur rettungslosesten
Verdammnis.

Etwas in sich sein, sich durch innerste Selbstbejahung als
etwas Bestimmtes setzen — das ist das Leben selbst. Wenn
das an sich formale Ich sich als etwas Lebendiges, Bestimmtes,
Inhaltsreiches bejaht, so geht es damit über sich hinaus, ohne
sich zu verlassen. Es ist das innerste Wesen des Lebens,
sich selbst zu überschreiten, zum andern, zum Gegenständlichen,

zum Geistigen hin — ohne sich zu verlassen. Ein
anderes Wort dafür ist „die Liebe". Liebe ist nicht Altruismus,
Liebe ist nicht Hass gegen sich selbst. Liebe ist das letzte
Wort für das grosse Ja, welches das eigene wie das andere
einschliesst und kaum zu fragen braucht, wessen es ist. Liebe
ist Hingegebenheit an das Gute, Schöne, Grosse, Lebendige,
Reine, Starke, Göttliche. (Die vergebliche Häufung der Wörter
beweist, dass hier etwas durch sich selbst definiert wird.) Wer
den Andern liebt, liebt sich selbst. Denn zur Hingabe muss
man etwas hinzugeben haben, muss man selbst da sein.
Selbstverständlich ist das nicht eng aufzufassen. Wer nichts in sich
selbst ist und jenes Vollkommene in einem Anderen mit desto
grösserer Leidenschaft liebt, beweist dadurch, dass er trotzdem
irgendwo noch oder wieder etwas ist. Es gibt eine Liebe
aus Fülle, die an ihrem Ueberfluss leidet, und eine aus Leere,
die nehmen will. Aber in beiden ist die Richtung auf das
Selbst und die auf den Andern unlöslich verbunden. Wer den
Ueberfliessenden ihm selbst abnimmt, tut ihm ein Gutes, und
wer dem der Liebe echt Bedürftigen gibt, wird ihn reich
machen und von ihm zurückempfangen. Wer liebt, will durch
den Andern glücklich werden und mit diesem glücklichen Ich
ihn beschenken. Es gibt fast jeden Grad von Bettelhaftigkeit
in der Liebe, aber nur so, dass einer denkt, er vermöchte durch
das, was er liebt, wirklich reich zu werden — oder wenigstens

in seiner Gegenwart reich zu sein. Der Gegensatz dazu
ist der leere Anspruch des falschen Altruismus, die Zufrieden-

732



heit oder gar das Leben „rein" und allein aus dem eigenen
Inneren erzeugen und erzwingen zu können. Wer aber in
Bescheidenheit seine Angewiesenheit auf das Aeussere und
Andere erkennt, für den lässt sich sogar in günstiger Weise
rückwärts schliessen: Wer etwas echt zu lieben vermag, ist,
vielleicht noch so weit hinter sich selbst, imstande reich zu
werden. Das gilt auch für den Grenzfall, dass der Liebende
sich ganz in seinem Gegenstand vergisst, von keiner Beziehung
auf sich und Bedürftigkeit in sich mehr wissend. Gerade
wer nichts ist, kommt von dem Gedanken an sich nicht so
leicht los — wer alles ist, sehr leicht. — Aber nur der
ist liebenswert, der irgendwo nehmen kann, sei es auch nur,
das Wissen nehmen, dass das Gute da ist. Nur wer hat, dem
wird gegeben. In keinem Fall also handelt es sich bei der
Liebe um die stoische Dürre, darum, dass das Selbst schlechthin

aus dem Spiel ist, wie es der grundsätzliche Altruismus
unter Liebe versteht. Auf jeden Fall ist der kein Liebender,
der nicht nehmen kann. Nehmen (und zwar echtes, geniessendes,
nicht vorgetäuschtes Nehmen) erfordert eine eigene Kraft und
Kunst. Nehmen ist auch Geben. Geben, das nicht nimmt,
ist oft allzuleicht. Um nehmen zu können, muss man etwas
sein und sich selber irgendwo wert halten. Wer geben kann,
darf nehmen und soll nehmen — auch wenn er, was nie ganz
zu vermeiden, einem Addern fortnimmt. Die absolute Angst
hiervor zeigt den reinen „Heilsegoisten"; er ist wie die rner-
kantilistischen Staaten, die nur exportieren und nicht importieren

wollen. „Verletze niemanden (laede neminem)" als Grundgebot

ist das des Todes, für den, der nichts zu geben hat.

Selbstsein als Pflicht gegen den Nächsten

Es ist ein interessierter und niedriger Irrtum des reinen
Altruismus, dass die Menschen hauptsächlich das Bedürfnis hätten,

von selbstlosen, sich für sie opfernden Personen umgeben
zu sein. In den allermeisten Beziehungen ist dem Menschen
nicht mit reinen Krankenschwester-Typen gedient, sondern
allein mit Menschen, die in irgendeinem Sinne ganz, lebendig
und sie selbst sind, die im Leben stehen und eine eigene
Lebenssubstanz besitzen — oder wenigstens um dieselbe kämpfen

und davon etwas mitzuteilen vermögen. Das gilt in allen
menschlichen Beziehungen im Masse, wie sie mehr in den
Mittelpunkt menschlichen Seins rücken, in Freundschaft, Füh-
rertum, Lehrertum, und vor allem in Liebe und Ehe. Im selben
Masse'wollen die Menschen voneinander nicht allein Tun,
sondern auch Sein, nicht nur Selbstüberwindung, sondern auch
Selbstbehauptung, nicht nur dass man sich hingibt, sondern
dass man darnach noch da ist.

733



Dass allerdings mit diesem Einwand gegen die übliche
absolute Idealisierung selbstloser Fürsorge die Problematik weithin

erst anhebt, wird dadurch klar, dass der Mensch
selbstverständlich beziehungs- und zeitweise auch solcher Fürsorge
sich bedürftig fühlt. Der Rhythmus zwischen ihr und dem
fordernden Leben ist selten unter zwei Menschen ganz in
Einklang zu bringen, und daraus erheben sich oft schmerzliche
Verstrickungen zwischen ihnen. Man. denke als einen Extremfall

an Nietzsches Hin und Her zwischen Lou Salome und
seiner Schwester (welche allerdings die „selbstlose Fürsorge"
nicht schenkte, sondern nur gegen Lebensverzicht verkaufte) —
wobei Nietzsche während der einen Phase die andere beschimpfte.
— Was hier hilft, ist ein Vertrauen, das Perioden gegenseitigen
Vorbeilebens überbrückt; und solches Vertrauen ist allerdings
auch nur möglich von und zu Menschen mit vorherrschendem
Eigengehalt. Man kann dem Anderen nur vertrauen, wenn man
auch sich selbst in irgendeinem Sinne werthält. Denn sonst
wird immer etwas im Herzen bereit sein, einem Verrat des
Andern recht zu geben.

So versucht man durch eigene volle Entselbstung den Nächsten

auf mannigfache Weise und lässt ihn zu kurz kommen.
Es hat also der Mensch auch um der Nächsten willen die
Pflicht, ein Mensch zu sein. Wenn Andere sein Menschsein,
ja auch nur Belehrung dadurch von ihm zu verlangen berechtigt

sind, so muss er im äussersten Fall einen Kampf
darum aufnehmen, der vielleicht hoffnungslos ist und den er
lieber irgend einer Weisheit, Askese und Ueberschau zuliebe
liegen liesse. Er muss sich auf die verlorenen Ziele Witterung
'schaffen, wie man einem Hund Blut zu lecken gibt, auch
wenn es ihn fast zerreisst, und sich darin alles zumuten, was
er sich um seiner selbst willen nicht mehr zumutete. Er muss
die Liebe zum Leben so heiss in sich nähren, dass sie das
Leben immer tiefer begreift und ihm dienen kann, auch wenn
es so dem Menschen seine Stacheln ins Fleisch schlägt, auch
wenn er seine Qeschiedenheit vom Leben erst so immer gründlicher

einsieht. Erst wo man sich auch in tiefer Müdigkeit und
Verwundung als Selbst nicht sterben lässt, erst da fängt die
echte Nächstenliebe an. Knechtsseelen, die mit altruistischem
Schmarotzen ihr Leben bestreiten, können nur ebensolchen dienlich

sein. Dienen kann man nur, wenn man sich hartnäckig
weigert, darin Sinn und Absicht des Daseins zu sehen, und das Ringen

um das Leben selbst, um das eigene Leben als noch so
aussichtsloses nicht aufgibt. Allerdings ist die Meinung dann doch
die, dass ein solches Ringen niemals durchaus vergeblich sein
kann. Wer dagegen endgültig und in jeder Hinsicht von sich
absteht, der dringt auch durch allen Opfersinn nicht wirklich
zu den Anderen hin. Wenn einer, ermattet von der Fruchtlosig-

734



keit des eigenen Inneren und von der Unmöglichkeit, die
Andern in fruchtbarer Weise damit zu befassen, sich entschlossen
hat, nur noch mit ihren Sachen sich zu beschäftigen, so
wird er, zua seiner Erleichterung, sich zunächst beliebt und
gesucht sehen, und sicher, immer das zu treffen, was den
Andern unerschöpflich angenehm ist. Aber bald erkennt er diese
Beliebtheit als eine vorletzte und das, was sie gewonnen, als
letzte Einsamkeit. Denn nur die Hohlsten, von Selbstsucht und
Eitelkeit Ausgehöhlten wollen nur und immer das Eigene; wer
noch etwas Höheren fähig ist, will auch echte Gemeinschaft
und Austausch, im Masse wie er wirklich empfängt und
dadurch selbst wächst. Zweiseitige Gemeinschaft ist die Bedingung

des Empfangens.
Wer das missachtet und nur geben, nur angehören will,

wird nicht die Besten für dies Verhältnis gewinnen. Er setzt
vielmehr damit die bösen Instinkte seiner Partner frei, welche
nicht Gemeinschaft, sondern jenes absolute Herrschen und Dienen

wollen. Auch in dieser Beziehung ist ein gewisser
zweiseitiger Beharrungszustand zu erreichen, in dem der Herrschende
die Lust der Macht hat, der Dienende die Lust, sich selbst
abgenommen zu sein. Aber wer da nicht bis zum Ende der
vollen Enteignung gehen will, der wird sich bald über das
vorgesetzte Mass hinausgedrängt finden. Man wird ihm keine
Regung selbst überlassen, man wird ihn in keinem Winkel
seines Selbst sich unangefochten zu eigen sein lassen.

Liebe zum Einzelnen und über den Einzelnen hinweg

Dies alles ist es, was Jesus meint mit seinem Wort von
den Hunden, die wenn man ihnen das Heiligtum gibt, sich wenden

und einen zerreissen. Auch die Hingabe ist ein Heiligtum.
Hiergegen gibt es nur Abschluss ohne Hass, und innere Macht
zu solchem Abschluss, stamme sie woher sie wolle. Er selbst
behielt sich strengstens vor, immer wieder, wenn das Volk
zu ihm drängte, durch Flucht in die Einsamkeit sich von allem
Unsauberen, Klebrigen des Einander zu reinigen und das Be-
wusstsein von Dingen zu bewahren, die einsam sind bis zu
tiefster Seligkeit und Melancholie. Er hielt es nicht für Pflicht,
sich unaufhörlich mit wesenlosen Menschen zu umgeben und'
durch sie sich aussaugen zu lassen. Er wusste, dass es
vielmehr Recht und Pflicht gibt, auch über die nächste und
erfüllteste Bindung hinweg sich selbst noch den Blick unmittelbar

zu den höchsten Dingen offen zu halten. Ja dieser Blick
ist es erst, der auf die Dauer die tiefere, gespanntere
Gemeinschaft unter den Menschen ermöglicht, indem er jenes
Ueberschiessen darüber, jenes wechselsweise Sichversagen,
jenen Urkampf zwischen Freiheit und Erfüllung positiv und hoch

735



her begründet, der in seiner niedrigeren Form als Koketterie,
als Auch-anders-können die Spiele der Liebe den Menschen
eine Weile so reizvoll macht.

Wenn eine Weile schon in dieser dumpfen Form, so wirkt das

geistigere Zu-sich-selbst-kommen am Anderen, wenn es auch
im Augenblick einen Abstand zu ihm schafft, schon gar nicht
auflösend, sondern, im Blick auf den Qesamtrhythmus der
Beziehung, gerade für ihre Begründung und Befestigung. Der
Blick auf das Höhere über alle Bindung durch Personen
hinweg, die Liebe zum Höheren in sich kann Gegenstand einer
Forderung werden. Denn irgendwie angelegt und irgendwo
vergraben ist diese Liebe in jedem Menschen. So weit behält
Piaton recht, dass die Liebe, welche die Gemeinschaft begründet,

an sich zu dem Urbild des Vollkommenen jenseits der
Einzelverkörperung gehe. Aber dies Allgemeine ist uns als
endlich-bestimmtes nur im Individuellen gegeben, und wenngleich
gegenüber den individuellen Verkörperungen die Forderung
einer Liebe unmöglich ist, muss der Mensch doch sein Gefühl
nahe bei dieser individuellen Zuspitzung halten. Denn jeder
Versuch, den göttlichen Ursprung in allem gleichmässig zu
lieben, führt nur zur Verdünnung des Gefühls bis zur Unkenntlichkeit.

Grosse Philosophen haben den Gedanken gewagt, dass
auch die Liebe Gottes zum Geschöpf nur im Masse von dessen
Individualisierung individuell sei.

So geht auch die Forderung der Feindesliebe durchaus über
das dem Menschen Zugängliche und Sinnvolle hinaus und führt
als gemeingültig festgehaltene zur Lüge. Wohl möglich, dass
Jesus, auch sonst über erhörtes Menschenmass hinausragend,
die Kraft dazu besessen hat — obwohl im Evangelium nicht
gesagt wird, ob er für seine Feinde auch um Vergebung
gebeten hätte, wenn sie gewusst hätten, was sie tun, d. h.
wirklich Feinde waren. Der Sinn, den die Feindesliebe da als
solche und vielleicht überhaupt hat, wird wie so manches
Aeusserste der Religion in Indien klar. Im Buddhismus z. B.
gibt es eine eigentliche Lehre von der „Kraft der Freundschaft",
die als eine seelische, ins Aeussere hinauswirkende Macht des
Guten strahlartig auf böse Menschen und Tiere gerichtet wird
und sie augenblicks besiegt. Wenn wir Berichten heutiger
Reisender wie Brunton trauen dürfen, so wird diese Macht auch
jetzt noch von den grossen Mystikern, die oft mitten im
Urwald mit seinen Tigern und Giftschlangen leben, zu ihrem
Selbstschutz erfolgreich ausgeübt. Selbstverständlich hat diese
Feindesliebe mit blossem Nachgeben und Sichunterwerfen nichts
zu tun, sondern ersetzt und überwindet die äussere Gewalt
durch eine noch grössere innere — die allerdings nicht im selben
Sinne Gewalt ist.

Wenn aber diese Kraft, Riesenschlangen sinnvoll zu lieben,

736



dem vergotteten Menschen vorbehalten sein muss — so wie
auch nach Duns Scotus Gott in jedem andern Geschöpf als
im Menschen sich hätte einfleischen können, eirt Gedanke, den
Karl Barth sich heute wieder zu eigen macht, wenn er sagt,
dass Christus auch als Riesenschlange hätte zu Riesenschlangen
gesandt werden können — so hängt für den gewöhnlichen
Menschen alles daran, seine Liebeskraft im Raum des für ihn
Sinnvollen zusammenhalten. Die wahre Liebe ist ein amour
de choix et de préférence. Jede Liebe ist falsch, die den
Wertvolleren oder den in seinem besonderen Werte uns Näheren zu
kurz kommen lässt zugunsten des Wert- und Beziehungsloseren.

Der gewöhnliche Mensch wird übergenug aufzuwenden
haben, um diese wertvolleren und ihm verbundenen Menschen
genug zu lieben und zu ehren. Schon eine Pflicht der
Dankbarkeit ist es, ihnen die individuell gezieltere Förderung,
Teilnahme und Einsatzbereitschaft zu geben, welche sie
beanspruchen dürfen; — zu geben mehr noch in innerem
Mitleben als in äusserer Leistung. Der Edlere verschmäht eine
Liebe, die für alle in einem Topf gekocht, mit einer Kelle
ausgeteilt wird.

Rangordnung von Edel und Gemein

Aber gerade hier liegt die Frage. Das Christentum lehnt in
seinen gebräuchlichen Formen3) den unentbehrlichen Gedanken
menschlicher Rangordnung ab, der Protestantismus sogar
diejenige nach rein geistlichen Masstäben. Rangordnung wäre
dabei natürlich nicht gedacht als Anlass, sich im Gedanken des
Abstandes zu gefallen, sondern nur als Forderung, nicht alles
auf den kleinsten gemeinsamen Nenner zu bringen, sondern
aus den gottgesetzten Unterschieden die besonderen, wenn auch
grösseren oder geringeren Pflichten und Rechte zu folgern.
Und das unentbehrliche vorwiegend natürliche Wertkriterium,
dessen Nichtachtung so vielen Fehlentwicklungen des Christentums

zugrunde lag, ist das von Edel und Gemein. Dieser
Gegensatz spielt sich in einem andern Raum ab als der von Gut
und Böse. Es bedarf keinês Worts, dass Jesus einen höchst
zarten, leidenschaftlich ansprechenden Instinkt für jene
Wertqualität hatte; aber er verwehrte es sich, ihn in seine Lehre
einzulassen. In der Ethik des Aristoteles, die als durchgebil-

3) Doch sagt z. B. Nikolaus Cusanus, es handle sich darum, ein
jedes Ding nach seiner Stellung in der Stufenordnung des Ganzen
zu lieben — entsprechend der Monadenlehre dieses Denkers,
wonach jedes Ding gerade als Individuum eine besondere, nach der
Vollkommenheit (Leibniz würde sagen: Deutlichkeit, und dasselbe
meinen, nämlich Ausdrücklichkeit) abgestufte Spiegelung des Ganzen

und Göttlichen ist.

737



detste der Antike auf uns gekommen ist, spielt, trotz
vorgeschrittener Rationalisierung der Begriffe, die Grossgesinntheit
(Magnanimitas) die Hauptrolle, als eigentlich persönlich
erwärmtes und existentielles Ideal des Verfassers. Wenngleich
dieser Begriff von dem unsrigen des Edlen abweicht, so ist
doch die Annäherung unverkennbar. Thomas von Aquin sucht
sich ihn zu eigen zu machen, indem er sagt, er widerspreche
der christlichen Demut nicht; denn bei Betrachtung der von
Gott verliehenen Gaben dürfe sich der Mensch als würdig
erachten. Selbstverständlich ist da aber der übliche Begriff der
christlichen Demut durchkreuzt; denn wenn auch die relative
Nahrhaftigkeit des Edlen von Thomas schöpfungshaft vergeist-
licht wird, so ist damit doch der Gedanke natürlicher
Rangordnung eingelassen. In der Tat ist dies in Theorie und Praxis
der Moral kaum mehr vermeidlich, sobald einmal der Gedanke
der Demut im Sinne leidenschaftlicher Selbsterniedrigung, wie
im gegenwärtigen Bewusstsein, wesenlos geworden ist. Allerdings

muss man nicht bei denen, welche heute die Kategorien
Edel und Gemein am lautesten im Munde führen, sich Rats
über sie erholen. Gegenüber den Ideen vom Uebermenschen
und nordischen Edelmenschen, wie sie in den Gebrauch der
Untermenschen übergegangen sind, ist festzuhalten, dass
gerade die Anwendung dieser Begriffe zunächst auf den Anwendenden

selbst, zur Unterbauung der Rechte, die man
sich herausgenommen hat — falsche Einstufung beweist. Zweifellos

wird der Edle im allgemeinen in erster Linie an seinem
stärkeren P f 1 i ch tbewusstsein erkannt — psychologisch
wenigstens; denn sachlich besteht diese Verkettung nicht.
Sonst wäre alles mit der herkömmlichen Gleichung Wertvoll
Selbstverleugnend abgetan. Gerade auch zum Selbstschutz des
wirklichen „Edelmenschen" wäre also eine objektive Wert- und
Moraltheorie dieses Begriffes nötig. Denn im allgemeinen wird
der Edle auch gegenüber einer Moral des „freien Geistes"
immer genug und übergenug Hemmung behalten, während der
Gemeine, auch wenn man ihn ankettet, gemein bleibt. So scheint
es unvermeidlich, sich zu überzeugen, dass es keine gemeinsame
Moral gibt für die Edlen und die Gemeinen, die Scheuen und
die Frechen, für die sich loslassen sollen, weil sie gehemmt sind
und weil gut ist, was herauskäme, und für die sich zurückdämmen

sollen, weil sie hemmungslos sind und weil schlecht ist,
was hervorkommt. Aber wenn in unbewussteren Zeiten eine
Typenmoral wenigstens als Standesmoral sinnvollerweise möglich

war, weil eben die gegebene Einordnung des Einzelnen
die feste Grundlage bildete (man denke an die Standesmoral
der Bhagavad Ghita, — wo in einem an Nietzsche gemahnenden

Sinne die Moralen des Bürgers, des Kriegers usw.
gegeneinander abgehoben werden, sowie an Piaton und Aristoteles,

738



die von einer Moral des Weibes, des Kindes, des ßklaven
sprechen) — so wird in unserer heutigen demokratisierten Zeit,
wo nichts mehr halblaut 2x1 einem engeren Kreis von
Eingeweihten und Geprüften geredet werden kann, kaum verhindert
werden können, dass die Edlen und die Gemeinen, die
ermutigt und die eingeschüchtert werden müssen, sich nach ihrem
Instinkt je die falsche Hälfte einer nach Befreien und Binden

geteilten Moral heraussuchen würden. Ein objektives
Wahrheitsmerkmal der Einordnung gibt es aber nicht; denn
selbstverständlich sollte unsere etwas rohe psychologische Zweiteilung*)

nicht einfach Edel=Gehemmt und Gemein=Hemmungslos
setzen. Ein solcher Ansatz würde nur zu einem unfruchtbaren
Hochmut der Unfähigkeit führen — genau wie etwa der
Ansatz Pascals zu einem Hochmut des Skrupulanten führt, wenn
er (Brunschvicg 534) sagt : „II n'y a que deux sortes d'hommes,

les uns justes qui se croient pécheurs; les autres pécheurs
qui se croient justes". — Ausserdem war ja auch die Meinung
keineswegs die, nun die Zweiteilung Gut-Böse einfach durch
die andere Edel-Gemein zu ersetzen. Vielmehr kreuzen sich
in der Wirklichkeit diese Gegensatzpaare untereinander mannigfach

(es gibt gute unedle Menschen, sowie den bekannten
„edlen Verbrecher"), wie auch noch mit anderen autonomen
ethischen Wertdimensionen (etwa Stark-Schwach) — sodass man
sich schliesslich zu der rein individuellen, ja auch zeit-momen-
tanen Moralität Simmeis geführt sähe.

Gerechtigkeit und Wohlwollen

Diese Schwierigkeit sagt allerdings nichts dagegen, die Norm
„Jedem das Seine" wenigstens als möglichst annähernd zu er-

*) Diese Zweiteilung Qehemmt-Hemmungslos bietet nur eine solche von
Naturtypen, die bestimmte (keineswegs eindeutige) Affinitäten zu
derjenigen Edel-Gemein hätten — welche aber ihrerseits auf eine eigenartige

und vielleicht nicht ganz rationalisierbare Weise vom Natürlichen

bruchlos bis ins höchste Sittliche hineinreicht. Die fast
eindeutige Bindung des Gegensatzes Gehemmt-Hemmungslos nach
unten, ins Natürliche könnte durch Unterbauung mittels der vor 150

Jahren, besonders vom deutschen Idealismus mit kritikloser
Begeisterung ergriffenen, heute zu Unrecht ganz vergessenen Typenlehre
des schottischen Arztes John Brown klar werden. Er stellte zwei
Arten der Konstitutionen auf sowie zwei Grund-Arten der Krankheiten,

zu denen jene entsprechend neigten: sthenische und
asthenische. Bei ungenügender äusserer Reizaufnahme versackt das
Leben in sich (asthenisch), bei übertriebener Reizaufnahme überanstrengt

und zerstreut es sich (sthenische). Also eine gewisse
physiologische Intro- und Extraversion.

739



reichendes Ideal festzuhalten. Es ist ein Irrtum, dass
möglichst einfache rasante Ethik allein wirkungsvoll sei; ganz
im Gegenteil hebt sie sich, was auch ihr Inhalt sei, am
Ende selbst auf. Wenn wir heute unter dem Einfluss
naturalistischer, vorwiegend entfesselnder Lehren wie der Marxens

und Nietzsches die Politik einiger Staaten in Rechtsverletzungen

von furchtbarer Brutalität absinken sehen, so bietet
sich uns ja dasselbe Bild, wenn wir den Blick etwas weiter
schweifen lassen und das Verhalten anderer Nationen, die sich
noch heute offiziell zu Christentum oder Humanität bekennen,
gegenüber wehrlosen Völkern beachten. Von dem Augenblick
an, wo die Kreuzfahrer des Columbus sich wütenden Raubtieren

gleich auf die nackten Wilden Amerikas stürzten, bis
zu den heutigen Methoden der Niederhaltung, Ausbeutung,
Ausrottung der Farbigen durch die weissen „Herrenrassen" haben
sich die zurückbindenden Grundsätze von Christentum und
Humanität nur als ein beengendes Kleidungsstück erwiesen, das
beim Versinken des europäischen Horizontes in einem Augenblick

abgestreift ist. Im ersten Falle vollzieht sich die Wirkung
der Ethik gradlinig, im zweiten durch seelischen Gegenstoss:
inhaltlich ist sie dieselbe, und die tiefere Bestialität ist weder
einfach durch Freiheit noch einfach durch Zucht zu sanieren.
Es gibt eben eine Bestialität aus der Natur und eine aus dem
Geiste. Und in den heutigen Zeitläufen kann man sich
zuweilen des Gedankens nicht erwehren, dass die weisse Rasse,
nachdem sie infolge ihrer Ueberintellektualisierung und daraus
hervorgehenden kopernikanischen Masslosigkeit die ganze Erde,
Landschaften, Pflanzen, Tiere, Menschen und Kulturen entre-
gelt und verwüstet hat5), nun zum Schluss daran geht, sich
selbst zu zerstören — und dies eben nicht ohne Beihülfe ihrer
auf demselben Grunde erwachsenden falsch radikalen
Lebensanschauungen. Wenn aber die glatte Wendung gegen die Natur

und diejenige für die Natur so zum gleichen Ergebnis
führen — so scheint die Roheit, Salzlosigkeit, Selbstsicherheit,

5) Arnold Heim bietet in seinem lebendigen Buche „Weltbild eines
Naturforschers" einige aus ungeheurem Material herausgegriffene, aber
grösstenteils selbst gesehene Belege für diesen Ablauf (2. Aufl. Bern
1942. S. 191—217). — Gegenüber einer Kritik dieses Buchs im
Märzheft der „Schweizer Monatshefte", welche die neuerdings starke
Vermehrung einiger Kolonialvölker als Beweis anführt, dass man
diese sich nicht selbst überlassen könne — ist geltend zu machen,
dass die Zerstörung der „Landschaft" sich im Aussterben wie im
masslosen Wachstum einzelner Bevölkerungen ausprägen kann: Haben

die Kriege in der Form wie seit 1914 einen tieferen Grund
als das grenzenlose Wachstum der Menschenzahl aus Verlust jeden
natürlichen Gleichgewichts?

740



Kompaktheit menschlicher Selbstsucht wohl in den Meisten
unerschütterlich und unerschöpflich zu sein.

Da aber doch die Anstrengung dawider nicht aufgegeben
werden darf, so wäre es wohl an der Zeit, nun einmal anderswo

anzusetzen. Mehrtausendjährige Erfahrung hat gezeigt, dass
die Schneide möglichst radikaler Verbote und Gebote (doch
wird eine solche Ethik immer eher zu ersteren neigen) in
den Ernsthaften auf die Dauer abbricht, in den Leichtfertigen
sich abstumpft. Ein Versuch wäre also fällig mit ethischen
Normen, die ohne falsche Grosszügigkeit, ohne Spiessbürger-
lichkeit das besagen, was sinnvoller Weise wirklich getan werden

kann und muss und die nun das Positive als
Grundlegendes lebhaft und lebenshaft betonen, sodass sich das Negative

daraus ergibt. Kommt eins davon zu kurz, so ist's immer
noch wichtiger, dass das Gute getan als dass das Böse
gelassen wird. Eine solche realistische, stark aufs Positive
ausgerichtete Ethik würde dann auch die Blässe, die hier
besonders allgemeinen Vorschriften beiwohnt, durch weitgehenden

Einbau der feineren Unterteilungen in die Grundproportionen
überwinden können.

Jenes Positive kann einerseits als die Liebe bestimmt werden

; wenn sie aber als allgemeine leer ist, so kann doch die
Bereitschaft dazu, mindestens die Bereitschaft zur Schätzung
und Förderung alles dessen, was als wertvoll und der Förderung

bedürftig in unsern Gesichtskreis tritt, geboten werden.

Das eigentliche Gerüst ethischer Normen muss sich
immer an Willen und Verstand wenden; so haben auch Rationalisten

immer die Liebe selbst als dies schlechthin allgemeine
Wohlwollen aufgefasst. Leibniz6) hält durchaus die Beziehung

auf des Liebenden Eigenglück fest, wenngleich dessen
Inhalt das Glück des Anderen ist. Die christliche Liebe
(Caritas) dagegen definiert er als allgemeines Wohlwollen. Der
gute Mensch ist der, welcher alle liebt, soviel es die Vernunft
erlaubt. Kant, der christliche Selbsterniedrigung vor dem Nächsten

mit Lebhaftigkeit ablehnt7), betont, dass Liebe als Gefühl
nicht geboten werden kann, und sie vielmehr als Maxime des
Wohlwollens gedacht werden muss. Die Pflicht der
Nächstenliebe verlange von mir, die Zwecke Anderer, soweit nicht
unsittlich, zu den meimigen zu machen8). Unter dieser Bedingung

soll mein Wohlwollen auch mich selber einschliessen3).
Wohlverstanden, zeigt diese Position, dass im Bereich

des Verstandes die Rechtsfrage zwischen Ich und Du einer

G) Codex juris gentium diplomaticus. Einleitung. Hanoviae 1693.

7) Metaphysik der Sitten II § 11/2.
8) Ebenda Einleitung XIIc, ferner § 25.

3) Ebenda § 27.

48 741



glatten Lösung zugänglich ist. Unter der Voraussetzung, dass

jedermann unparteiisch nach seinem Werte und objektiven
Bedürfnis eingestuft wird, verlieren Egoismus wie Altruismus ihre
Bedeutung. Sobald die rein natürliche Selbstsucht nicht mehr
Norm ist, aber auch Selbstkasteiung nicht mehr als verdienstlich

und fruchtbar gilt, hat es für die Theorie keine Bedeutung

mehr, ob es sich jeweils um Ich oder Du handelt —
sowenig wie um Diesen oder Jenen. Wenn der Mensch im Sinne
dieser Gleichberechtigung zu sich selbst steht, so kann man
von ihm verlangen, dass er gegebenenfalls ebenso eindeutig
und zögerungslos über sich hinweggehe. Und umgekehrt, wenn
er weiss und gezeigt hat, dass er ohne Bedenken den liebsten
inneren Wunsch vor dem berechtigteren Anderen fallen lassen
und diesen zu fördern vermag — gezeigt, dass er bei dieser
Rechtsvergleichung durchaus sachlich sein kann: der darf, ja
muss sich jenen Wunsch erfüllen, wenn er der Berechtigtere
ist. Allerdings ist auch hier die Objektivität weniger nach
unten, durch Entleerung, weniger allein durch grössere Ver-
standesmässigkeit und Kühle zu erreichen — als durch
Erfüllung, durch die Liebe. Wer das Vollkommene so liebt, so
absolut, wie es geliebt sein muss und will, der hat daran
den richtigen Masstab der Einstufung. Denn er liebt es überall

wo und im Masse wie es sich bietet, ob in sich selbst
oder im Andern. Und sein Herz kommt irgendwie auch auf die
Rechnung, wo er selbst verzichtet, weil die Liebe mit dem,
was sie liebt, doch zuinnerst zusammenkommt, wenn sie nur
weiss, dass es seine höchste Entfaltungsbedingung gefunden
hat. Wer dies erfüllt, wer im Falle des Entweder-Oder sich
am fremden Leben mehr freut als am eigenen, falls jenes das
schönere, inständigere, höhere ist, das der zu vergebenden
Möglichkeit besser genugtut — der darf gewiss sein, dass ihm diese
ganze vernünftige Betrachtungsweise zur Lebenswirklichkeit
geworden ist, und soll sie gegebenenfalls auch zu eigensten Gunsten

anwenden.

Das Schema wird biegsam

Als verstandesrechnerisches und in Gefahr der Kasuistik
schwebendes ist dies Schema nur das Gerippe des Lebens. Auf
diesem festen Untergrunde bleiben immer genug irrationale
Akzente in ihrem Recht. So zunächst, dass in einem gewissen
Sinn die Angelegenheiten jedes Menschen ihm selbst immer die
nächsten und dringlichsten bleiben, aus dem banalen Grunde,
weil die Welt nicht so gebaut ist, dass jeder zunächst seine
Nase in die Geschäfte des Andern zu stecken gemacht wäre
— und aus dem pathetischen, weil jeder von sich selbst wird
gefordert werden in einem tieferen und schrecklicheren Sinne
als der Andere. Jene natur- und verstandeshafte Selbstbezo-

742



genheit ist einfach, diese höhergeistige ist dialektisch
— so, dass vielleicht nur derjenige auf die Dauer sich richtig
lieben kann (nämlich wie es nötig ist, um zu empfangen), der
sich ohne Rest des Gegenteils gehasst hat. Und dass nur der

richtig zu sich steht, der es lange nur aus widerwilliger
Pflicht getan hat. Man muss wahrscheinlich lange Zeiträume
hindurch jede Regung, jeden Atemzug unter dem Druck der
Tatsachen von seinem natürlichen Ziel- und Wesenspunkt nach
rückwärts haben umwenden müssen, um zu wissen, was das

elementare Sich-selbst-sein und Auf-sich-bezogen-sein im Grunde
heisst.

Der andere irrationale Akzent auf der gleichschwebenden
Vernunftskonstruktion zwischen Mensch und Mensch ist der
altruistische. Die Liebe ist rein in sich kein Rechenschieber
(wie Leibniz in obigem Zitat ein wenig annahm — der ja
auch das Musikhören als unbewusstes Betätigen einer
Rechenmaschine auffasste). Was sie liebt, sind nicht in erster Linie
Eigenschaften und platonische Ideen, sondern lebendige Wesen.
So gewiss es etwa verwerflich ist, wenn ein Familienvater,
dem auch noch bedeutende sachliche Aufgaben obliegen, sein
Leben einsetzt, um einen im Rausch ins Wasser gefallenen
verkommenen Trunkenbold zu retten — ebenso gewiss hiesse es
der Menschheit schönstes Teil zerbrechen, wenn man jede
„selbstlose" Tat von solchen Vernunfterwägungen abhängig
machen und rationieren wollte. Sich Einsetzen für den Anderen,
Zurücktreten vor ihm und seiner selbst einfach Vergessen, und
dies in einem unmittelbaren Aufflammen, auch wenn man mit
guten Gründen das Gegenteil könnte — so wenig dies
Unmittelbare einem Kant'schen Tugendbegriff entspricht: so bleibe
solches doch immer der Menschheit ehrwürdig und liebenswert.
— Dass es Manchem andrerseits wieder sich einfach nicht
lohnt, sich in das schmutzige Geraufe der Selbstsüchte zu
mengen — dies ist, abgesehen von Fällen missachteter höherer

Verpflichtungen gegen das Eigene, eine ziemlich private
und rationale Lustrechnung. — Dann sind jedoch noch
Menschen aufzuführen, die so ausgeleert und entzwei sind, dazu
ohne individuelle Verpflichtung nach aussen, dass sie den
ehrenhalber geführten Kampf um ihr Eigenstes ganz in ihr Inneres
verlegen und sich äusserlich bedenkenlos gänzlich dem Dienste
der Anderen hingeben dürfen. Schliesslich gibt es noch
Berufungen zu derartigem Dienst in vermittlungsloser Schroffheit
— wer möchte da sich schulmeisterlich zwischen Gott und
die Seele eindrängen? Es gibt offenbar u. a. einen Grad von
innerer Aufgesogenheit durch das Höhere, dass keine Möglichkeit

mehr gefunden wird, mit den eigenen äusseren
Angelegenheiten sich zu befassen, sondern nur im Bezug auf die
Anderen, noch darin Versenkten eine Notwendigkeit dazu

743



gefunden werden kann10). Nur sollen solche alle sich
sorgfältig hüten, ihre Handlungsweise ressentiment- und vorwurfsvoll

zu allgemeiner Norm aufzurichten.
Das Letzte bleibt immer das Zusammenspiel von Vernunft

und unmittelbarer Anweisung — derart dass die Vernunft
Inhalt des menschlichen Entwurfs abgibt, die Anweisung aber
dessen höhere Zurechtstellung und Einordnung, welche dem
zu Teil wird, der alles so lose in der Hand hält, dass es

sich nach seinem eigenen Oesetz, aus seinem göttlichen
Wesensgrund zu bewegen vermag. Dies ist das „In Qott Lieben",
welches ohne Enge, Angst und Gefährdung ist, aber darum
nicht leidenschafts- und einsatzloser, sondern gerade individueller11)

und absoluter: ein wahres „Zusammenfallen der Gegensätze"

am höchsten Punkt. Um diesem Verständnis näherzu-
dringen, müssen wir dann noch das letzte und schwerste der
uns vorgesetzten Themen angreifen, das von Mensch und Gott.

Auf den diesmal angedeuteten Grundlagen möchten sich wohl
auch die Fragen des Gruppen-Egoismus und -Altruismus, die
von Volk, Staat, Recht, Krieg, mit welchen das Christentum
trotz mannigfacher Windungen nie hat fertig werden können,
einer gesunden und heutigem Empfinden gerecht werdenden
Lösung näher führen lassen. Ein sprechendes Einzelbeispiel für
jenes Versagen ist etwa der immer erneute Verlegenheitsversuch,

das Ethos des (berechtigten) Krieges durch den Bibelspruch
zu decken: „Niemand hat grössere Liebe denn der sein Leben
gibt für seine Freunde". Als ob das Getötetwerden für den
guten Christen problematisch wäre! Desto hoffnungsloser aber
das Töten. Die neue Dimension, welche durch jene kollektiven
Einheiten in die Ethik eintritt, ist die rein diesseitige. Das
eigentliche Christentum kann Gemeinschaften positiv nur durch
mystische oder sinnbildliche Ideen wie die vom Leib Christi,
von der Gemeinde der Heiligen usw. denken. Die ethische
Theorie der rein weltlichen Gemeinschaften wird sicherlich durch
Mitberücksichtigung transzendenter Gesichtspunkte bedeutenden

10) Dass andrerseits in dieser Situation auch der umgekehrte Ausweg
eingeschlagen werden kann, beweist das Wort der heiligen Katharina

von Genua: „Ich empfinde eine solche Liebe zu Gott, dass
alle Liebe zum Nächsten mir im Vergleich zu derjenigen zu Gott
als eine Heuchelei erscheint." („Leben und Schriften", deutsch von
P. Peter Lechner, Regensburg 1850, S. 104, 62, 202) Vgl. auch'
Oskar Pf ister über Margareta Ebner („Religiosität und Hysterie"
Leipzig etc. 1928, S. 43).

n) Einem mit einem seiner Amtsbrüder bitterlich verfeindeten französischen

Kirchenfürsten trat man mit dem Ansinnen einer Aussöhnung
nahe, unter Berufung auf das Gebot der Nächstenliebe; worauf jener:
„Oui, je veux bien l'aimer, mais seulement en Jésus-Christ!"

744



Nutzen haben können; aber das eigentliche Schwergewicht wird
beruhen müssen in einer absoluten Ernstnahme des Natürlichen,

Vernünftigen, Diesseitigen in ihm selbst, üute Gemeinschaft,

lebendigen Frieden mit den Menschen kann man nicht
durch böse Macht und Uebermacht erringen; aber auch nicht
durch Unterwerfung und Selbstauslieferung. Wenige Menschen
wollen zu den Andern böse sein, sondern die meisten sind es
nur, weil sie vergeblich nach einem Halt an dem festen Sosein
des Andern suchen. Wenn man mit sich eins, mit seinen Normen

und Zielen im Reinen, im allerletzten der Andern unbedürftig
ist — und diese Sicherheit, dies Auch-anders-können, diese

ruhige Macht dazu anwendet, um ohne Süchtigkeit gut zu den
Menschen zu sein — so wird man am ehesten einen fruchtbaren

Frieden mit ihnen tauschen. Der Kraftaufwand für diese
sozusagen offensive Haltung wird geringer sein als der für
eine Kapitulation nach vergeblicher Defensive. Die Kraft,
solches zu vermögen, ist allerdings oberhalb des Menschen zu
suchen.

745


	Die Liebe

