Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 12

Artikel: Die Liebe

Autor: Brock, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759489

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Liebe

Von Erich Brock

Der Mensch ist er selbst

Sehen wir uns zunichst um, wie die abendlindische Moral-

philosophie mit den Widerspriichen des Altruismus und
den Widersinnigkeiten des absoluten Altruismus hat fertig
werden wollen, so fillt uns unter den spirlichen Versuchen
dazu zunichst Kants nicht uninteressante Losung auf. Er stellt
als Ziel der Tugendpflichten die eigene Vollkommenheit und die
fremde Gliickseligkeit auf. (Seine Begriindung ist: die eigene
Gliickseligkeit verfolgt man schon sowieso, und die Vollkom-
menheit des Andern kann dieser nur selbst verfolgen. | Meta-
physik der Sitten” II. Einleitung IV.) Diese Aufstellung hat
einen Sinn, wenn dadurch darauf hingewiesen werden soll, dass
der Mensch zu sich selbst in einem einzigartigen Verhiltnis
steht und fiir sich selbst eine einzigartige Verantwortung triagt,
sodass er berechtigt und verpflichtet ist, sich selbst gegeniiber
mit absoluteren Zielsetzungen und radikaleren, gewagteren Mit-
teln zu arbeiten — dem Nichsten gegeniiber jedoch sich vor-
sichtig mit dem Anschein des Guten zu begniigen, welcher im
Gliick immerhin mit erheblicher Ueberzeugungskraft liegt. Hier-
mit ist tatsdchlich der Ausgangspunkt des ganzen Problems
angeriihrt. Dass der Mensch er selbst ist, ist kein Zufall; und
man muss schon die gesamte gottliche Schopfung als teufli-
sche und radikal auf den Kopf zu stellende annehmen, um
zu lehren, jene Tatsache sei das Bose, Auszurottende schlecht-
hin. An der Neigung bestimmter zeitgendssischer Theologen,
mit solchen Lehren zu spielen, ist immerhin die Grossziigig-
keit bemerkenswert, mit welcher sie diese Folgerung ohne Zj-
gern sich zu eigen machen,

Wir sagten, es ist kein Zufall, dass der Mensch er selbst
ist.t In der Tat ist hier wohl das fundamentale Recht der
Formulierung nicht zu iibersehen, dass das einzigartige Verhilt-
nis vom Ich zum Sich mit der Einheit und Selbigkeit des
Bewusstseins eins ist, und dass diese Selbigkeit des Ichs mit
sich eine jeder geistigen Regung eingesenkte tatige Selbst-
bejahung bedeutet, die alle andern Bejahungen, Feststellungen
alles Mit-sich-identisch-sein unserer Gegenstinde erst tragt, Un;
von sich fort zum andern zu gehen, muss das Ich erst und
immer wieder bei sich selbst sein; um sich aufzuheben, muss
es erst und immer wieder sich setzen. Und wenn dies Sjch-
aufheben in letzter Beziehung ebenso notig wird, so jst
es doch eine Tadtigkeit, die Titigkeit des Ich selbst —.
durch nichts anderes zu leisten (Spinoza, Ethik IV 22), und

727



nie dadurch zu ersetzen, dass alle Individuen mechanisch iibers
Kreuz mit den Angelegenheiten der andern befasst wiirden.
Das Christentum, welches zu diesem Irrtum Anlass gegeben hat,
hat auch die absolute Selbstbedeutung der Menschenseele in un-
serem Bewusstsein befestigt; und &dhnlich ist’s mit den Stoi-
kern. Der Hierokles-Papyrus schildert gut, wie das Selbst-
sein im Laufe der Individual-Entwicklung allmihlich in den
Menschen hineinwichst, von der , Selbstwahrnehmung’” in die
Gefithls- und Willenssphire, wo er in ein Zugehorigkeitsverhalt-
nis zu sich selbst tritt, die ,,Selbstheimischkeit’’, die in Selbst-
liebe und Selbsterhaltungstrieb zur Erscheinung kommt. Von
hier dehnt es sich aus auf Verwandte, Freunde, Volksgenossen
und schliesslich die ganze Menschheit. Jedermann ist so Mit-
telpunkt vieler konzentrischer Kreise, und die moralische Auf-
gabe ist, die Intensitit der engeren auf die weiteren Kreise
auszudehnen. Diese Selbstheimischkeit wird dann in der spi-
teren Entwicklung in eine Gottheimischkeit gradlinig vertieft.
Hier mdge noch Hegels schones Wort stehen: , Das Ichselbst
ist ein wesentliches Moment. Was ich will, das Edelste, Hei-
ligste ist mein Zweck. Ich muss dabei sein, Ich es billigen,
[ch es fiir gut finden. Mit aller Aufopferung ist immer eine
Befriedigung, immer ein Sichselbstfinden vorhanden. Dies
Moment des Selbst, die subjektive Freiheit muss immer dabei
sein’’. (Wke. Berlin 1836, XV 525)

Noch in der Todesangst des Tieres, in der Eigenliebe des
Eitlen und des Selbstsiichtigen bildet die letzte unendliche
und sinnvolle Selbstbeziehung des Ich in dumpfester Form den
Kern. In der unaufhorlichen verzweifelten Selbstumklammerung
des Neurotikers ist die in sich stehen gebliebene absolute
Ernstnahme seiner selbst anwesend, eine Ernstnahme, welche
den Stoff zum religiosen Menschen abgibt. Die wahnwitzige
nimmermiide Angst vor dem Selbstverlust, der Besitz oder Be-
stehen der ganzen Welt iiberwiegt, fithrt diesen Neurotiker zur
Aufsichnahme der erdenklichsten Schutzmassnahmen, die ihren
schwachen Halt nur gegen immer stirkere Einengung verkaufen.
Die normale Selbstbeziehung dagegen, welche schon in ihrer
naturhaften unsystematisierten Form eine Offenheit gegen die
Unendlichkeit im Hintergrunde des Selbst einschliesst, ist mit
einem spezifischen Lustgefithl verkniipft, das alles gelungene
tiefere Zu-sich-selbst-kommen und Bei-sich-selbst-sein begleitet,
(Spin. Eth. III 53) Damit ist zugleich die jener untersten
Selbstbejahung entsprechende, grundlegend positive Bedeutung
der Freude gegeniiber dem Schmerz gegeben — wie denn
in der Tat es meist dieselben sind, welche die vollige Aus-
einanderreissung von Ich und Sich predigen, wie die, welche
die Bejahung des Schmerzes elementar ins Leere bauen wollen.
In einem wohlverstandenen fundamentalen Sinne ist Wohlgefiihl

728



tatsichlich ein Zeichen des Zutraglichen, Normalen und In-
Ordnung-befindlichen. Das ist seine organische Bedeutung, und
das Lebendige ist eben die Grundlage des Geistigen, auf der
dies erst selbstindig werden kann. Und so ist es im selben
grundlegenden wohlverstandenen Sinne ein eingeborenes, sozu-
sagen metaphysisches Urrecht des Menschen, im Innersten sei-
nes eigenen Herzens satt zu werden, ein Recht, an das kein
Werken und Sich-Miihen rein fiir Andere und selten eines
fiir rein objektive Dinge vollig heranreicht. Und den anderen
Menschen gegeniiber hat dies Recht sogar einen praktischen
Sinn. Wir bleiben in derselben Schicht, wenn wir weiter fest-
stellen, dass es infolgedessen grundsitzlich noch weit sinnlo-
ser ist, einfach wider den eigenen Willen anzugehen (wie es
weithin von Religion und Philosophie als mechanisches Wert-
kriterium empfohlen wird), als einfach dem eigenen Willen zu
folgen.

Gemeinschaft beruht auf des Menschen Selbstsein

Alle wesenhaften Beziehungen, in die der Mensch eintreten
kann, werden restlos je zur grosseren Hailfte davon getragen,
dass er naturhaft oder geistig etwas in sich selbst, etwas an
Substanz, Kraft, Sinnfiille ist. (Wir sagen: zur grosseren Hilfte;
denn angesichts der Kraft, die auf dem Weg zum Andern ver-
loren geht und die zur Aufschliessung desselben verbraucht
wird, muss jeder immer einen Ueberschuss vorzustrecken ha-
ben.) Aus nichts wird nichts, dies gilt erbarmungslos im Gros-
sten wie im Kleinsten. Die Sterne verwandeln die Anziehungs-
krafte der anderen Sterne nur dadurch aus zerstéorenden in hal-
tende, dass sie ebensolche aus ihrem Mittelpunkte aussenden;
ahnlich ist’s mit der Atomstruktur. Die Organe im tierischen
Korper werden von den Absonderungen der anderen Organe nur
so in die Lebendigkeit hinein gehalten, indem sie diesen aus
ihrer Eigenkraft dasselbe leisten. Es war doch wohl Leibniz,
der hier die letzten Formeln gefunden hat. Seine Lehre kniipft
Wirken und Bewirktwerden innigst ineinander; sie lisst dije
Monaden, diese Knotenpunkte des Seins, die im angegebenen
Sinne ,etwas sind”, letztlich aus Kraft bestehen: Kraft, sich
selbst zu sein, sich aufrecht zu erhalten, sich auszudehnen und
auf Grund davon, doch nicht nachtrigliche, Kraft, aufzunehmen,
und Kraft, sich zu beschrinkent),

1) Leibniz entwickelt von hier aus Schliisse von tiefsinniger Folge-
richtigkeit, die zugleich das Gedankengefiige unterbauen, welches wir
frither anldsslich der Ideen Gogartens andeuteten. Fiir Leibniz be-
deutet die Selbstidentitit der Monade ihre Titigkeit, ihre Selbstbe-
jahung — zugleich aber ist sie das Prinzip der Vernunftwahrheiten,
die iiber ,,Selbstverstéindlichkeit” (dieser doppeldeutige Ausdruck stammt

729



Hier wird klar, dass der letzte Baugedanke der Welt nicht
zuerst altruistisch, sondern sozusagen imperialistisch ist. Wir
geben ein vielsagendes Beispiel. Warum hat Gott Fliegen
und Kuhschwinze geschaffen? Die Rationalisten des 17. Jahr-
hunderts, welche lehrten, dass Gott immer auf den einfach-
sten und statischen Wegen wirke, hitte diese Frage in Ver-
legenheit gebracht. Denn wire es nicht einfacher gewesen,
keine Fliegen und keine Kuhschwinze zu schaffen? Aber der
dynamische Charakter alles Seins, das iiberall aus dem Inein-
andergedringt-sein von Antagonisten entsteht, liess wohl darin
einen positiven Weg als vorziiglicher erscheinen. Die durch
Kriftespiel stabilen Tier- und Pflanzengesellschaften der Natur
sind das Ergebnis der kunstvollsten Benutzung aller einzelnen
Selbstverabsolutierungen, durch die ,List der Vernunft’’; denn
dass es Vernunft ist, wird von der Formhaftigkeit des
Ergebnisses trotz der Brutalitit seiner Gewinnungsmethoden
bewiesen. Der Verstand des Menschen zerstort diese Formen
allerorts. Er muss nun im menschlichen Gebiete mit der Ver-
nunft leisten, was der Instinkt nicht mehr oder {iberhaupt
nicht leistet. Dazu muss der Verstand mit einer grossen Selbst-
bescheidung beginnen: erkennen, dass er selber mit der Ver-
nunft, mit jener Selbstbejahung Ich = Ich als seiner eigensten
Keimzelle beginnt,

Auch die menschliche Gemeinschaft ist nicht ein in sich
gefestigtes Raumgitter von gleichen Zellen, innerhalb derer der
Einzelne sein oder nicht sein kann, was er will. Sondern auch
unter den rationalisiertesten Formen der Gemeinschaft knirscht
kaum merklich Druck und Zug der Selbstbehauptungen und Aus-
dehnungskrafte. Gestalt ist der Ort aller Punkte, wo Anzie-
hungs- und Abstossungskraft sich die Waage halten. Form ent-
steht von innen, aber an der Grenze, mittels der Beziehung
nach aussen, — diesem Gedanken hat Hegel Formulierungen
abgewonnen, deren Unzihligkeit und Vielfiltigkeit dem dialek-
tischen Tiefsinn des Sachverhaltes entsprechen.z).

Auf Grund des Selbststeigerungsstrebens kann verniinftige
Selbstbeschrinkung einsetzen oder gar mnicht. Alles Recht ist
Einheit von Selbstdurchsetzung und Selbstbeschrinkung, abso-
lutem und relativem Recht; und das zweite ist auch darum
relativ, weil es sich auf das erste als auf seine unbedingte

im gegenwirtigen Zusammenhang von Grisebach) nicht hinauskom-
men. Hand in Hand mit der Selbstiibereinstimmung muss die Her-
stellung der Uebereinstimmung mit den Anderen gehen, welche ein
Sichbeschrinken und Leiden ist, zugleich Prinzip der rein tatsich-
lichen Wahrheiten, die aber neue Erkenntnisse ergeben. Vgl, Kuno
Fischer, Leibniz. 4. Auflage, Heidelberg 1902, S. 505 ff.

?) Kant, Physische Monadologie. Werke, Meiner-Ausgabe VII/2, S. 358,

730



Voraussetzung bezieht. Kein ins Leere gebautes Recht kann
einen Leichnam im Gedringe aufrecht erhalten. Kein Gesetz
schiitzt einen Kadaver vor den Geiern und Wiirmern. Alle Ge-
meinschaft erfordert Selbstbehauptung der Einzelnen als Grund-
lage der Ausschaltung ihrer Widerstreite. Im geringsten Ver-
kehr, im geringsten Bewusstsein der Vergesellschaftung be-
darf es einer dauernden Selbstbehauptung, welche fiir den Nor-
malen nichts Peinigendes und Ueberanstrengendes hat — so
wenig wie der Luftdruck uns etwa beengte, weil wir mit einem
Kraftiquivalent dagegendriicken, durch welches ein nie iiber
die Schwelle des Bewusstseins erhobenes Gleichgewicht ent-
steht. Nur dem Schwachen und Leeren sind die fremden Da-
seine, die unserer untersten Existenz eine gewisse Straffung
und Abwehr auferlegen, schon als solche feindlich und krin-
kend. Je stirker einer sein Gebiet von innen her bestimmt,
desto mehr empfingt er vom Angrenzenden seine wirkliche
Form und leistet ihm denselben Dienst. Gemeinschaft fragt
jeden, der mithalten will, zuerst: was bist du, wie wirst du
mit dir selber fertig, wo ist dein Beitrag, an welcher Stelle
willst du meinen Aufwand bestreiten — ehe man sich von ihr
empfangen kann. Sich von einer fertigen Ordnung einfach hin-
nehmen wollen, heisst stehlen, was man mnicht kaufen kann.
Gemeinschaft ist nicht ein Sich-zusammen-dringen furchtsamer
Schafe, nicht ein Satz morscher gegeneinandergelehnter Pfihle.
Echte Harmonie ist hochste Kraft des Einzelnen. Sie ,,ist nicht
die leere, sondern die lebendige Ruhe, wo alle Krifte regsam
sind, und nur wegen ihrer innigen Harmonie nicht als titig
erkannt werden’. (Holderlin, Brief vom 1. 1. 1799)

Leben und Liebe

Der von vornherein entichte, ichlose Mensch, Exemplar eines
formalen Personbegriffs, das ,Nichts in Person’” Jacobis — er
ist nur noch der Andere, seine Welt nur noch das Andere, ohne
Mittelpunkt und Eigentlichkeit. Alles ist darin ausserhalb seiner
selbst, nichts vermag sich zum Hier und Jetzt zu raffen und
darin zu behaupten, sondern alles ist fern von sich selbst
und blass, fillt in sich zusammen und ins Leere. Es ist das,
was Hegel als die , Andersheit schlechthin’ bezeichnet — wo
alles nur gegenseitig, nur relativ ist und nichts Stand hat —
das Nichtsein (vergl. auch Platon, Sophistes 256d—257a). Es
ist die gottlose Welt, die Welt der reinen Materie. Der
lebendige Mensch dagegen hat ein Lebensfeld um sich, eine
»Kugel der Aktivitit” (Kant a. a. O.) Er organisiert die Materie,
Leben, Erleben, Gliick, Sinn, Gestalten ist, wenn der Mensch
diese Kugel erfiillt, das Fremde, Tote, Lastende darin verdringt
oder durchdringt und seine Form durch inneren Druck prall

131



hilt. Ungliick, Leere, Krankheit, Stumpfheit, Sinn- und Leb-
losigkeit ist, wenn das Fremde, Beziehungslose als solches
eindringt und die Grenze von aussen eingedriickt ist. Nur Kraft
erschliesst Sinn. Wem sie in sich quillt, der kann tief wider-
strebende Welten mit diesem Vernunftsinn besiedeln; andrer-
seits konnte er umgeben sein von Meeren des Sinnes und doch
wiirde ihm der gleichgiiltigste Gegenstand, die leiseste Be-
wegung in seinem Felde ein schreiender Beweis des Unsinns
aller Dinge, wenn sein Leben in sich kraft- und sinnlos wire.
Einer kann eine hohere schenkende Ordnung durch Gottes Wort
gewihrleistet glauben, und vermag er sie sich nicht zu-
zueignen, so ist eben dieser Glaube der zermalmendste. Dieser
Mensch ist dann gerade die von ihr verworfene Ausnahme,
und die Gnade selbst wird ihm zur rettungslosesten Ver-
dammnis.

Ftwas in sich sein, sich durch innerste Selbstbejahung als
etwas Bestimmtes setzen — das ist das Leben selbst. Wenn
das an sich formale Ich sich als etwas Lebendiges, Bestimmtes,
Inhaltsreiches bejaht, so geht es damit iiber sich hinaus, ohne
sich zu verlassen. Es ist das innerste Wesen des Lebens,
sich selbst zu iiberschreiten, zum andern, zum Gegenstindli-
chen, zum Geistigen hin — ohne sich zu verlassen. Ein an-
deres Wort dafiir ist ,,die Liebe’’. Liebe ist nicht Altruismus,
Liebe ist nicht Hass gegen sich selbst. Liebe ist das letzte
Wort fiir das grosse Ja, welches das eigene wie das andere
einschliesst und kaum zu fragen braucht, wessen es ist. Liebe
ist Hingegebenheit an das Gute, Schone, Grosse, Lebendige,
Reine, Starke, Gottliche. (Die vergebliche Hiufung der Worter
beweist, dass hier etwas durch sich selbst definiert wird.) Wer
den Andern liebt, liebt sich selbst. Denn zur Hingabe muss
man etwas hinzugeben haben, muss man selbst da sein. Selbst-
verstindlich ist das nicht eng aufzufassen. Wer nichts in sich
selbst ist und jenes Vollkommene in einem Anderen mit desto
grosserer Leidenschaft liebt, beweist dadurch, dass er trotzdem
irgendwo noch oder wieder etwas ist. Es gibt eine Liebe
aus Fiille, die an ihrem Ueberfluss leidet, und eine aus Leere,
die nehmen will. Aber in beiden ist die Richtung auf das
Selbst und die auf den Andern unl6slich verbunden. Wer den
Ueberfliessenden ihm selbst abnimmt, tut ihm ein Gutes, und
wer dem der Liebe echt Bediirftigen gibt, wird ihn reich
machen und von ihm zuriickempfangen. Wer liebt, will durch
den Andern gliicklich werden und mit diesem gliicklichen Ich
ihn beschenken. Es gibt fast jeden Grad von Bettelhaftigkeit
in der Liebe, aber nur so, dass einer denkt, er vermochte durch
das, was er liebt, wirklich reich zu werden -— oder wenig-
stens in seiner Gegenwart reich zu sein. Der Gegensatz dazu
ist der leere Anspruch des falschen Altruismus, die Zufrieden-

732



heit oder gar das Leben ,rein”” und allein aus dem eigenen
Inneren erzeugen und erzwingen zu konnen. Wer aber in Be-
scheidenheit seine Angewiesenheit auf das Aeussere und An-
dere erkennt, fiir den ldsst sich sogar in giinstiger Weise
riickwirts schliessen: Wer etwas echt zu lieben vermag, ist,
vielleicht noch so weit hinter sich selbst, imstande reich zu
werden. Das gilt auch fiir den Grenzfall, dass der Liebende
sich ganz in seinem Gegenstand vergisst, von keiner Beziehung
auf sich und Bediirftigkeit in sich mehr wissend. Gerade
wer nichts ist, kommt von dem Gedanken an sich nicht so
leicht los — wer alles ist, sehr leicht. — Aber nur der
ist liebenswert, der irgendwo nehmen kann, sei es auch nur,
das Wissen nehmen, dass das Gute da ist. Nur wer hat, dem
wird gegeben. In keinem Fall also handelt es sich bei der
Liebe um die stoische Diirre, darum, dass das Selbst schlecht-
hin aus dem Spiel ist, wie es der grundsitzliche Altruismus
unter Liebe versteht. Auf jeden Fall ist der kein Liebender,
der nicht nehmen kann. Nehmen (und zwar echtes, geniessendes,
nicht vorgetiuschtes Nehmen) erfordert eine eigene Kraft und
Kunst. Nehmen ist auch Geben. Geben, das nicht nimmt,
ist oft allzuleicht. Um nehmen zu konnen, muss man etwas
sein und sich selber irgendwo wert halten. Wer geben kann,
darf nehmen und soll nehmen — auch wenn er, was nie ganz
zu vermeiden, einem Andern fortnimmt. Die absolute Angst
hiervor zeigt den reinen ,,Heilsegoisten’; er ist wie die mer-
kantilistischen Staaten, die nur exportieren und nicht impor-
tieren wollen. ,Verletze niemanden (laede neminem)’ als Grund-
gebot ist das des Todes, fiir den, der nichts zu geben hat.

Selbstsein als Pflicht gegen den Néchsten

" Es ist ein interessierter und niedriger Irrtum des reinen
Altruismus, dass die Menschen hauptsichlich das Bediirfnis hit-
ten, von selbstlosen, sich fiir sie opfernden Personen umgeben
zt sein. In den allermeisten Beziehungen ist dem Menschen
nicht mit reinen Krankenschwester-Typen gedient, sondern al-
lein mit Menschen, die in irgendeinem Sinne ganz, lebendig
und sie selbst sind, die im Leben stehen und eine eigene Le-
benssubstanz besitzen — oder wenigstens um dieselbe kdmpfen
— und davon etwas mitzuteilen vermogen. Das gilt in allen
menschlichen Beziechungen im Masse, wie sie mehr in den
Mittelpunkt menschlichen Seins riicken, in Freundschaft, Fiih-
rertum, Lehrertum, und vor allem in Liebe und Ehe. Im selben
Masse wollen die Menschen voneinander nicht allein Tun, son-
dern auch Sein, nicht nur Selbstiiberwindung, sondern auch
Selbstbehauptung, nicht nur dass man sich hingibt, sondern

dass man darnach noch da ist.

733



Dass allerdings mit diesem Einwand gegen die iibliche ab-
solute Idealisierung selbstloser Fiirsorge die Problematik weit-
hin erst anhebt, wird dadurch klar, dass der Mensch selbst-
verstindlich beziehungs- und zeitweise auch solcher Fiirsorge
sich bediirftig fithlt. Der Rhythmus zwischen ihr und dem
fordernden Leben ist selten unter zwei Menschen ganz in
Einklang zu bringen, und daraus erheben sich oft schmerzliche
Verstrickungen zwischen ihnen. Man denke als einen Extrem-
fall an Nietzsches Hin und Her zwischen Lou Salome und
seiner Schwester (welche allerdings die ,selbstlose Fiirsorge”
nicht schenkte, sondern nur gegen Lebensverzicht verkaufte) —
wobei Nietzsche wihrend der einen Phase die andere beschimpfte.
— Was hier hilft, ist ein Vertrauen, das Perioden gegenseitigen
Vorbeilebens iiberbriickt; und solches Vertrauen ist allerdings
auch nur moglich von und zu Menschen mit vorherrschendem
Eigengehalt. Man kann dem Anderen nur vertrauen, wenn man
auch sich selbst in irgendeinem Sinne werthdlt. Denn sonst
wird immer etwas im Herzen bereit sein, einem Verrat des
Andern recht zu geben.

So versucht man durch eigene volle Entselbstung den Nich-
sten aulf mannigfache Weise und ldsst ihn zu kurz kommen.
Es hat also der Mensch auch um der Nichsten willen die
Pflicht, ein Mensch zu sein. Wenn Andere sein Menschsein,
ja auch nur Belehrung dadurch von ihm zu verlangen berech-
tigt sind, so muss er im Adussersten Fall einen Kampf
darum aufnehmen, der vielleicht hoffnungslos ist und den er
lieber irgend einer Weisheit, Askese und Ueberschau zuliebe
liegen liesse. Er muss sich auf die verlorenen Ziele Witterung
ischaffen, wie man einem Hund Blut zu lecken gibt, auch
wenn es ihn fast zerreisst, und sich darin alles zumuten, was
er sich um seiner selbst willen nicht mehr zumutete. Er muss
die Liebe zum Leben so heiss in sich ndhren, dass sie das
Leben immer tiefer begreift und ihm dienen kann, auch wenn
es so dem Menschen seine Stacheln ins Fleisch schlagt, auch
wenn er seine Geschiedenheit vom Leben erst so immer griind-
licher einsieht. Erst wo man sich auch in tiefer Midigkeit und
Verwundung als Selbst nicht sterben ldsst, erst da fingt die
echte Nichstenliebe an. Knechtsseelen, die mit altruistischem
Schmarotzen ihr Leben bestreiten, konnen nur ebensolchen dien-
lich sein. Dienen kann man nur, wenn man sich hartnickig wei-
gert, darin Sinn und Absicht des Daseins zu sehen, und das Rin-
gen um das Leben selbst, um das eigene Leben als noch so aus-
sichtsloses nicht aufgibt. Allerdings ist die Meinung dann doch
die, dass ein solches Ringen niemals durchaus vergeblich sein
kann. Wer dagegen endgiiltig und in jeder Hinsicht von sich
absteht, der dringt auch durch allen Opfersinn nicht wirklich
zu den Anderen hin. Wenn einer, ermattet von der Fruchtlosig-

734



keit des eigenen Inneren und von der Unmdglichkeit, die An-
dern in fruchtbarer Weise damit zu befassen, sich entschlossen
hat, nur noch mit ihren Sachen sich zu beschiftigen, so
wird er, zu_ seiner Erleichterung, sich zunichst beliebt und
gesucht sehen, und sicher, immer das zu treffen, was den
Andern unerschopflich angenehm ist. Aber bald erkennt er diese
Beliebtheit als eine vorletzte und das, was sie gewonnen, als
letzte Einsamkeit. Denn nur die Hohlsten, von Selbstsucht und
Eitelkeit Ausgehohlten wollen nur und immer das Eigene; wer
noch etwas Hoheren fihig ist, will auch echte Gemeinschaft
und Austausch, im Masse wie er wirklich empfingt und da-
durch selbst wichst. Zweiseitige Gemeinschaft ist die Bedin-
gung des Empfangens.

Wer das missachtet und nur geben, nur angehoren will,
wird nicht die Besten fiir dies Verhdltnis gewinnen. Er setzt
vielmehr damit die bosen Instinkte seiner Partner frei, welche
nicht Gemeinschaft, sondern jenes absolute Herrschen und Die-
nen wollen. Auch in dieser Beziehung ist ein gewisser zwei-
seitiger Beharrungszustand zu erreichen, in dem der Herrschende
die Lust der Macht hat, der Dienende die Lust, sich selbst
abgenommen zu sein. Aber wer da nicht bis zum Ende der
vollen Enteignung gehen will, der wird sich bald iiber das
vorgesetzte Mass hinausgedriangt finden. Man wird ihm keine
Regung selbst iiberlassen, man wird ihn in keinem Winkel
seines Selbst sich unangefochten zu eigen sein lassen.

Liebe zum Einzelnen und iiber den Einzelnen hinweg

Dies alles ist es, was Jesus meint mit seinem Wort von
den Hunden, die wenn man ihnen das Heiligtum gibt, sich wen-
den und einen zerreissen. Auch die Hingabe ist ein Heiligtum.
Hiergegen gibt es nur Abschluss ohne Hass, und innere Macht
zu solchem Abschluss, stamme sie woher sie wolle. Er selbst
behielt sich strengstens vor, immer wieder, wenn das Volk
zu ihm driangte, durch Flucht in die Einsamkeit sich von allem
Unsauberen, Klebrigen des Einander zu reinigen und das Be-
wusstsein von Dingen zu bewahren, die einsam sind bis zu
tiefster Seligkeit und Melancholie. Er hielt es micht fiir Pflicht,
sich unaufhorlich mit wesenlosen Menschen zu umgeben und
durch sie sich aussaugen zu lassen. Er wusste, dass es viel-
mehr Recht und Pflicht gibt, auch iiber die nichste und er-
fiilllteste Bindung hinweg sich selbst noch den Blick unmittel-
bar zu den hochsten Dingen offen zu halten. Ja dieser Blick
ist es erst, der auf die Dauer die tiefere, gespanntere QGe-
meinschaft unter den Menschen ermdglicht, indem er jenes
Ueberschiessen dariiber, jenes wechselsweise Sichversagen, je-
nen Urkampf zwischen Freiheit und Erfiillung positiv und hoch

. 735



her begriindet, der in seiner niedrigeren Form als Koketterie,
als Auch-anders-konnen die Spiele der Liebe den Menschen
eine Weile so reizvoll macht.

Wenn eine Weile schon in dieser dumpfen Form, so wirkt das
geistigere Zu-sich-selbst-kommen am Anderen, wenn es auch
im Augenblick einen Abstand zu ihm schafft, schon gar nicht
auflosend, sondern, im Blick auf den Gesamtrhythmus der Be-
ziehung, gerade fiir ihre Begriindung und Befestigung. Der
Blick auf das Hohere iiber alle Bindung durch Personen hin-
weg, die Liebe zum Hoheren in sich kann Gegenstand einer
Forderung werden, Denn irgendwie angelegt und irgendwo ver-
graben ist diese Liebe in jedem Menschen. So weit behalt
Platon recht, dass die Liebe, welche die Gemeinschaft begriin-
det, an sich zu dem Urbild des Vollkommenen jenseits der
Einzelverkorperung gehe. Aber dies Allgemeine ist uns als end-
lich-bestimmtes nur im Individuellen gegeben, und wenngleich
gegeniiber den individuellen Verkorperungen die Forderung
einer Liebe unmoglich ist, muss der Mensch doch sein Gefiihl
nahe bei dieser individuellen Zuspitzung halten. Denn jeder
Versuch, den gottlichen Ursprung in allem gleichmissig zu
lieben, fiihrt nur zur Verdiinnung des Gefithls bis zur Unkennt-
lichkeit. Grosse Philosophen haben den Gedanken gewagt, dass
auch die Liebe Gottes zum Geschopf nur im Masse von dessen
Individualisierung individuell sei.

So geht auch die Forderung der Feindesliebe durchaus iiber
das dem Menschen Zugingliche und Sinnvolle hinaus und fiihrt
als gemeingiiltig festgehaltene zur Liige. Wohl moglich, dass
Jesus, auch sonst iiber erhortes Menschenmass hinausragend,
die Kraft dazu besessen hat — obwohl im Evangelium nicht
gesagt wird, ob er fiir seine Feinde auch um Vergebung ge-
beten hitte, wenn sie gewusst hitten, was sie tun, d. h.
wirklich Feinde waren. Der Sinn, den die Feindesliebe da als
solche und vielleicht iiberhaupt hat, wird wie so manches
Aeusserste der Religion in Indien klar. Im Buddhismus z. B.
gibt es eine eigentliche Lehre von der ,Kraft der Freundschaft”’,
die als eine seelische, ins Aeussere hinauswirkende Macht des
Guten strahlartig auf bose Menschen und Tiere gerichtet wird
und sie augenblicks besiegt. Wenn wir Berichten heutiger Rei-
sender wie Brunton trauen diirfen, so wird diese Macht auch
jetzt noch von den grossen Mystikern, die oft mitten im Ur-
wald mit seinen Tigern und Giftschlangen leben, zu ihrem
Selbstschutz erfolgreich ausgeiibt. Selbstverstindlich hat diese
Feindesliebe mit blossem Nachgeben und Sichunterwerfen nichts
zu tun, sondern ersetzt und i{iberwindet die aussere Gewalt
durch eine noch grossere innere — die allerdings nicht im selben
Sinne Gewalt ist.

Wenn aber diese Kraft, Riesenschlangen sinnvoll zu lieben,

736



dem vergotteten Menschen vorbehalten sein muss — so wie
auch nach Duns Scotus Gott in jedem andern Geschdpf als
im Menschen sich hitte einfleischen kénnen, eif Gedanke, den
Karl Barth sich heute wieder zu eigen macht, wenn er sagt,
dass Christus auch als Riesenschlange hitte zu Riesenschlangen
gesandt werden konnen — so hidngt fiir den gewohnlichen Men-
schen alles daran, seine Liebeskraft im Raum des fiir ihn
Sinnvollen zusammenhalten, Die wahre Liebe ist ein amour
de choix et de préférence. Jede Liebe ist falsch, die den Wert-
volleren oder den in seinem besonderen Werte uns Niheren zu
kurz kommen ldsst zugunsten des Wert- und Beziehungslo-
seren. Der gewohnliche Mensch wird iibergenug aufzuwenden
haben, um diese wertvolleren und ihm verbundenen Menschen
genug zu lieben und zu ehren. Schon eine Pflicht der Dank-
barkeit ist es, ihnen die individuell gezieltere Forderung,
Teilnahme und Einsatzbereitschaft zu geben, welche sie bean-
spruchen diirfen; — zu geben mehr noch in innerem Mit-
leben als in dusserer Leistung. Der Edlere verschmiht eine
Liebe, die fiir alle in einem Topf gekocht, mit einer Kelle
ausgeteilt wird.

Rangordnung von Edel und Gemein

Aber gerade hier liegt die Frage. Das Christentum lehnt in
seinen gebriuchlichen Formen?®) den unentbehrlichen Gedanken
menschlicher Rangordnung ab, der Protestantismus sogar die-
jenige nach rein geistlichen Masstiben. Rangordnung wire da-
bei natiirlich nicht gedacht als Amnlass, sich im Gedanken des
Abstandes zu gefallen, sondern nur als Forderung, nicht alles
auf den kleinsten gemeinsamen Nenner zu bringen, sondern
aus den gottgesetzten Unterschieden die besonderen, wenn auch
grosseren oder geringeren Pflichten und Rechte zu folgern.
Und das unentbehrliche vorwiegend mnatiirliche Wertkriterium,
dessen Nichtachtung so vielen Fehlentwicklungen des Christen-
tums zugrunde lag, ist das von Edel und Gemein. Dieser Ge-
gensatz spielt sich in einem andern Raum ab als der von Gut
und Bose. Es bedarf kein€s Worts, dass Jesus einen héchst
zarten, leidenschaftlich ansprechenden Instinkt fiir jene Wert-
qualitat hatte; aber er verwehrte es sich, ihn in seine Lehre
einzulassen. In der Ethik des Aristoteles, die als durchgebil-

) Doch sagt z. B. Nikolaus Cusanus, es handle sich darum, ein
jedes Ding nach seiner Stellung m der Stufenordnung des Ganzen
zu lieben — entsprechend der Monadenlehre dieses Denkers, wo-
nach jedes Ding gerade als Individuum eine besondere, nach der
Vollkommenheit (Leibniz wiirde sagen: Deutlichkeit, und dasselbe
meinen, nimlich Ausdriicklichkeit) abgestufte Spiegelung des Gan-

zen und Gottlichen ist.

137



detste der Antike auf uns gekommen ist, spielt, trotz vorge-
schrittener Rationalisierung der Begriffe, die Grossgesinntheit
(Magnanimitas) die Hauptrolle, als eigentlich persdnlich er-
wirmtes und existentielles Ideal des Verfassers. Wenngleich
dieser Begriff von dem unsrigen des Edlen abweicht, so ist
doch die Annidherung unverkennbar. Thomas von Aquin sucht
sich ihn zu eigen zu machen, indem er sagt, er widerspreche
der christlichen Demut nicht; denn bei Betrachtung der von
Gott verlichenen Gaben diirfe sich der Mensch als wiirdig er-
achten. Selbstverstindlich ist da aber der iibliche Begriff der
christlichen Demut durchkreuzt; denn wenn auch die relative
Naturhaftigkeit des Edlen von Thomas schopfungshaft vergeist-
licht wird, so ist damit doch der Gedanke natiirlicher Rang-
ordnung eingelassen. In der Tat ist dies in Theorie und Praxis
der Moral kaum mehr vermeidlich, sobald einmal der Gedanke
der Demut im Sinne leidenschaftlicher Selbsterniedrigung, wie
im gegenwirtigen Bewusstsein, wesenlos geworden ist. Aller-
dings muss man nicht bei denen, welche heute die Kategorien
Edel und Gemein am lautesten im Munde fithren, sich Rats
iiber sie erholen. Gegeniiber den Ideen vom Uebermenschen
und mnordischen Edelmenschen, wie sie in den Gebrauch der
Untermenschen iibergegangen sind, ist festzuhalten, dass ge-
rade die Anwendung dieser Begriffe zunichst auf den Anwen-
denden selbst, zur Unterbauung der Rechte, die man
sich herausgenommen hat — falsche Einstufung beweist. Zwei-
fellos wird der Edle im allgemeinen in erster Linie an seinem
stirkeren Pflichtbewusstsein erkannt — psychologisch
wenigstens; denn sachlich besteht diese Verkettung nicht,
Sonst wire alles mit der herkommlichen Gleichung Wertvoll =
Selbstverleugnend abgetan. Gerade auch zum Selbstschutz des
wirklichen , Edelmenschen’ wire also eine objektive Wert- und
Moraltheorie dieses Begriffes notig. Denn im allgemeinen wird
der Edle auch gegeniiber einer Moral des ,freien Geistes” im-
mer genug und iibergenug Hemmung behalten, wihrend der Ge-
meine, auch wenn man ihn ankettet, gemein bleibt. So scheint
es unvermeidlich, sich zu iiberzeugen, dass es keine gemeinsame
Moral gibt fiir die Edlen und die Gemeinen, die Scheuen und
die Frechen, fiir die sich loslassen sollen, weil sie gehemmt sind
und weil gut ist, was herauskdme, und fiir die sich zuriickdim-
men sollen, weil sie hemmungslos sind und weil schlecht ist,
was hervorkommt. Aber wenn in unbewussteren Zeiten eine
Typenmoral wenigstens als Standesmoral sinnvollerweise mog-
lich war, weil eben die gegebene Einordnung des Einzelnen
die feste Grundlage bildete (man denke an die Standesmoral
der Bhagavad Ghita, — wo in einem an Nietzsche gemahnen-
den Sinne die Moralen des Biirgers, des Kriegers usw. gegen-
einander abgehoben werden, sowie an Platon und Aristoteles,

738



die von einer Moral des Weibes, des Kindes, des Sklaven
sprechen) — so wird in unserer heutigen demokratisierten Zeit,
wo nichts mehr halblaut zu einem engeren Kreis von Einge-
weihten und Gepriiften geredet werden kann, kaum verhindert
werden konnen, dass die Edlen und die Gemeinen, die er-
mutigt und die eingeschiichtert werden miissen, sich nach ihrem
Instinkt je die falsche Halfte einer nach Befreien und Bin-
den geteilten Moral heraussuchen wiirden. Ein objektives Wahr-
heitsmerkmal der Einordnung gibt es aber nicht; denn selbst-
verstindlich sollte unsere etwas rohe psychologische Zweitei-
lung*) nicht einfach Edel=Gehemmt und Gemein=Hemmungslos
setzen. Ein solcher Ansatz wiirde nur zu einem unfruchtbaren
Hochmut der Unfihigkeit fithren — genau wie etwa der An-
satz Pascals zu einem Hochmut des Skrupulanten fithrt, wenn
er (Brunschvicg 534) sagt:-,Il n’y a que deux sortes d’hom-
mes, les uns justes qui se croient pécheurs; les autres pécheurs
qui se croient justes’”. — Ausserdem war ja auch die Meinung
keineswegs die, nun die Zweiteilung Gut-Bose einfach durch
die andere Edel-Gemein zu ersetzen. Vielmehr kreuzen sich
in der Wirklichkeit diese Gegensatzpaare untereinander mannig-
fach (es gibt gute unedle Menschen, sowie den bekannten
,edlen Verbrecher’”), wie auch noch mit anderen autonomen
ethischen Wertdimensionen (etwa Stark-Schwach) — sodass man
sich schliesslich zu der rein individuellen, ja auch zeit-momen-
tanen Moralitat Simmels gefithrt sahe.

Gerechtigkeit und Wohlwollen

Diese Schwierigkeit sagt allerdings nichts dagegen, die Norm
,,Jedem das Seine”” wenigstens als méglichst annidhernd zu er-

¢) Diesc Zweiteilung Gehemmt-Hemmungslos bietet nur eine solche von
Naturtypen, die bestimmte (keineswegs eindeutige) Affinititen zu der-
jenigen Edel-Gemein hitten — welche aber ihrerseits auf eine eigen-
artige und vielleicht nicht ganz rationalisierbare Weise vom Natiir-
lichen bruchlos bis ins hochste Sittliche hineinreicht. Die fast ein-
deutige Bindung des Gegensatzes Gehemmt-Hemmungslos nach un-
ten, ins Natiirliche konnte durch Unterbauung mittels der vor 150
Jahren, besonders vom deutschen Idealismus mit kritikloser Begei-
sterung ergriffenen, heute zu Unrecht ganz vergessenen Typenlehre
des schottischen Arztes John Brown klar werden. Er stellte zwej
Arten der Konstitutionen auf sowie zwei Grund-Arten der Krank-
heiten, zu denen jene entsprechend neigten: sthenische und asthe-
nische, Bei ungeniigender &usserer Reizaufnahme versackt das [e-
ben in sich (asthenisch), bei iibertriebener Reizaufnahme iiberan-
strengt und zerstreut es sich (sthenische). Also eine gewisse physio-
logische Intro- und Extraversion.

739



reichendes Ideal festzuhalten. Es ist ein Irrtum, dass mog-
lichst einfache rasante Ethik allein wirkungsvoll sei; ganz
im Gegenteil hebt sie sich, was auch ihr Inhalt sei, am
Ende selbst auf. Wenn wir heute unter dem Einfluss na-
turalistischer, vorwiegend entfesselnder Lehren wie der Mar-
xens und Nietzsches die Politik einiger Staaten in Rechtsver-
letzungen von furchtbarer Brutalitit absinken sehen, so bietet
sich uns ja dasselbe Bild, wenn wir den Blick etwas weiter
schweifen lassen und das Verhalten anderer Nationen, die sich
noch heute offiziell zu Christentum oder Humanitat bekennen,
gegeniiber wehrlosen Volkern beachten. Von dem Augenblick
an, wo die Kreuzfahrer des Columbus sich wiitenden Raub-
tieren gleich auf die nackten Wilden Amerikas stiirzten, bis
zu den heutigen Methoden der Niederhaltung, Ausbeutung, Aus-
rottung der Farbigen durch die weissen ,,Herrenrassen’”” haben
sich die zuriickbindenden Grundsdtze von Christentum und Hu-
manitit nur als ein beengendes Kleidungsstiick erwiesen, das
beim Versinken des europdischen Horizontes in einem Augen-
blick abgestreift ist. Im ersten Falle vollzieht sich die Wirkung
der Ethik gradlinig, im zweiten durch seelischen Gegenstoss:
inhaltlich ist sie dieselbe, und die tiefere Bestialitit ist weder
einfach durch Freiheit noch einfach durch Zucht zu sanieren.
Es gibt eben eine Bestialitit aus der Natur und eine aus dem
Geiste. Und in den heutigen Zeitliufen kann man sich zu-
weilen des Gedankens nicht erwehren, dass die weisse Rasse,
nachdem sie infolge ihrer Ueberintellektualisierung und daraus
hervorgehenden kopernikanischen Masslosigkeit die ganze Erde,
Landschaften, Pflanzen, Tiere, Menschen und Kulturen entre-
gelt und verwiistet hat’), nun zum Schluss daran geht, sich
selbst zu zerstoren — und dies eben nicht ohne Beihiilfe ihrer
auf demselben Grunde erwachsenden falsch radikalen Lebens-
anschauungen. Wenn aber die glatte Wendung gegen die Na-
tur und diejenige fiir die Natur so zum gleichen Ergebnis
fiihren — so scheint die Roheit, Salzlosigkeit, Selbstsicherheit,

% Arnold Heim bietet in seinem lebendigen Buche ,Weltbild eines
Naturforschers” einige aus ungeheurem Material herausgegriffene, aber
grosstenteils selbst gesehene Belege fiir diesen Ablauf (2. Aufl. Bern
1942, S. 191—-217). — Gegeniiber einer Kritik dieses Buchs im
Mirzheft der ,,Schweizer Monatshefte”, welche die neuerdings starke
Vermehrung einiger Kolonialviélker als Beweis anfithrt, dass man
diese sich nicht selbst iiberlassen konne — ist geltend zu machen,
dass die Zerstdrung der ,Landschaft’” sich im Aussterben wie im
masslosen Wachstum einzelner Bevolkerungen ausprigen Kann: Ha-
ben die Kriege in der Form wie seit 1914 einen tieferen Grund
als das grenzenlose Wachstum der Menschenzahl aus Verlust jeden
natiirlichen Gleichgewichts?

740



Kompaktheit menschlicher Selbstsucht wohl in den Meisten un-
erschiitterlich und unerschopflich zu sein. |

Da aber doch die Anstrengung dawider nicht aufgegeben
werden darf, so wire es wohl an der Zeit, nun einmal anders-
wo anzusetzen. Mehrtausendjiahrige Erfahrung hat gezeigt, dass
die Schneide moglichst radikaler Verbote und Gebote (doch
wird eine solche Ethik immer eher zu ersteren neigen) in
den Ernsthaften auf die Dauer abbricht, in den Leichtfertigen
sich abstumpft. Ein Versuch wire also fallig mit ethischen
Normen, die ohne falsche Grossziigigkeit, ohne Spiessbiirger-
lichkeit das besagen, was sinnvoller Weise wirklich getan wer-
den kann und muss und die nun das Positive als Grund-
legendes lebhaft und lebenshaft betonen, sodass sich das Nega-
tive daraus ergibt. Kommt eins davon zu kurz, so ist’s immer
noch wichtiger, dass das Gute getan als dass das Bose ge-
lassen wird. Eine solche realistische, stark aufs Positive aus-
gerichtete Ethik wiirde dann auch die Blasse, die hier be-
sonders allgemeinen Vorschriften beiwohnt, durch weitgehen-
den Einbau der feineren Unterteilungen in die Grundpropor-
tionen iiberwinden konnen.

Jenes Positive kann einerseits als die Liebe bestimmt wer-
den; wenn sie aber als allgemeine leer ist, so kann doch die
Bereitschaft dazu, mindestens die Bereitschaft zur Schitzung
und Forderung alles dessen, was als wertvoll und der Forde-
rung bediirftig in unsern Gesichtskreis tritt, geboten wer-
den. Das eigentliche Geriist ethischer Normen muss sich im-
mer an Willen und Verstand wenden; so haben auch Rationa-
listen immer die Liebe selbst als dies schlechthin allgemeine
Wohlwollen aufgefasst. Leibnizs) hilt durchaus die Bezie-
hung aufl des Licbenden Eigengliick fest, wenngleich dessen
Inhalt das Gliick des Anderen ist. Die christliche Liebe
(Caritas) dagegen definiert er als allgemeines Wohlwollen. Der
gute Mensch ist der, welcher alle liebt, soviel es die Vernunft
erlaubt. Kant, der christliche Selbsterniedrigung vor dem Nich-
sten mit Lebhaftigkeit ablehnt?), betont, dass Liebe als Gefiihl
nicht geboten werden kann, und sie vielmehr als Maxime des
Wohlwollens gedacht werden muss. Die Pflicht der Niich-
stenliebe verlange von mir, die Zwecke Anderer, soweit nicht
unsittlich, zu den meinigen zu machen®). Unter dieser Bedin-
gung soll mein Wohlwollen auch mich selber einschliessen?).

Wohlverstanden, zeigt diese Position, dass im Bereich
des Verstandes die Rechtsfrage zwischen Ich und Du einer

6) Codex juris gentium diplomaticus. Einleitung. Hanoviae 1693,
) Metaphysik der Sitten II § 11/2.

) Ebenda Einleitung Xllc, ferner § 25.

") Ebenda § 27.

48 741



glatten Losung zuginglich ist. Unter der Voraussetzung, dass
jedermann unparteiisch nach seinem Werte und objektiven Be-
diirfnis eingestuft wird, verlieren Egoismus wie Altruismus ihre
Bedeutung. Sobald die rein natiirliche Selbstsucht nicht mehr
Norm ist, aber auch Selbstkasteiung nicht mehr als verdienst-
lich und fruchtbar gilt, hat es fiir die Theorie keine Bedeu-
tung mehr, ob es sich jeweils um Ich oder Du handelt — so-
wenig wie um Diesen oder Jenen. Wenn der Mensch im Sinne
dieser Gleichberechtigung zu sich selbst steht, so kann man
von ihm verlangen, dass er gegebenenfalls ebenso eindeutig
und zdgerungslos iiber sich hinweggehe. Und umgekehrt, wenn
er weiss und gezeigt hat, dass er ohne Bedenken den liebsten
inneren Wunsch vor dem berechtigteren Anderen fallen lassen
und diesen zu fordern vermag — gezeigt, dass er bei dieser
Rechtsvergleichung durchaus sachlich sein kann: der darf, ja
muss sich jenen Wunsch erfiillen, wenn er der Berechtigtere
ist. Allerdings ist auch hier die Objektivitit weniger nach
unten, durch Entleerung, weniger allein durch grossere Ver-
standesmissigkeit und Kiihle zu erreichen -— als durch Er-
fiilllung, durch die Liebe. Wer das Vollkommene so liebt, so
absolut, wie es geliebt sein muss und will, der hat daran
den richtigen Masstab der Einstufung. Denn er liebt es iiber-
all wo und im Masse wie es sich bietet, ob in sich selbst
oder im Andern., Und sein Herz kommt irgendwie auch auf die
Rechnung, wo er selbst verzichtet, weil die Liebe mit dem,
was sie liebt, doch zuinnerst zusammenkommt, wenn sie nur
weiss, dass es seine hochste Entfaltungsbedingung gefunden
hat. Wer dies erfiilllt, wer im Falle des Entweder-Oder sich
am fremden Leben mehr freut als am eigenen, falls jenes das
schonere, instindigere, hohere ist, das der zu vergebenden Mog-
lichkeit besser genugtut — der darf gewiss sein, dass ihm diese
ganze verniinftige Betrachtungsweise zur Lebenswirklichkeit ge-
worden ist, und soll sie gegebenenfalls auch zu eigensten Gun-
sten anwenden.

Das Schema wird biegsam

Als verstandesrechnerisches und in Gefahr der Kasuistik schwe-
bendes ist dies Schema nur das Gerippe des Lebens. Auf die-
sem festen Untergrunde bleiben immer genug irrationale Ak-
zente in ihrem Recht. So zunichst, dass in einem gewissen
Sinn: die Angelegenheiten jedes Menschen ihm selbst immer die
nichsten und dringlichsten bleiben, aus dem banalen Grunde,
weil die Welt nicht so gebaut ist, dass jeder zunichst seine
Nase in die Geschifte des Andern zu stecken gemacht wire
— und aus dem pathetischen, weil jeder von sich selbst wird
gefordert werden in einem tieferen und schrecklicheren Sinne
als der Andere. Jene natur- und verstandeshafte Selbstbezo-

742



genheit ist einfach, diese hohergeistige ist dialektisch
— so, dass vielleicht nur derjenige auf die Dauer sich richtig
lieben kann (nimlich wie es notig ist, um zu empfangen), der
sich ohne Rest des Gegenteils gehasst hat. Und dass nur der
richtig zu sich steht, der es lange nur aus widerwilliger
Pflicht getan hat. Man muss wahrscheinlich lange Zeitraume
hindurch jede Regung, jeden Atemzug unter dem Druck der
Tatsachen von seinem natiirlichen Ziel- und Wesenspunkt nach
riickwirts haben umwenden milssen, um zu wissen, was das
elementare Sich-selbst-sein und Auf-sich-bezogen-sein im Grunde
heisst. :
Der andere irrationale Akzent auf der gleichschwebenden
Vernunftskonstruktion zwischen Mensch und Mensch ist der
altruistische. Die Liebe ist rein in sich kein Rechenschieber
(wie Leibniz in obigem Zitat ein wenig annahm — der ja
auch das Musikhoren als unbewusstes Betitigen einer Rechen-
maschine auffasste). Was sie liebt, sind nicht in erster Linie
Eigenschaften und platonische Ideen, sondern lebendige Wesen.
So gewiss es etwa verwerflich ist, wenn ein Familienvater,
dem auch noch bedeutende sachliche Aufgaben obliegen, sein
Leben einsetzt, um einen im Rausch ins Wasser gefallenen ver-
kommenen Trunkenbold zu retten — ebenso gewiss hiesse es
der Menschheit schonstes Teil zerbrechen, wenn man jede
,,selbstlose’” Tat von solchen Vernunfterwigungen abhingig ma-
chen und rationieren wollte. Sich Einsetzen fiir den Anderen,
Zuriicktreten vor ihm und seiner selbst einfach Vergessen, und
dies in einem unmittelbaren Aufflammen, auch wenn man mit
guten Griinden das Gegenteil kénnte — so wenig dies Unmit-
telbare einem Kant’schen Tugendbegriff entspricht: so bleibe
solches doch immer der Menschheit ehrwiirdig und liebenswert.
— Dass es Manchem andrerseits wieder sich einfach nicht
lohnt, sich in das schmutzige Geraufe der Selbstsiichte zu
mengen — dies ist, abgesehen von Fillen missachteter hohe-
rer Verpflichtungen gegen das Eigene, eine ziemlich private
und rationale Lustrechnung. — Dann sind jedoch noch Men-
schen aufzufithren, die so ausgeleert und entzwei sind, dazu
ohne individuelle Verpflichtung nach aussen, dass sie den ehren-
halber gefithrten Kampf um ihr Eigenstes ganz in ihr Inneres
verlegen und sich dusserlich bedenkenlos ginzlich dem Dienste
der Anderen hingeben diirfen. Schliesslich gibt es noch Beru-
fungen zu derartigem Dienst in vermittlungsloser Schroffheit
— wer mochte da sich schulmeisterlich zwischen Gott und
die Seele eindringen? Es gibt offenbar u. a. einen Grad von
innerer Aufgesogenheit durch das Hohere, dass keine Moglich-
keit mehr gefunden wird, mit den eigenen #usseren Ange-
legenheiten sich zu befassen, sondern nur im Bezug auf die
Anderen, noch darin Versenkten eine Notwendigkeit dazu

743



gefunden werden kann'). Nur sollen solche alle sich sorg-
filtig hiiten, ihre Handlungsweise ressentiment- und vorwurfs-
voll zu allgemeiner Norm aufzurichten.

Das Letzte bleibt immer das Zusammenspiel von Vernunft
und unmittelbarer Anweisung — derart dass die Vernunft In-
halt des menschlichen Entwurfs abgibt, die Anweisung aber
dessen hohere Zurechtstellung und Einordnung, welche dem
zu Teil wird, der alles so lose in der Hand hilt, dasc es
sich nach seinem eigenen Gesetz, aus seinem gottlichen We-
sensgrund zu bewegen vermag. Dies ist das ,In Gott Lieben”,
welches ohne Enge, Angst und Gefihrdung ist, aber darum
nicht leidenschafts- und einsatzloser, sondern gerade individuel-
lerit) und absoluter: ein wahres ,Zusammenfallen der Gegen-
sitze’” am hochsten Punkt. Um diesem Verstindnis nadherzu-
dringen, miissen wir dann noch das letzte und schwerste der
uns vorgesetzten Themen angreifen, das von Mensch und Gott.

Auf den diesmal angedeuteten Grundlagen mochten sich wohl
auch die Fragen des Gruppen-Egoismus und -Altruismus, die
von Volk, Staat, Recht, Krieg, mit welchen das Christentum
trotz mannigfacher Windungen nie hat fertig werden konnen,
einer gesunden und heutigem Empfinden gerecht werdenden
Losung nidher fithren lassen. Ein sprechendes Einzelbeispiel fiir
jenes Versagen ist etwa der immer erneute Verlegenheitsver-
such, das Ethos des (berechtigten) Krieges durch den Bibelspruch
zu decken: ,Niemand hat grossere Liebe denn der sein Leben
gibt fiir seine Freunde’”. Als ob das Getotetwerden fiir den gu-
ten Christen problematisch wire! Desto hoffnungsloser aber
das Toten. Die neue Dimension, welche durch jene kollektiven
Einheiten in die Ethik eintritt, ist die rein diesseitige. Das
eigentliche Christentum kann Gemeinschaften positiv nur durch
mystische oder sinnbildliche Ideen wie die vom Leib Christi,
von der Gemeinde der Heiligen usw. denken. Die ethische
Theorie der rein weltlichen Gemeinschaften wird sicherlich durch
Mitberiicksichtigung transzendenter Gesichtspunkte bedeutenden

19) Dass andrerseits in dieser Situation auch der umgekehrte Ausweg
eingeschlagen werden kann, beweist das Wort der heiligen Katha-
rina von Genua: ,Ich empfinde eine solche Liebe zu Gott, dass
alle Liebe zum Nichsten mir im Vergleich zu derjenigen zu Gott
als eine Heuchelei erscheint.”” (,Leben und Schriften”, deutsch von
P. Peter Lechner, Regensburg 1859, S. 104, 62, 202) Vgl. auch
Oskar Pfister iiber Margareta Ebner (,Religiositit und Hysterie”
Leipzig etc. 1928, S. 43).

") Einem mit einem seiner Amtsbriider bitterlich verfeindeten franzs-
sischen Kirchenfiirsten trat man mit dem Ansinnen einer Aussthnung
nahe, unter Berufung auf das Gebot der Nichstenliebe; worauf jener:
,,Oui, je veux bien I’aimer, mais seulement en Jésus-Christ!”

744



Nutzen haben kénnen; aber das eigentliche Schwergewicht wird
beruhen miissen in einer absoluten Ernstnahme des Natiirlj-
chen, Verniinftigen, Diesseitigen in ihm selbst. Gute Gemein-
schaft, lebendigen Frieden mit den Menschen kann man nicht
durch bése Macht und Uebermacht erringen; aber auch nicht
durch Unterwerfung und Selbstauslieferung. Wenige Menschen
wollen zu den Andern bose sein, sondern die meisten sind es
nur, weil sie vergeblich nach einem Halt an dem festen Sosein
des Andern suchen. Wenn man mit sich eins, mit seinen Nor-
men und Zielen im Reinen, im allerletzten der Andern unbediirf-
tig ist — und diese Sicherheit, dies Auch-anders-kénnen, diese
ruhige Macht dazu anwendet, um ohne Siichtigkeit gut zu den
Menschen zu sein — so wird man am ehesten einen frucht-
baren Frieden mit ihnen tauschen. Der Kraftaufwand fiir diese
sozusagen offensive Haltung wird geringer sein als der fiir
eine Kapitulation nach vergeblicher Defensive. Die Kraft, sol-
ches zu vermogen, ist allerdings oberhalb des Menschen zn

suchen.

745



	Die Liebe

