Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 12

Nachruf: Nachruf auf Christoph Schrempf
Autor: Hesse, Hermann

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nachruf auf Christoph Schrempf

Von Hermann Hesse

m 13. Februar 1944 ist in Stuttgart im Alter von vier-
undachtzig Jahren Christoph Schrempf gestorben, Sein
literarisches Werk liegt in einer Gesamtausgabe von sechzehn
Binden vor, zu dieser grossen Lebensarbeit kommt aber noch
eine ununterbrochene personlich-menschliche Leistung als Er-
wecker, Berater, Troster, Freund, Gewissensschirfer hinzu, die
er an mehreren Generationen vollzogen hat.

Weder zu einer Wiirdigung seiner Werke noch der seiner
erzieherischen Leistung bin ich kompetent; ich habe von seinen
Werken nur einen kleinen Teil gelesen und bin seinem Leben,
mit Ausnahme der letzten Jahre, fern gestanden. Diejenigen
seiner Werke aber, die ich gelesen habe, und die Ausstrah-
lungen seiner Personlichkeit, die mich getroffen haben, haben
in mir ein so starkes und schones Bild seines Wesens hinter-
lassen, dass ich zu diesem rein personlichen Nachruf mich
berechtigt, dass ich ihn ihm schuldig zu sein glaube. Ich
beniitze dabei zum Teil zwei vor zehn und vor fiinfzehn
Jahren verfasste Aufsitze von mir.

Im Jahr 1891, ich war damals vierzehn Jahre alt, gab
es in der wiirttembergischen evangelischen Landeskirche einen
Skandal, der nicht nur die Pfarrer und jungen Theologen,
sondern alle gldubigen Protestanten des Lindchens heftig be-
wegte und also auch in meinem Elternhause widerhallte. Es
ging um einen Pfarrer namens Schrempf, der es mit seinem
Gewissen nicht mehr vereinen konnte, den Lutherischen Kate-
chismus zu lehren und Kinder auf die landeskirchliche Formel
zu taufen. Die Stérung endete im folgenden Jahr mit dem
Austritt Schrempfs aus dem Pfarramte, und die mit Scheu und
Unbehagen oder mit Hass und Verachtung genannte Figur des
aufrithrerischen Pfarrers verschwand allmihlich wieder aus den
Gesprichen der Gliubigen und damit vorerst auch aus meinem
Knabenhorizont. Wir Jungen hatten bei der Sache immerhin
einige Schauer empfunden. Mochte dieser Schrempf Recht ha-
ben oder nicht; auf alle Fille hatte da ein Mann sein Amt
und Brot weggeworfen um seines Glaubens, vielmehr Unglau-

717



bens willen, und hatte sich auf die Strasse hinaus begeben,
zu den Ausgestossenen und Verfehmten. Das war nichts Ge-
ringes, und so wurde mir Schrempf, ohne dass ich von seinen
damaligen Problemen eine Ahnung gehabt hiitte, doch zu einer
Gestalt, die ich nicht vergass, die nach Héollenschwefel roch,
aber auch nach Mut und Stolz.

Etwa fiinf Jahre spiter horte ich Schrempfs Namen wieder
haufig nennen, es war in Tiibingen, und unter den jungen Theo-
logen wurde Schrempfs Zeitschrift ,,Die Wahrheit” viel ge-
lesen und besprochen, Ich selbst gehorte nicht zu ihren Lesern,
wenigstens nicht zu den regelmissigen, aber frech und ego-
istisch, wie man es in der Jugend ist, schickte ich dem Re-
dakteur Schrempf nach Stuttgart einen Aufsatz, den ich ge-
schrieben hatte, und bat ihn um Aufnahme in seine Zeit-
schrift. Die Arbeit war eine sehr jugendliche Stilitbung, ich
habe sie bald darauf vernichtet. Eine Woche oder zwei wartete
ich mit Spannung, ich glaube es war mein erster Versuch, etwas
von mir Geschriebenes zum Druck zu bringen. Nach kurzer
Zeit bekam ich meinen Aufsatz zuriickgeschickt, was mich zwar
betriibte, mir aber nicht ungerecht erschien. Und damals be-
kam ich einen ersten lebendigen Eindruck von Schrempf und
seiner Art: das Manuskript kam ndmlich nicht ohne Sang und
Klang zuriick, sondern es lag ein Briefchen von Schrempf
bei, und ausserdem war mein Aufsatz von seiner Hand mit
manchen Strichen, Kreuzen und andern Zeichen versehen, und
aus beidem konnte ich genau erfahren, aus welchen Griinden
mein Versuch abgelehnt war und wo seine Schwichen steck-
ten. In meinem ganzen spidtern Leben habe ich nie mehr von
einem Redakteur ein so griindliches, schonungsloses, aber ver-
antwortungsvolles Schreiben bekommen. Schrempfs Kritik galt
nicht dem sprachlichen Ausdruck, sondern der Logik und dem
Aufbau meines Aufsatzes, und die Stellen, wo er mich auf Ab-
schweifungen ins Schonrednerische ertappt hatte, waren rot
angestrichen wie in einem korrigierten Schulheft.

Fiir Jahrzehnte blieb dies meine einzige personliche Be-
rithrung mit dem Mann der ,,Wahrheit”. Ich ging andere Wege
als er, und es hat viele Jahre gedauert, bis Worte von ihm
mir zum Erlebnis wurden. Zuerst waren es Teile seiner Kier-
kegaardiibersetzung, mit seinen Einleitungen dazu, und wenn

718



mir auch Kierkegaard nie so nahe kam wie etwa der damals
von mir verehrte Nietzsche, so fithlte ich mich doch stark an-
gefasst, wobei ich vorerst zwischen Schrempf und Kierkegaard
kaum zu unterscheiden wusste. Etwas sehr Einsames und beinah
Fanatisches sprach mich da an, aber zugleich etwas sehr Kla-
res und Heldenhaftes, ein eigensinniger und tragischer Kampf
um die Wahrheit, ein Preisgeben alles Angenehmen und Lieb-
lichen, zugunsten einer inbriinstigen Suche nach dem Sinn des
Lebens. Anfinglich schien mir der Kampf mehr nur der eines
Gedankenmenschen zu sein, aber mehr und mehr wurde mir
klar, dass es da ums Leben ging, dass da ein Todfeind aller
[llusionen und Trostgriinde um sein nacktes Leben rang, um
seine Sinngebung, um seine Legitimierung. Manchmal erinnerte
mich dieser Autor an Luther, doch hat er weder dessen Warme
noch dessen typische Schwichen, er ist kiihler, viel radikaler,
viel konsequenter. Spiter dann, als es mehr Schrempf selbst als
Kierkegaard war, den ich ins Auge fasste, schien er mir weit
eher mit Lessing zu vergleichen, mit seiner bohrenden Niich-
ternheit, seinem Streben nach fast unpersonlicher Klarheit der
Formulierung, und auch Lessings bittere Tapferkeit in den
Noten eines sehr schweren Lebens fand ich bei ihm wieder.

Wieder viele Jahre spiter, beim Erscheinen des zehnten und
elften Bandes der Gesamtausgabe, fesselte mich Schrempfs Aus-
einandersetzung mit dem dimonischen Dénen. Er scheint ihn,
auf den ersten Blick, eher zu kritisieren und zu beargwdhnen,
ja oft zu schulmeistern, unerbittlich setzt er ihm seine ruhigen,
aber respektlosen Fragen entgegen, hilt ihm seine Widersprii-
che, Eitelkeiten, Halbheiten, Feigheiten vor — und liebt ihn
dennoch, ist dennoch voll ernster und besorgter Aufmerksam-
keit fiir sein Leben, sein kompliziertes Werk, seine eigentiim-
liche Art von Grosse. Was den Kritiker Schrempf an Kierke-
gaard interessiert, ist nicht dessen Dialektik, nicht sein hohes
Talent, auch nicht sein ,,Christentum”. Und auch Kierkegaards
Pathologie interessiert ihn nicht so sehr, obwohl er sie recht
genau im Auge behilt; er ist von ihr vielmehr zuweilen eher
angewidert: er hat fiir jene grossen Kranken, die er liebt und
die ihn sein Leben lang fasciniert haben, fiir Paulus, Kierke-
gaard, Nietzsche, immer wieder gelegentlich jenes niichterne
Licheln des seelisch Gesunden. Was ihn an diesem wunderli-

719



chen Kierkegaard und an seinem verzwickten, mit Kulissen,
Scheinperspektiven und anderen Schauspielereien durchsetzten
Werk so heftig interessiert, das sitzt tiefer. Ihn interessiert
das Letzte, das eigentliche Geheimnis: aus welcher Kraft und
mit Hilfe welches Glaubens eigentlich dieser Mann sein so
unendlich dunkles und schwieriges Leben hat fithren konnen.
Mit der selben Frage hat Schrempf in leidenschaftlichen, in
manchen Kapiteln tief aufwiihlenden Biichern Charakter, Geist
und Leben Luthers, Lessings, Goethes, des Apostels Paulus
studiert und behorcht. '

Es sind nicht eigentlich schwer zu lesende, es sind nicht
mit Gelehrsamkeit {iberladene, und dennoch sind es schwierige
Biicher, diese ,,Biographieen”, sie sind Auseinandersetzungen
eines heftigen, aufs Unbedingte gerichteten Geistes mit seinen
Geistesverwandten, und sie haben oft jene zdhe Leidenschaft-
lichkeit, wie Kiampfe zwischen nahen Verwandten. Er selber
hat einst seine Liebe zu Paulus und zu Luther als ,,ungliickliche”
Lieben bezeichnet. Er hat aber auch gliicklich geliebt, dieser
redliche und unermiidliche Verehrer der Wahrheit, und eine
der schonsten Friichte solcher Liebe ist sein Buch iiber Sokrates.

Das erste kleine Buch, das mich ganz in sein Kernproblem
hinein fiihrte, hiess , Menschenlos”, ich lernte es erst viele
Jahre nach seinem Erscheinen kennen., Dies Bekenntnisbuch,
an Hiob ankniipfend, wurde mir wichtig. Es traf mich zu einer
Zeit, wo ich die entscheidenden Enttiauschungen, den Bruch
mit Herkommen und Tradition, das Alleinstehen in einer mit-
leidlos kalten Welt schon erlebt hatte. Nach seiner ersten Lek-
tiire fithlte ich einige Tage lang das Bediirfnis, dem Verfasser
fiir diese Schrift meinen Dank auszusprechen. Aber ich wusste
nicht, wo er zu suchen sei und ob ein solcher ,Dank ihm
mehr als eine Storung bedeuten konne. Ich schrieb den Brief
nicht.

Wieder einige Jahre spiter, bei Schrempfs Lutherbuch, fand
ich zu meiner Ueberraschung wieder eine Bestitigung von
eigenen Erfahrungen und Gedanken. Ich hatte nicht lange vor-
her den Versuch gemacht, die Grundstiicke meines ,,Glaubens”
zu formulieren. Er war Bruchstiick geblieben, aber ein Stiick
itber die typischen Stufen der Menschenwerdung, iiber die
charakteristischen Grunderlebnisse der Seelengeschichte war fer-

720



tig aufgezeichnet, und diesem Stiick entsprach ein Kapitel bei
Schrempf beinahe Satz fiir Satz.

Was Schrempf bei Luther und bei sich selbst als ,,Glauben”
vorfindet, ist etwa dies: Alles, was an mir und durch mich
geschieht, ist gut. Es ist gut, auch wenn es mir weh tut.
Es ist gut, auch wenn es offensichtlich gegen das von der
Sitte Gutgeheissene geht. Es ist gut, weil unser Leben nicht
unser Werk und Eigentum ist, weil wir nicht so sehr leben
als gelebt werden. Wir werden gelebt von der unserer Vernunft
iiberlegenen und zum Teil entzogenen Macht, vom Leben, von
Gott. Solang wir glauben, jene Gebote erfiillen zu koénnen,
die unsre natiirlichen Begehrlichkeiten zugunsten der Gesell-
schaft und Kultur einschranken, solange brauchen wir keinen
Gott und keinen Glauben, ihre Stelle kann ein Gesetzbuch, eine
Kirche, eine Konvention vertreten. Der wache und aufrichtige
Mensch erlebt es aber unfehlbar, dass er jene Gebote keineswegs
erfiillen kann, dass alle ,guten Werke” nicht selig machen,
uns nicht das Gefiihl der Unschuld und des harmlosen Leben-
konnens geben. Aus dem Versagen und der Verzweiflung des-
sen, der das Nichterfiillenkonnen der Gebote erkannt hat, wird
der Glaube geboren, der Glaube, dass wir nicht leben, son-
dern gelebt werden, und dass uns nichts iibrig bleibt, als uns
diesem irrationalen Leben hinzugeben. Das ist Luthers ,,Recht-
fertigung durch den Glauben”, und das ist Schrempfs eigener
Glaube.

Bei Luther ist, nach Schrempf, dieser Glaube stark gewesen,
aber er ist weder rein zum Ausdruck gebracht noch rein ge-
lebt worden. An Stelle des Verzichtes auf Heiligung durch
Werke trat bei Luther am Ende doch das Werk, ein grosses,
aber doch nicht ewiges und gottliches Werk: das Aufrichten
einer neuen Kirche statt der alten.

Bei Schrempf, so scheint es mir, hat zwar der Glaube nie-
mals eine solche Abbiegung ins Diesseitige erlitten, aber in
seinem Leben scheint Verzweiflung und tiefe Not oft wieder-
gekehrt zu sein. Er kann sich seines Glaubens nicht rithmen,
er kann ihn nicht wie Luther formulieren und eine Erlgsungs-
anstalt aus ihm machen. Aber er hat, mit immer neuen Schick-
salszeichnungen und Modellierungen, diesen Kernglauben an das
Gelebtwerden, an das Abtreten der Verantwortung an Gott

121



doch immer wieder gefunden. Er hat nichts von dem Kinder-
glauben an den Menschen und seine unumschriankte Macht, den
die Generile, die Fabrikanten und viele Gelehrte haben, er
hat in sich selbst die Nichtigkeit des Menschen durcherlebt,
und da es nicht Irgendeiner ist, der das erlebt hat, sondern
ein Mensch und Geist von sehr hohen Graden, ist sein Be-
kenntnis fiir uns erschiitternd und am Ende befreiend.

Vielleicht ist es notwendig, diese Darlegungen gegen grobe
Missverstindnisse zu schiitzen. Ich fiige also fiir schlichte
Seelen hinzu: Es vollziehen sich diese Erlebnisse nicht an der
Oberfliche des Lebens, nicht unter den Vielen und Harmlosen,
nicht unter der Menge, sondern in den Seelen weniger, zu
besonderem Leiden und besonderer Reife Bestimmter. Der Satz
,Alles ist gut, also kann und darf ich tun, was mir beliebt,
es wird gut sein, ich bin dafiir unverantwortlich” wire ohne
Zweifel sehr gefihrlich als Grundsatz eines hab- und macht-
siichtigen Menschen. Die Menschen aber, denen Schrempfs Art
von Glauben iiberhaupt erlebbar wird, stehen lingst jenseits
von Belieben und Ehrgeiz; sie haben einen grossen Teil ihres
Lebens damit verbracht, das Gute zu iiben, und iiben es auch
weiter, obwohl sie nicht mehr daran glauben, dass es iiber-
haupt ein Gut und Bose gibt. Sie sind nicht diesseits, sondern
jenseits der Moral. Dies hat Schrempf auch einmal in einer
kleinen Schrift mit aller Deutlichkeit ausgefiihrt, es heisst
,Diesseits und Jenseits von Gut und Bdse”, ein tiefgriindiges
Biichlein, das mir jedoch seinerzeit wegen seiner Gegnerschaft
gegen Nietzsche, an den ich noch glaubte, zu schaffen machte.
Was Schrempf an Nietzsche nicht sieht und versteht, ist sein
Kiinstlertum. Schrempfs Organ fiir die Kunst war Adusserst
schwach; dies war es wohl auch, was mich so viele Jahre
instinktiv gegen Schrempf zwar nicht abwehrend, aber doch
lissig und abwartend mich verhalten liess. So blieb es mir
stets unbegreiflich, warum er seinem , Menschenlos” nicht den
Hiob der Bibel, sondern den Hiob einer Dichtung zweiten
Ranges zugrunde legen konnte. Die Gnade des Schonen, die
Rechtfertigung durch die Kunst ist ein Gebiet des Erlebens,
das ihm zum grossern Teil verschlossen blieb.

Weiter: Schrempfs ,,Glaube’ ist ebensowenig eine Blasphe-
mie wie ein Angriff auf die Moral. Dem Menschen, der noch

122



ndiesseits’” steht, der noch aus der Wildheit seiner egoisti-
schen Triebe lebt und diese stiindlich zu bekidmpfen sich ver-
pflichtet glaubt, wird es niemals, auch wenn er wollte, maglich
sein, den Sprung in die Freiheit und Grdsse des , Jenseits” zu
tun. Im Gegensatz zu Luther, der aus scinem Glauben schliess-
lich wieder eine Moral gemacht hat, bringt Schrempf seinen
Lebensglauben nur mit dusserster Scheu zum Ausdruck und
warnt davor, sich viel mit ihm zu beschidftigen, und lacht
iiber die Meinung, dass ein Glaube etwas sei, das einer vom
andern lernen und empfangen konne.

*

Als Schrempf schon fiinfundsiebzig Jahre alt war, im Jahr
1035, sind wir zum ersten und einzigen Mal personlich zusam-
mengekommen. Er war mit mehreren Freunden — die Freund-
schaft spielte in seinem Leben eine grosse Rolle — einige
Monate in Italien gewesen, und seine letzte Station auf der
Riickreise war Montagnola. Er hielt sich mit seinen Getreuen
einige Tage in unserem Dorfe auf, und kam jeden Tag fiir
ein paar Stunden zu mir, ein kleiner, ausserordentlich riistiger
und temperamentvoller Greis, dem stundenlanges Marschieren
noch so wenig Beschwerden machte als stundenlanges Dis-
putieren. Wir wurden Freunde, und die Gestalt dieses schwiibi-
schen Sokrates gehort seither mit zur Bilderwelt meines Lebens.

Einige Notizen iiber jene Gesprdche mit ihm habe ich auf-
bewahrt, und mochte sie als Andenken und Gabe fiir seine
Freunde hier mitteilen.

Glaube und Zweifel:

Glaube und Zweifel sind einander entsprechend, sie gehoren
komplementdr zu einander. Wo nie gezweifelt wird, da wird

auch nicht richtig geglaubt.

*

JFortschritt® :

Ich lasse dahingestellt, ob es in der Menschheit einen
Fortschritt gibt. Was ist denn ,,Menschheit’”’?. Nichts Reales,
nichts woritber man etwas aussagen konnte. Dagegen kann
nur ein Esel leugnen, dass es im individuellen Leben Fort-

123



schritt gebe. Jeder Erwachsene ist, mit dem Siugling vergli-
chen, sehr weit entwickelt. ,,Es gibt Fortschritt, denn es gibt

Lernen”’.
*

In der Geschichte behauptet Schrempf nicht unbedingt etwas
wie Entwicklung im Sinn des Fortschritts, aber er meint doch:
der heutige Mensch sei sehr viel differenzierter und einer Pro-
blematik fdhig, die zum Beispiel in der Antike nicht moglich
war. ,,Der Unterschied zwischen Ihnen, Herr Hesse, und einem
heutigen Durchschnittsmenschen ist sehr viel grdsser als der
zwischen Horaz und einem damaligen Durchschnittsromer’. Ich
bezweifle das sehr. Er lacht.

Nietzsche:

,,Man miisste Nietzsche einmal ganz aus seinem Leben dar-
stellen und verstehen, und dabei auch das Pathologische, das
bis in seine frithste Zeit zuriickreicht und immer bei ihm da
war, voll einbeziehen. Wahrscheinlich ware der wichtigste Schliis-
sel zum Verstehen ein genaues Erforschen des Verhilinisses
zu Lou”. Von Lou hilt Schrempf sehr viel, und bewundert ihr
Schweigen, auch Weimar gegeniiber, Es fallen dabei die Worte:
,,Diec Lou war jenseits von Gut und Bose; Nietzsche meinte
es zu sein, und war doch ganz diesseits.”

%

Im spitern Gesprich nahm ich den pathologischen Menschen
in Schutz und sagte, das Pathologische sei nicht bloss Krank-
heit, sondern oft auch Schutz und Rettung, es helfe Vielen,
das sonst unertragliche Leben dennoch zu leben. Schrempf meint:
Ob das Leben so sehr viel wert sei und unbedingt bejaht werden
miisse, sei ihm einerlei. Jeder Lebende bejahe durch sein Tun
das Leben, solang er nicht erschopft und todesreif sei. Thm
sei ein ,,Bejahen’ des Lebens gar kein Bediirfnis; ihm sei es
gleich, ob jemand das Leben gut oder unertriglich finde, wenn
es nur aufrichtig geschehe. Einer der ganz wenigen Aufrichtigen
die er kenne, sei Leopardi gewesen, der zugegeben habe, dass
zwar das Leben widerwirtig, der ersehnte Tod aber von sol-
chem Grauen umgeben sei, dass man ihm eben doch entfliehe.
Wenn einer nicht mehr leben kann und will, so kann er auch

724



aufhoren zu leben. Wenn einer aber das Leben unertriglich
und scheusslich findet, und es doch nicht lassen kann, dann
sei das einfach widerlich. Ich wandte ein, das Schimpfen und
Klagen iiber die Unertriglichkeit des Lebens sei eine perver-
tierte Form der Liebe. Aber solche Perversionen lehnt Schrempf
ab, er findet alles Pathologische im Grunde uninteressant. Er
sagt etwa so: wenn ein Mensch das Leben unertriglich findet
und dennoch sich nicht téten kann, so gibt es bloss einen Weg
fiir ihn: er soll untersuchen und feststellen, was es denn nun
sei, das ihn am Leben erhalte und ihm das Leben trotz allem
lieb mache. Dabei entdecke man, dass das, was man zu lieben
und begehren glaube und ohne was man angeblich nicht leben
moge, meistens Illusionen seien; wenn man erst gefunden habe,
welcher Giiter-wegen man wirklich trotz allem noch gern lebe,
dann fallen diese Illusionen dahin, und auch das Klagen iiber
Unertraglichkeit des Lebens. Und genau an diesem Punkt be-
ginne die Religion. (Ich deute mir das so: Religion sei das
Glauben an jene letzten Werte, die man in obiger Situation
und bei solcher Selbstpriifung noch iibrig finde).

Schrempfs Gedanken sind im Gesprich natiirlich die selben
wie in seinen Biichern, auch die Art seiner Argumentation und
sein Ton. Sein Nichternstnehmen der Kunst tritt im Gesprich
noch deutlicher und naiver hervor, er sieht in der Kunst weniger
eine Sprache oder Existenzform als eine Ausflucht und Illusion,
eine der Formen des Ausbiegens vor dem Furchtbaren. Er ist
immer dafiir, dem Furchtbaren nicht auszuweichen und es zur
Antwort zu zwingen. Bei mancher schwibisch-pietistischen Eigen-
art und auch mancher kleinen Pedanterie ist er von einer
unbedingten Tapferkeit und vollkommenen Aufrichtigkeit. Man
kann ihn sich recht wohl in der Lage des Sokrates denken,
der noch einen Schritt vor dem Tode tapfer und freundlich
seinen Weg geht und um seine Schiiler besorgt ist, Die Linie
von Bengel her ist nicht zu verkennen, er hat in der Tat
von seinen Anfingen her viel Pietistisches behalten, aber eben
nur im Bengelschen Sinn; von der schwirmerisch-sentimen-
talen Seite des Pietismus findet man nichts bei ihm.

Freundschaft:

,,Freundschaft, sagt Schrempf, war in der Antike eine grosse
Macht, das Christentum half sie auflosen. Sie wird wieder

. 725



wichtig werden. Es werden, wenn die Kirchen, Logen, Biinde
von gestern dem Ende nahe sind, die Reifen, Bereiten und
Willigen, lose in Freundschaft verbunden, das Salz der Erde
bilden, sie werden anonym da sein und wirken, und keine Macht
und Organisation daraus machen. Sie haben es aufgegeben,
sich nach riickwérts zu orientieren, und stellen darum auch
nicht Schemata und Dogmen auf, die fiir spiter bindend sein
wollen.

,Es gibt fiir das Leben und Denken keinen ,Standpunkt’, son-
dern nur Bewegung, Vorwirts. Zu den Ahnen dieser Art ge-
horen Sokrates und Lessing”.

*

Jesus und Sokrates:

Beide ergidnzen sich fir Schrempf. Jesus ist der Wéirmere,
Herzlichere, Sokrates der geistig Behendere, mit dem feinen
Sinn fir das Schwebende., Ausserdem aber ist Sokrates der
Alte. Von dem, was ein alter Mann ist und wurde, ist nichts
durch Jugend und Genie zu ersetzen; es gibt Werte, die ge-
horen nur den in Weisheit alt Gewordenen. Jesus ist durch-
aus ein junger Mann, Sokrates ein alter,

726



	Nachruf auf Christoph Schrempf

