
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 12

Artikel: Internationale Moral

Autor: Schürch, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 11.Jahrgang April 1944 Heft 12

Internationale Moral
Von Ernst Schürch

|H ine Erinnerung an den Völkerbund: in der Versammlung
-—' erhob sich eine schmächtige Gestalt. Blauschwarz
schimmerndes, glatt gescheilteltes Haar, gross gewölbter Schädel,
starke Brauen, etwas abstehende Ohren, Mittelmeertypus
hellenischer Prägung.

„Der Vertreter Griechenlands hat das Wort"...
Der kleine Mann vertrat eine kleine Macht und führte im

Kreise der Nationen nicht das grosse Wort. Aber er führte
es so, dass das Rascheln von Papier und das Murmeln der
Unterhaltung verstummte. Da war der klare Klang einer
ruhigen Stimme. Da kamen Sätze wie aus Marmor
herausgehauen. Keine Silbe zuviel. In sicherer Sachlichkeit und fugenlos

folgerichtig baute er seine Rede auf, keine Gebärde oder
schmückende Wendung legte Stimmung zwischen den Hörer
und den Gegenstand, um den es ging, und der dann 'doch
mit Glanz Übergossen war. Denn die Zucht des Sprechens,
das nichts mit fröstelnder nordischer Nüchternheit zu tun hatte,
rührte die Leute im Saal und auf den Tribünen eigen an.
„Ein unheimlicher Künstler der Rede" meinte einer. „Ach was,
das Unheimliche ist bloss, dass er genau sagt, was er meint
und genau weiss, was er sagt" — „er spricht Kristall" —
„und wäre der letzte, der einen solchen Vergleich brauchte". —
So konnte man's nachtuscheln hören, wenn Nicolas Polit is
gesprochen hatte.

Er pflegte meistens zu Rechtsfragen das Wort zu ergreifen
und war in der internationalen Arena der Eloquenzen bald
eine juristische Leuchte; das Wort ist am Platz, diesem Geist
war eine durchleuchtende Kraft eigen. Das Leuchten nach aussen

war aber mehr nur Widerschein; für seine Person schien
er den Schatten nicht weniger zu schätzen, als das Rampenlicht.

Politis brauchte freilich, um sich ganz zu entfalten und
zu geben, was er hatte, einen Standort, von dem er
ausstrahlen konnte. Seine Heimat lag zu sehr abseits. Er hatte
Gedanken weltweiter Art und musste sie in einer Weltsprache
fassen. Er liess sich schon vor 1914 in Paris nieder, kämpfte
(wie uns ein Freund sagt) als Freiwilliger für Frankreich, wurde
mit seinem Sohn Franzose, wurde mit der Mitgliedschaft des

45 693



Instituts Frankreichs beehrt und führte zuletzt ein stilles Ge-

lehrtenleben, nachdem er die stürmische Existenz eines Aus-
senministers und Diplomaten des in innere und äussere Wirren

verwickelten Griechenland und den Leidensweg des
Völkerbundes und des Völkerrechts erlitten hatte.

In den letzten Jahren kämpfte er mit sich selbst und rang
sich den Entschluss ab, in einem Buche Gedanken auszusprechen,

die ihm zuerst für seine Person unbescheiden vorkommen
wollten. Er gab sich einen Ruck, gedrängt von der Gewissheit,
dass er Wesentliches zu sagen habe. Er vertraute William
Rappard an, dass er damit sein Letztes gebe. Er dachte an die
Konferenzen, aus denen der kommende Frieden hervorgehen
werde. Sie würden vielleicht nicht schlecht beraten sein, auf
die Stimme eines Warners zu hören, der nicht mehr wie 1919
dabei sein könnte. So schrieb Politis sein geistiges Testament
und legte sich dann im März 1942 als Siebzigjähriger zum
Sterben hin.

Da, wie es scheint, solche Schriften einstweilen nicht mehr
von Frankreich ausgehen können, hat die Schweiz die Ehre,
dass der letzte Wille als letzte Erkenntnis und letzte Warnung

des bedeutenden Hellenen in ihren Grenzen erscheint.
(„La morale internationale", Verlag La Baconnière, Neuenburg,

1943). Zu dieser Ehre schickt es sich, dass das Buch
von der Schweiz gelesen und gewürdigt werde, es geht auch
nicht nur die Kriegführenden und Friedenschliessenden an.

Man begreift die Scheu, auf einem Boden, der schon vor dem
Krieg den braven Tugenden des Bürgers entzogen schien, mitten

in der Dämonie entfesselter Gewalten in einer Gestalt
aufzutreten, die mit der eines gewöhnlichen Moralpredigers
verwechselt werden könnte. Galt nicht in der Aussenpolitik in
Frieden und Krieg einzig der Erfolg? Wurden nicht sogar
mit unmoralischen Mitteln eroberte Länder zuweilen im Lauf
der Zeit durch ungestörten Besitz sozusagen auch moralisch
ersessen? Schrieb nicht schon Tacitus, „für den Sieg bedürfe
es keiner Rechtfertigung"?

Aber Politis hat nicht den Kanzelrock angezogen. Er zeigt
zunächst nur, was ist. Er bleibt in der Sphäre des
wissenschaftlichen Erkennens, wenn er allerdings auch als
Rechtsgelehrter zum gleichen Schluss kommt, wie Pius XII. in der
Encyklika Summi Pontificatus: „Die Grundsätze des natürlichen

Völkerrechts verlangen die Achtung vor dem Recht, das
jedes Volk hat auf Unabhängigkeit, auf Leben und auf die
Möglichkeit fortschreitender Entwicklung in den Bahnen der
Zivilisation". In straffem, logisch lückenlosem Aufbau gelangt
Politis von der Grundlage des Bestehenden zu dem, was er als
tatsächliche Regel für das zwischenstaatliche Leben empfindet.
Der erste Satz schon, der zugleich als ein Beispiel des korn-

694



pakten und doch klar geordneten, architektonisch anmutenden
Stils dienen mag, verbindet die Basis mit dem Ueberbau:

„Wenn in einer menschlichen Gesellschaft die Regeln des

gesetzten Rechtes infolge Mangels oder Ueberwucnerns der
Gewalt versagen oder zur Willkür werden, dann treibt das

Gerechtigkeitsgefühl, das die Herzen nie verlässt, die
Menschen an, die Blicke zu erheben, um die Hoffnung auf ihr
Heil an höhere und bleibende Gebote zu knüpfen, die von
den alten Griechen die ungeschriebenen Gesetze genannt
wurden".

Wie Antigone vor der Brutalität Kreons, der sie lebendig
begraben will, ihre letzte Zuflucht in jenen höhern Geboten
sucht, so muss die Menschheit sich an das halten, was „droben
hängt", was „unveräusserlich" ist, weil es unausrottbar in den
Herzen wurzelt. Der neuzeitliche Wissenschafter begegnet dem
Naturrechtler der Aufklärung. Wie dieser aus übergesetzlichen
Bezirken Menschenrechte und Freiheiten, so holt jener Gebote,
Bindungen, Pflichten aus einem unzerreissbaren höhern
Zusammenhang. Es geht heute wieder um etwas wie die Rettung
vor einem Lebendigbegrabenwerden.

Gibt es aber, so fragen manche Zweifler, internationale Moral,

ja etwas so Bestimmtes, dass man den bestimmten Artikel
dazusetzen darf: la morale internationale?

Nebenbei: hier haben wir es einmal nicht mit „1 e moral"
zu tun, dem französischen Wort für „Haltung", das dank einer
zum Unfug gewordenen Bequemlichkeit der Uebersetzer seit
einigen Jahren auf deutsch immer wieder als „die Moral"
wiedergegeben wird, ein Missverständnis, auf das auch der
amtliche Sprachgebrauch hereinzufallen pflegt — sondern es ist
diesmal wirklich die Moral, la morale, die Gesamtheit der
sittlichen Gebote im Völkerleben gemeint. Die aber gibt es,
und zwar nicht nur als Wunschgebilde, sondern wirklich,
teilweise noch als ungeschriebene Verpflichtungen. Wegen der
vielen Rechtsbrüche, die sich die Kriegführenden gegenseitig
vorzuwerfen pflegen, gibt es Zweifler, die meinen, jeder Krieg
schaffe sich sein eigenes Kriegsrecht, das dann im kommenden
Frieden gelte — bis zum nächsten Krieg. Das sei in Wirklichkeit

gar kein Recht; es binde ja tatsächlich niemand. Aber
was nicht ist, das kann man auch nicht brechen. Dass es
selbst ausserhalb des Völkerrechts internationale Sittengebote
gibt trotz allen Wortbrüchen, zerrissenen Freundschafts- und
Nichtangriffsverträgen, Misshandlung von Gefangenen, Bombardierung

von Spitälern und Rotkreuzschiffen, Gewaltmissbrauch
gegen Zivilisten, dafür zeugt (bei aller abstumpfenden
Wiederholung solcher Verstösse) doch die Empörung, die sie
immer wieder ausgelöst haben. Etwas in uns ist schmerzlich
verletzt worden. Ein Nichts kann nicht wehtun. Das Bedürfnis

695



nach Wiederherstellung eines innern Oleichgewichts gemäss den
höhern Geboten ist da: „das Gerechtigkeitsgefühl, das die
Herzen nie verlässt" verlangt sein Recht. Dafür zeugt mit
Kraft und Klarheit das letzte Buch von Politis, das auf nur
anderthalbhundert Seiten eine ausserordentliche Fülle des Wissens

und Erkennens in strenger Gliederung ordnet.
Er fasst also den heutigen Zustand als ein gestörtes

Gleichgewicht auf und findet die erste Ursache der Störung in der
Erfindung der maschinellen Arbeitskraft. Es entstand dadurch
ein Gefälle zwischen technisch fortgeschrittenen und
zurückgebliebenen Ländern, ein Bruch, der auch durch Europa geht
und der zu einem Missverhältnis zwischen Produktionskraft und
Verbrauchsmöglichkeit führte. Wirtschaftlich und sozial erschütternde

Krisen erzeugten mehr und mehr Unsicherheit in allen
Lebensgebieten und ebneten der gesetz- und sittenlosen Gewalt
den Weg. Darum darf das Gleichgewicht einer neuen
Weltordnung nicht nur politisch, wirtschaftlich und sozial, sondern
muss auch moralisch unterbaut werden. Eine geistige Hygiene
muss Giftstoffe ausscheiden und fernhalten, die entstehen aus
Begehrlichkeit, Selbstsucht, Betrug, Unaufrichtigkeit und
Verstellung. Es kommt also auf die Menschen an, vorweg auf
die führenden, beispielsetzenden. Dem Menschen muss die
Achtung vor dem Gemeinwohl, die Freude am Wirken und an der
gegenseitigen Hilfe, der Geschmack am Schönen in seiner ganzen

körperlichen und sittlichen Fülle eingepflanzt werden.
Die Gesellschaft nach diesem Krieg fester zu fundieren, ist

umso dringender, als durch die Atomzertrümmerung sich ein
neues Zeitalter ankündigt, das neue Spannungen, neue
Erschütterungen, ein neues Gefälle zwischen Fortgeschrittenen und
Zurückgebliebenen bringen kann.

Wie andere, so fasst auch Politis den gegenwärtigen Krieg
als das reinigende Feuer auf, das die westliche Zivilisation
instand setzen soll, das neue Gleichgewicht auf einem
moralischen Unterbau zu sichern. Die Bestandteile des Fundamentes

sind da: ubi societas, ibi mores. Unsittliche Gesetze dauern
nicht lange.

Die Gesellschaftsmoral als unerlässlicher Unterbau jeder
organisierten Gemeinschaft ist ein Sozialprodukt des Interesses
des Menschen, das sich, wie Politis feststellt, unausgesetzt dem
Altruismus zu entwickelt; diese Erkenntnis ist aber in jeder
Gesellschaft zunächst nur einer ganz kleinen Auslese zugänglich,

und es braucht schmerzliche und oft tragische
Erfahrungen, um den Menschen begreiflich zu machen, dass das
wohlverstandene Interesse die Befolgung der Moralgebote
verlangt.

Hier wird man vielleicht bemerken, dass die rationalistische
Erkenntnis, die zur Tugend aus Nützlichkeitsgründen führt,

696



vor dem Irrationalen, dem blutmässig Triebhaften, der Stoss-
kraft natürlicher Lüste und Gieren, dem Machtrausch und dem
Eroberungs- und Beherrschungsdrang nicht standgehalten hat.
Das wird auch der Grund sein, warum Politis nicht an der
Oberfläche der Zweckmässigkeit einer sittlichen Ordnung kleben

bleibt, sondern tiefer greift, dorthin, wo die ratio aufhört
und die religio beginnt. Im übrigen gewinnt, wer Jahrtausende
im Zusammenhang überschaut, soviel Sinn für zeitliche
Grössenmasse, dass er trotz aller Beschwerlichkeit des Aufstieges
zu den „höhern Gesetzen" die Gesamtbewegung erkennt und
auch einen krassen Rückfall nicht als dauerndes Schicksal
hinnimmt. Gerade die Folgen eines Rückfalls müssen die Kräfte
neuen Auftriebes anschwellen lassen. Noch nie war der Unfug,
der Unsinn, die Schädlichkeit eines internationalen Zustandes,
in dem die Sittengebote zerstampft werden, auch dem trübsten
Blick so deutlich erkennbar wie heute, und das kann, wenn
die Menschen überhaupt noch irgendwie ordnungsgemäss
reagieren, nicht ohne eine wirkliche Reaktion bleiben.

Fast gefährlicher als ein gesamthaftes Zurückrutschen auf
dem Weg der Erkenntnis ist freilich die Unempfänglichkeit
mancher und die Vergesslichkeit vieler Menschen für
Erfahrungslektionen.

Hier wäre noch etwas einzufügen. Jeder Mensch, jede
Generation muss wieder von vorn zu lernen anfangen, und es

ist nicht immer leicht, die Erfahrungen der Alten zu beherzigen.

Jedes junge Geschlecht der weissen Menschheit erhebt
gern den Anspruch, sein Leben auf eigene Rechnung und
Gefahr zu führen, und hier setzen die Verführer ein, die der
Jugend einreden, es gebe in der Geschichte ein Abschütteln
von Verpflichtungen, eine saubere Tafel, eine ganz neue
Rechnung.

Die Stetigkeit der Entwicklung wird, so will uns scheinen,
am stärksten erschüttert durch den krassen Widerspruch
zwischen der Kürze des Menschenlebens und der auf Jahrhunderte
hinauslaufenden Wirkung menschlichen Tuns. Selten erntet im
öffentlichen Leben, im Guten oder Schlimmen, der Sämann
die vollen Früchte seiner Saat. Aus ungeduldigem Eigennutz
wird ein moralisch nicht gefestigter Mensch dazu kommen,
etwas Schlechtes zu tun, das ihm erreichbaren Gewinn
verspricht, und den schweren Schaden in den Wind zu schlagen,
der sich später auswirken muss. Wort- und Vertragsbrüche,
die das internationale Leben der Gegenwart interpunktieren,
sind damit zu erklären, und man ist oft erst noch unsicher, ob
nicht das Versprechen selber schon in betrügerischer Absicht
gegeben worden sei.

Kommen wir aus dieser kriminell vergifteten Luft jemals
heraus?

697



Politis verweist auf die konzentrischen Grenzen, die der
Wirkung des gesellschaftlichen Sittengebotes gezogen sind und
sie nach aussen abfallend gradieren. Die persönliche Moral
gilt für die Beziehungen des Menschen mit den zu seinem engsten
Lebenskreis Gehörenden; die bürgerliche oder nationale Moral
verbindet den Einzelnen mit der Gemeinschaft, der Gemeinde,
dem Landesteil, dem Staat; die internationale Moral stellt die
Regeln auf für die Beziehungen des Einzelnen oder der
Staatsvertreter über die nationalen Grenzen hinaus.

Die Wirkung der gesellschaftlichen Sittlichkeit hat sich im
Laufe der Zeit räumlich erweitert und inhaltlich vertieft. So ist
ja auch der innere Friedensschutz auf immer weitere Kreise
übertragen worden, von der Höhlenhorde bis auf das Weltreich,
und von Anfang nach zwei verschiedenen Verfahren, entweder
durch Gewalt, die alle dem Stärksten unterwarf, oder durch
freiwilligen Zusammenschluss verschiedener Gruppen zu gemeinsamen

Zwecken. Unterscheidet man die Friedens- von den
Kriegszeiten, so finden wir seit über dreitausend Jahren keinen
Fortschritt des Friedens auf Erden. Schauen wir aber auf die
innere Befriedung der einzelnen Länder, und zwar aller, ohne
Ausnahme, so ist die Entwicklung überwältigend eindeutig.
Immer weitere Gebiete gaben sich eine feste Landfriedensordnung,

bändigten Gewalt und Eigenmacht unter das Gesetz, die
Rache unter das Recht. Und immer hat dabei das Sittengebot,
das im Recht und unter dem Recht liegt, an bindender Kraft
auch gewonnen.

In der Nähe von Recht und Sitte liegen die Regeln für das
äussere Benehmen, die Höflichkeit im Verkehr zwischen den
Staaten, die „comitas gentium" der Alten. Sie ist wiederum
ein Gebot ohne Rechtszwang und doch wirksam durch unangenehme

Folgen, die sich der Verletzer der guten Form zuzieht.
Nur im Uebermut der Uebermacht gestattet sich ein Gewalthaber

zuweilen Einbrüche; meist aber halten Emporkömmlinge
ängstlich darauf, sich durch den Ton, der als vornehm gilt,
gesellschaftlich zu legitimieren. Wir sehen an der Höflichkeit,
wie ein soziales Bedürfnis ausserrechtlich nach Formen des
Verkehrs unter Menschen drängt. Gleicher Art, wenn auch etwas
tiefer entspringend, ist das Bedürfnis nach Vorschriften für die
innere Haltung, die das äussere Verhalten tragen muss, und
damit stehen wir vor der Frage und der Aufgabe einer
sittlichen Fundierung des internationalen Lebens.

Wo findet Politis die Grundregeln gesellschaftlicher Moral?
Nicht bei den Moralphilosophen, sondern bezeichnenderweise im
Corpus iuris civilis, und zwar in den drei monumentalen Sätzen,
in denen Ulpian das Wesen des Rechts zusammenfasse
honeste vivere, alteram non laedere, suum cuique tribuere.

Das ist und bleibt die Grundlage jeder gesellschaftlichen

698



und daher auch jeder Rechtsordnung. Wir sehen, dass schon
die Antike die Moral als Inhalt des Rechts erkannte.

Politis zeigt an den drei Sätzen die Entwicklung bis auf
den heutigen Tag.

Honeste vivere heisst ehrenhaft, achtbar leben, als honnête
homme sich in allen Dingen benehmen. Das hat sich nach
unserem sittlichen Gefühl entwickelt zu den Geboten der Loyalität

(wozu Aufrichtigkeit und charakterliche Zuverlässigkeit
gehört), der Mässigung (Selbstzucht ist das Merkmal gesitteter
Männlichkeit), der Hilfsbereitschaft (wozu der Begriff der
Ritterlichkeit gehört).

Alterum non laedere, den andern nicht verletzen, das will
sagen, dass wir darauf achten, durch unser Verhalten, auch
wenn es von den besten Absichten getragen ist, den Mitmenschen

nicht zu schädigen. Aus diesem „nicht" erwächst uns
nun das Bedürfnis nach dem Positiven, der gegenseitigen
Achtung.

Suum cuique tribuere, jedem das Seine zuteilen, ist das
Kerngebot des Rechts und gleichzeitig der gesellschaftlichen
Moral. Es verlangt, dass wir jedem das Seine nicht nur geben,
sondern auch gönnen, also uns begnügen mit dem was uns
gehört. Von dieser Seite fasst es der Gesetzgeber vom Sinai:
Lass dich nicht gelüsten. Der Satz der verteilenden Gerechtigkeit

führt in der sozialen und wirtschaftlichen Entwicklung
infolge der sich mehr und mehr verflechtenden Interessen der
neben einander lebenden Menschen und menschlichen
Gemeinschaften zu einem Gebot der Zusammenfassung, nämlich
der Solidarität. Denn ein jeder kann das Seine nicht mehr
völlig absondern von dem was allen gehört, und darum kommt
man vom suum cuique gerechterweise dazu, auch der Gemeinschaft

das Ihre zu geben, und das bindet wieder jeden
Einzelnen mit jedem Einzelnen zur sittlichen Gesamthaftung.
Jawohl, du sollst deines Bruders Hüter sein.

Es liegt in der unausweichlichen Linie der Gedankenführung,
in der logischen wie in der moralischen Notwendigkeit

der Entwicklung, dass sie in der internationalen Solidarität
auslaufen. Der Zusammenhang mit dem Ursprung, dem
Interesse, ist dabei nicht vergessen und nicht verdeckt. Die
internationale Moral zielt also offenbar auf ein Völkerrecht,
das vom Gemeinschaftsgedanken beherrscht nach und nach
trennende Schranken abbaut, die Souveränitäten begrenzt, und
wohl auch die Neutralität, wenn man so sagen kann, aktiviert.
Politis ist Diplomat und Praktiker des Völkerrechts genug,
um nicht nach dem Schema der Theorie, sondern nach dem
Kreis der lebendigen Interessen vorzugehen. Er denkt vorab
an die Einigung Europas, das als Schicksalsgemeinschaft einmal
auch die Sonnseite der Solidarität und nicht nur die Gemein-

699



samkeit selbstverschuldeter Not erblicken und erleben sollte.
In diesen Ruf aus dem Dunkel schrillt heute — zu Lebzeiten
des Verfassers noch weniger aufdringlich — die Querfrage: was
ist Europa? Wo ist die Ostgrenze seiner kulturellen, seiner
moralischen Einheit?

Politis zieht von der bereinigten sittlichen Grundlage aus
die Folgerungen für die kommende Ordnung; er stellt Postulate

politischer, sozialer, wirtschaftlicher, finanzieller Natur, er
vergisst die Aufgaben nicht, die in der Uebervölkerung
einzelner Länder liegen, und kommt natürlich dazu, dass Europa
auf eine weitausgreifende Solidarität angewiesen ist.

Das alles verlangt aber, dass die Grundlagen der Moral auch
zur Grundlage der Politik und Diplomatie werden. Darum wendet

sich der Verfasser gegen die Illusion, dass Sittengebote
im internationalen Machtbereich (ausser im Sprachgebrauch der
Propaganda) nichts zu suchen hätten, vielmehr ein auf der
Gewalt beruhender Wertmasstab gelte.

Vielleicht hilft uns ein wenig Sprachkunde. In
zwischenstaatlichen und kriegerischen Dingen spielt das „Prestige"
eine grosse Rolle. Das ist ein zugespitzter Anspruch auf
Achtung, wenn nicht gar auf Ehrfurcht. Die Machthaber und
ihre Armeen pochen auf ihre Ehre. Wird einem vorgeworfen,
dass er etwa Gefangene widerrechtlich umgebracht habe, dann
antwortet er nicht, indem er eine unparteiische Untersuchung
verlangt, sondern indem er ein solches Verlangen als Beleidigung

erklärt. Wir haben es auch in der Schweiz erfahren,
wie leicht es ist, wegen blosser Afeldung von Tatsachen als
„Beleidiger" einer kriegführenden Armee angefochten zu werden.

Nun aber hängt in unsern Kultursprachen die Ehre am gleichen

Stamm wie die Ehrlichkeit, honneur und honnêteté, honor
und honesty, onore und onestà gehören zusammen, und das sollen

die Machtdiplomaten nicht scheiden. Es gibt eine in
korrupter Zeit begründete Lehre, dass dem Fürsten jede
Treulosigkeit, jede Schandtat erlaubt und zuweilen geboten sei.
So steht's in dem Buche, das ein Diktator von einem andern
zum Geburtstag erhalten hat. Politis denkt, statt den „Principe"
Machiavellis zu lesen, täten die Staatshäupter besser, die „In-
stitutio Principis" von Erasmus unter das Kopfkissen zu legen.
Jetzt sind wir vielleicht soweit, dass man etwas lauter als in
gewissen Zeiten sagen darf: Unrecht schlägt den eignen Herrn,
Wortbruch wird zuletzt zu einem schlechten Geschäft, gesetzlose

Gewalt nach innen und aussen bezahlt sich auf die Dauer
nicht. Am Ende findet man sogar Gehör mit der Behauptung,
Lug und Betrug, Vergewaltigung, Raub, Erpressung und
Bestechung seien Schandtaten, gleichgültig, auf welchem Boden sie
begangen werden, und schänden den Täter so, dass ihn kein
„Prestige" mehr vor dem innern Urteil rechtfertigen könne.

700



Aber es gibt vielleicht, wie ein wirtschaftlichsoziales, so auch
ein sittliches „Gefälle", das die gemeinsame moralische Grundlage

der kommenden Ordnung in Frage stellen könnte. Je
zwingender sich die christlichen Lehren als Basis der
internationalen Sittlichkeit dem klugen Urteil aufdrängen, umso
unausweichlicher wird der Gedanke an die ausserchristlichen
Mächte, mit denen man auch in Frieden leben muss. Das
praktische Verhalten Russlands gegenüber den freiwillig
eingegangenen Verpflichtungen der Atlantic Charta hat einen Mehltau

auf grosse Hoffnungen gelegt.
Politis hat 1925 in einer Studie über die Beschränkung

der Souveränität und den Rechtsmissbrauch im Völkerrecht der
internationalen Rechtsentwicklung und Rechtspflege einen
grossartigen Ausblick erschlossen. Er zeigte die ungebrochene Linie
immer weitergreifender Solidarität und die aus den wachsenden
wirtschaftlichen Verflechtungen entspringenden Bedürfnisse nach
vermehrtem Schutz der internationalen Zusammenhänge, und
er sah das Recht und seine Vertreter in der Führung. Sie
sollten durch die Praxis der Rechtspflege und die Vorarbeit
für den Ausbau des positiven Rechts den neuen Forderungen
des Lebens Genüge leisten. Er hatte es schon erlebt, dass seine
engste Heimat Korfu durch einen Akt internationaler Gerechtigkeit

der gesetzlosen Gewalt eines Eroberers entrissen und
Griechenland zurückgegeben wurde. Er war selber als Wahrer
und Künder des Rechtsgedankens an vielen internationalen
Konferenzen, an hohen Schulen und als Richter am internationalen
Schiedsgerichtshof im Haag hervorragend tätig, und hat nicht"
zuletzt das Lebensrecht der kleinern Völker als auch für die
Grossmächte wünschbaren Elementes der internationalen
Ordnung glänzend verfochten.

Das alles findet sich auch in seinem letzten Buche, in dem
so viele Seiten die schweizerischen Leser mit besonderer
Freude und Dankbarkeit erfüllen werden.

Aber es ist ein Unterschied zwischen der hochgemuten Studie

von 1925 und dem 1942 geschriebenen politischen Testament.

Ein Erdrutsch hat die Entwicklungsbahn zur
internationalen Solidarität verschüttet. Nicht zerstört vielleicht, aber
einstweilen zugedeckt mit einem Trümmerhaufen .gebrochene
Verträge, geschändeter Kultur, verletzter Menschlichkeit und
Moral. Angesichts dieser Katastrophe ist Politis an seiner
wissenschaftlich gefestigten Ueberzeugung nicht etwa irre geworden.

Aber der Stolz auf das triumphierende Recht ist geschwunden.

Wir sehen dafür den Sucher nach den tiefern Fundamenten,
auf denen jede Ordnung beruhen muss, dem sittlichen Unterbau,

der wieder eine Frage des seelischen Zustandes der Menschheit

ist und sich von den religiösen Urkräften nicht lösen kann.

701


	Internationale Moral

