Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 12

Artikel: Internationale Moral

Autor: Schiirch, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759487

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Folge, 11. Jahrgang April 1944 Heft 12

Internationale Moral .
Von Ernst Schiirch

Eine Erinnerung an den Volkerbund: in der Versammlung

erhob sich eine schmichtige Gestalt. Blauschwarz schim-
merndes, glatt gescheilteltes Haar, gross gewolbter Schidel,
starke Brauen, etwas abstehende Ohren, Mittelmeertypus hel-
lenischer Pragung.

,,Der Vertreter Griechenlands hat das Wort” ...

Der kleine Mann vertrat eine kleine Macht und fithrte im
Kreise der Nationen nicht das grosse Wort. Aber er fiilirte
es so, dass das Rascheln von Papier und das Murmeln der
Unterhaltung verstummte. Da war der klare Klang einer
ruhigen Stimme. Da kamen Sitze wie aus Marmor heraus-
gehauen. Keine Silbe zuviel. In sicherer Sachlichkeit und fugen-
los folgerichtig baute er seine Rede auf, keine Gebirde oder
schmiickende Wendung legte Stimmung zwischen den Horer
und den Gegenstand, um den es ging, und der dann ‘doch
mit Glanz iibergossen war. Denn die Zucht des Sprechens,
das nichts mit frostelnder nordischer Niichternheit zu tun hatte,
rithrte die Leute im Saal und auf den Tribiinen eigen an.
»Ein unheimlicher Kiinstler der Rede” meinte einer. ,,Ach was,
das Unheimliche ist bloss, dass er genau sagt, was er meint
und genau weiss, was er sagt’” — er spricht Kristall” —
ound wire der letzte, der einen solchen Vergleich brauchte’”. —
So konnte man’s nachtuscheln héren, wenn Nicolas Politis
gesprochen hatte.

Er pflegte meistens zu Rechtsfragen das Wort zu ergreifen
und war in der internationalen Arena der Eloquenzen bald
eine juristische Leuchte; das Wort ist am Platz, diesem Geist
war eine durchleuchtende Kraft eigen. Das Leuchten nach aus-
sen war aber melir nur Widerschein; fiir seine Person schien
er den Schatten nicht weniger zu schitzen, als das Rampen-
licht. Politis brauchte freilich, um sich ganz zy entfalten und
zu geben, was er hatte, einen Standort, von dem er aus-
strahlen konnte. Seine Heimat lag zu sehr abseits. Er hatte
Gedanken weltweiter Art und musste sie in einer Weltsprache
fassen. Er liess sich schon vor 1914 in Paris nieder, kiampfte
(wie uns ein Freund sagt) als Freiwilliger fiir Frankreich, wurde
mit seinem Sohn Franzose, wurde mit der Mitgliedschaft des

45 693



Instituts Frankreichs beehrt und fithrte zuletzt ein stilles Ge-
lehrtenleben, nachdem er die stiirmische Existenz eines Aus-
senministers und Diplomaten des in innere und aussere Wir-
ren verwickelten Griechenland und den Leidensweg des Vol-
kerbundes und des Volkerrechts erlitten hatte.

In den letzten Jahren kdmpfte er mit sich selbst und rang
sich den Entschluss ab, in einem Buche Gedanken auszuspre-
chen, die ihm zuerst fiir seine Person unbescheiden vorkommen
wollten. Er gab sich einen Ruck, gedriangt von der Gewissheit,
dass er Wesentliches zu sagen habe. Er vertraute William
Rappard an, dass er damit sein Letztes gebe. Er dachte an die
Konferenzen, aus denen der kommende Frieden hervorgehen
werde. Sie wiirden vielleicht nicht schlecht beraten sein, auf
die Stimme eines Warners zu hoéren, der nicht mehr wie 1919
dabei sein konnte. So schrieb Politis sein geistiges Testament
und legte sich dann im Mirz 1042 als Siebzigjihriger zum
Sterben hin.

Da, wie es scheint, solche Schriften einstweilen nicht mehr
von Frankreich ausgehen konnen, hat die Schweiz die Ehre,
dass der letzte Wille als letzte Erkenntnis und letzte War-
nung des bedeutenden Hellenen in ihren Grenzen erscheint.
(,La morale internationale’””, Verlag La Baconniére, Neuen-
burg, 1943). Zu dieser Ehre schickt es sich, dass das Buch
von der Schweiz gelesen und gewiirdigt werde, es geht auch
nicht nur die Kriegfithrenden und Friedenschliessenden an.

Man begreift die Scheu, auf einem Boden, der schon vor dem
Krieg den braven Tugenden des Biirgers entzogen schien, mit-
ten in der Dimonie entfesselter Gewalten in einer Gestalt
aufzutreten, die mit der eines gewohnlichen Moralpredigers ver-
wechselt werden konnte. Galt nicht in der Aussenpolitik in
Frieden und Krieg einzig der Erfolg? Wurden nicht sogar
mit unmoralischen Mitteln eroberte Linder zuweilen im Lauf
der Zeit durch ungestorten Besitz sozusagen auch moralisch
ersessen? Schrieb nicht schon Tacitus, ,fiir den Sieg bediirfe
es keiner Rechtfertigung’?

Aber Politis hat nicht den Kanzelrock angezogen. Er zeigt
zunichst nur, was ist. Er bleibt in der Sphire des wissen-
schaftlichen Erkennens, wenn er allerdings auch als Rechts-
gelehrter zum gleichen Schluss kommt, wie Pius XII. in der
Encyklika Summi Pontificatus: , Die Grundsitze des natiirli-
chen Volkerrechts verlangen die Achtung vor dem Recht, das
jedes Volk hat auf Unabhingigkeit, auf Leben und auf die
Maoglichkeit fortschreitender Entwicklung in den Bahnen der
Zivilisation”. In straffem, logisch liickenlosem Aufbau gelangt
Politis von der Grundlage des Bestehenden zu dem, was er als
tatsichliche Regel fiir das zwischenstaatliche Leben empfindet.
Der erste Satz schon, der zugleich als ein Beispiel des kom-

694



pakten und doch klar geordneten, architektonisch anmutenden
Stils dienen mag, verbindet die Basis mit dem Ueberbau:

,Wenn in einer menschlichen Gesellschaft die Regeln des
gesetzten Rechtes infolge Mangels oder Ueberwucherns der
Gewalt versagen oder zur Willkiir werden, dann treibt das
Gerechtigkeitsgefithl, das die Herzen nie verlidsst, die Men-
schen an, die Blicke zu erheben, um die Hoffnung auf ihr
Heil an hohere und bleibende Gebote zu kniipfen, die von
den alten Griechen die ungeschriebenen Gesetze genannt
wurden”.

Wie Antigone vor der Brutalitit Kreons, der sie lebendig
begraben will, ihre letzte Zuflucht in jenen hohern Geboten
sucht, so muss die Menschheit sich an das halten, was ,droben
hingt”’, was ,unverdusserlich” ist, weil es unausrottbar in den
Herzen wurzelt. Der neuzeitliche Wissenschafter begegnet dem
Naturrechtler der Aufklirung. Wie dieser aus iibergesetzlichen
Bezirken Menschenrechte und Freiheiten, so holt jener Gebote,
Bindungen, Pflichten aus einem unzerreissbaren hohern Zusam-
menhang. Es geht heute wieder um etwas wie die Rettung
vor einem Lebendigbegrabenwerden,

Gibt es aber, so fragen manche Zweifler, internationale Mo-
ral, ja etwas so Bestimmtes, dass man den bestimmten Artikel
dazusetzen darf: la morale internationale?

Nebenbei: hier haben wir es einmal nicht mit ,le moral”
zu tun, dem franzosischen Wort fiir ,,Haltung’, das dank einer
zum Unfug gewordenen Bequemlichkeit der Uebersetzer seit
cinigen Jahren auf deutsch immer wieder als ,die Moral”
wiedergegeben wird, ein Missverstindnis, auf das auch der
amtliche Sprachgebrauch hereinzufallen pflegt — sondern es ist
diesmal wirklich die Moral, la morale, die Gesamtiheit der
sittlichen Gebote im Vélkerleben gemeint. Die aber gibt es,
und zwar nicht nur als Wunschgebilde, sondern wirklich, teil-
weise noch als ungeschriebene Verpflichtungen. Wegen der
vielen Rechtsbriiche, die sich die Kriegfithrenden gegenseitig
vorzuwerfen pflegen, gibt es Zweifler, die meinen, jeder Krieg
schaffe sich sein eigenes Kriegsrecht, das dann im kommenden
Frieden gelte — bis zum ndchsten Krieg. Das sei in Wirklich-
keit gar kein Recht; es binde ja tatsichlich niemand. Aber
was nicht ist, das kann man auch nicht brechen. Dass es
selbst ausserhalb des Volkerrechts internationale Sittengebote
gibt trotz allen Wortbriichen, zerrissenen Freundschafts- und
Nichtangriffsvertrigen, Misshandlung von Gefangenen, Bombar-
dierung von Spitdlern und Rotkreuzschiffen, Gewaltmissbrauch
gegen Zivilisten, dafiir zeugt (bei aller abstumpfenden Wie-
derholung solcher Verstsse) doch die Emprung, die sie im-
mer wieder ausgelost haben. Etwas in uns ist schmerzlich
verletzt worden. Ein Nichts kann nicht wehtun. Das Bediirfnis

695



nach Wiederherstellung eines innern Gleichgewichts gemiss den
hohern Geboten ist da: ,,das Gerechtigkeitsgefiihl, das die
Herzen nie verlisst’” verlangt sein Recht. Dafiir zeugt mit
Kraft und Klarheit das letzte Buch von Politis, das auf nur
anderthalbhundert Seiten eine ausserordentliche Fiille des Wis-
sens und Erkennens in strenger Gliederung ordnet.

Er fasst also den heutigen Zustand als ein gestortes Gleich-
gewicht auf und findet die erste Ursache der Stérung in der
Erfindung der maschinellen Arbeitskraft. Es entstand dadurch
ein Gefille zwischen technisch fortgeschrittenen und zuriick-
gebliebenen Lindern, ein Bruch, der auch durch Europa geht
und der zu einem Missverhiltnis zwischen Produktionskraft und
Verbrauchsmoglichkeit fithrte. Wirtschaftlich und sozial erschiit-
ternde Krisen erzeugten mehr und mehr Unsicherheit in allen
Lebensgebieten und ebneten der gesetz- und sittenlosen Gewalt
den Weg. Darum darf das Gleichgewicht einer meuen Welt-
ordnung nicht nur politisch, wirtschaftlich und sozial, sondern
muss auch moralisch unterbaut werden. Eine geistige Hygiene
muss QGiftstoffe ausscheiden und fernhalten, die entstzhen aus
Begehrlichkeit, Selbstsucht, Betrug, Unaufrichtigkeit und Ver-
stellung. Es kommt also auf die Menschen an, vorweg auf
die fithrenden, beispielsetzenden. Dem Menschen muss die Ach-
tung vor dem Gemeinwohl, die Freude am Wirken und an der
gegenseitigen Hilfe, der Geschmack am Schonen in seiner gan-
zen korperlichen und sittlichen Fiilie eingepflanzt werden.

Die Gesellschaft nach diesem Krieg fester zu fundieren, ist
umso dringender, als durch die Atomzertriimmerung sich ein
neues Zeitalter ankiindigt, das neue Spannungen, neue Erschiit-
terungen, ein neues Gefalle zwischen Fortgeschrittenen und
Zuriickgebliebenen bringen kann.

Wie andere, so fasst auch Politis den gegenwirtigen Krieg
als das reinigende Feuer auf, das die westliche Zivilisation
instand setzen soll, das neue Gleichgewicht auf einem mora-
lischen Unterbau zu sichern. Die Bestandteile des Fundamen-
tes sind da: ubi societas, ibi mores. Unsittliche Gesetze dauern
nicht lange.

Die Gesellschaftsmoral als unerldsslicher Unterbau jeder or-
ganisierten Gemeinschaft ist ein Sozialprodukt des Interesses
des Menschen, das sich, wie Politis feststellt, unausgesetzt dem
Altruismus zu entwickelt; diese Erkenntnis ist aber in jeder
Gesellschaft zundchst nur einer ganz kleinen Auslese zuging-
lich, und es braucht schmerzliche und oft tragische Erfah-
rungen, um den Menschen begreiflich zu machen, dass das
wohlverstandene Interesse die Befolgung der Moralgebote ver-
langt.

Hier wird man vielleicht bemerken, dass die rationalistische
Erkenntnis, die zur Tugend aus Niitzlichkeitsgriinden fiihrt,

696



vor dem Irrationalen, dem blutmissig Triebhaften, der Stoss-
kraft natiirlicher Liiste und Gieren, dem Machtrausch und dem
Eroberungs- und Beherrschungsdrang nicht standgehalten hat,
Das wird auch der Grund sein, warum Politis nicht an der
Oberfliche der Zweckmissigkeit einer sittlichen Ordnung Kkle-
ben bleibt, sondern tiefer greift, dorthin, wo die ratio aufhort
und die religio beginnt. Im iibrigen gewinnt, wer Jahrtausende
im Zusammenhang iiberschaut, soviel Sinn fiir zeitliche Gros-
senmasse, dass er trotz aller Beschwerlichkeit des Aufstieges
zu den ,hohern Gesetzen” die Gesamtbewegung erkennt und
auch einen krassen Riickfall nicht als dauwerndes Schicksal hin-
nimmt. Gerade die Folgen eines Riickfalls miissen die Krifte
neuen Auftriebes anschwellen lassen. Noch nie war der Unfug,
der Unsinn, die Schidlichkeit eines internationalen Zustandes,
in dem die Sittengebote zerstampft werden, auch dem triibsten
Blick so deutlich erkennbar wie heute, und das kann, wenn
die Menschen j(iberhaupt noch irgendwie ordnungsgemaiss rea-
gieren, nicht ohne eine wirkliche Reaktion bleiben.

Fast gefihrlicher als ein gesamthaftes Zuriickrutschen auf
dem Weg der Erkenntnis ist freilich die Unempfinglichkeit
mancher und die Vergesslichkeit vieler Menschen fiir Erfah-
rungslektionen.

Hier wire noch etwas einzufiigen. Jeder Mensch, jede Ge-
neration muss wieder von vorn zu lernen anfangen, und es
ist nicht immer leicht, die Erfahrungen der Alten zu beher-
zigen. Jedes junge Geschlecht der weissen Menschheit erhebt
gern den Anspruch, sein Leben auf eigene Rechnung und Ge-
fahr zu fithren, und hier setzen die Verfithrer ein, die der
Jugend einreden, es gebe in der Geschichte ein Abschiitteln
von Verpflichtungen, eine saubere Tafel, eine ganz neue Rech-
nung.

Die Stetigkeit der Entwicklung wird, so will uns scheinen,
am stirksten erschiittert durch *den krassen Widerspruch zwi-
schen der Kiirze des Menschenlebens und der auf Jahrhunderte
hinauslaufenden Wirkung menschlichen Tuns. Selten erntet im
offentlichen Leben, im Guten oder Schlimmen, der Simann
die vollen Friichte seiner Saat. Aus ungeduldigem FEigennutz
wird ein moralisch nicht gefestigter Mensch dazu kommen,
etwas Schlechtes zu tun, das ihm erreichbaren Gewinn ver-
spricht, und den schweren Schaden in den Wind zu schlagen,
der sich spiter auswirken muss. Wort- und Vertragsbriiche,
die das internationale Leben der Gegenwart interpunktieren,
sind damit zu erkliren, und man ist oft erst noch unmsicher, ob
nicht das Versprechen selber schon in betriigerischer Absicht
gegeben worden sel

Kommen wir aus dieser kriminell vergifteten Luft jemals
heraus?

097



Politis verweist auf die konzentrischen Grenzen, die der
Wirkung des gesellschaftlichen Sittengebotes gezogen sind und
sie nach aussen abfallend gradieren. Die personliche Moral
gilt fiir die Beziehungen des Menschen mit den zu seinem engsten
Lebenskreis Gehorenden; die biirgerliche oder nationale Moral
verbindet den Einzelnen mit der Gemeinschaft, der Gemeinde,
dem Landesteil, dem Staat; die internationale Moral stellt die
Regeln auf fiir die Beziehungen des Einzelnen oder der Staats-
vertreter iiber die nationalen Grenzen hinaus.

Die Wirkung der gesellschaftlichen Sittlichkeit hat sich im
Laufe der Zeit rdumlich erweitert und inhaltlich vertieft. So ist
ja auch der innere Friedensschutz auf immer weitere Kreise iiber-
tragen worden, von der Hohlenhorde bis auf das Weltreich,
und von Anfang nach zwei verschiedenen Verfahren, entweder
durch Gewalt, die alle dem Stirksten unterwarf, oder durch
freiwilligen Zusammenschluss verschiedener Gruppen zu gemein-
samen Zwecken. Unterscheidet man die Friedens- von den
Kriegszeiten, so finden wir seit itber dreitausend Jahren keinen
Fortschritt des Friedens auf Erden. Schauen wir aber auf die
innere Befriedung der einzelnen Lander, und zwar aller, ohne
Ausnahme, so ist die Entwicklung iiberwiltigend -eindeutig,
Immer weitere Gebiete gaben sich eine feste Landfriedensord-
nung, bandigten Gewalt und Eigenmacht unter das Gesetz, die
Rache unter das Recht. Und immer hat dabei das Sittengebot,
das im Recht und unter dem Recht liegt, an bindender Kraft
auch gewonnen.

In der Nihe von Recht und Sitte liegen die Regeln fiir das
aussere Benehmen, die Hoflichkeit im Verkehr zwischen den
Staaten, die ,comitas gentium’ der Alten. Sie ist wiederum
ein Gebot ohne Rechtszwang und doch wirksam durch unange-
nehme Folgen, die sich der Verletzer der guten Form zuzieht.
Nur im Uebermut der Uebermacht gestattet sich ein Gewalt-
haber zuweilen Einbriiche; meist aber halten- Emporkommlinge
angstlich darauf, sich durch den Ton, der als vornehm gilt,
gesellschaftlich zu legitimieren. Wir sehen an der Hoflichkeit,
wie ein soziales Bediirfnis ausserrechtlich nach Formen des
Verkehrs unter Menschen driangt. Gleicher Art, wenn auch etwas
tiefer entspringend, ist das Bediirfnis nach Vorschriften fiir die
innere Haltung, die das &ussere Verhalten tragen muss, und
damit stehen wir vor der Frage und der Aufgabe einer sitt-
lichen Fundierung des internationalen Lebens.

Wo findet Politis die Grundregeln gesellschaftlicher Moral?
Nicht bei den Moralphilosophen, sondern bezeichnenderweise im
Corpus iuris civilis, und zwar in den drei monumentalen Sitzen,
in denen Ulpian das Wesen des Rechts zusammenfasst:
honeste vivere, alterum non laedere, suum cuique tribuere.

Das ist und bleibt die Grundlage jeder gesellschaftlichen

698



und daher auch jeder Rechtsordnung. Wir sehen, dass schon
die Antike die Moral als Inhalt des Rechts erkannte.

Politis zeigt an den drei Sdtzen die Entwicklung bis auf
den heutigen Tag.

Honeste vivere heisst ehrenhaft, achtbar leben, als honnéte
homme sich in allen Dingen benehmen. Das hat sich nach
unserem sittlichen Gefiihl entwickelt zu den Geboten der Loya-
litit (wozu Aufrichtigkeit und charakterliche Zuverlassigkeit ge-
hort), der Missigung (Selbstzucht ist das Merkmal gesitteter
Mainnlichkeit), der Hilfsbereitschaft (wozu der Begriff der Rit-
terlichkeit gehort).

Alterum non laedere, den andern nicht verletzen, das will
sagen, dass wir darauf achten, durch unser Verhalten, auch
wenn es von den besten Absichten getragen ist, den Mitmen-
schen nicht zu schidigen. Aus diesem ,nicht” erwéchst uns
nun das Bediirfnis nach dem Positiven, der gegenseitigen
Achtung.

Suum cuique tribuere, jedem das Seine zuteilen, ist das
Kerngebot des Rechts und gleichzeitig der gesellschaftlichen
Moral. Es verlangt, dass wir jedem das Seine nicht nur geben,
sondern auch gonnen, also uns begniigen mit dem was uns
gehort. Von dieser Seite fasst es der Gesetzgeber vom Sinai:
Lass dich nicht geliisten. Der Satz der verteilenden Gerech-
tigkeit fithrt in der sozialen und wirtschaftlichen Entwicklung
infolge der sich mehr und mehr verflechtenden Interessen der
neben einander lebenden Menschen und menschlichen Ge-
meinschaften zu einem Gebot der Zusammenfassung, namlich
der Solidaritit. Denn ein jeder kann das Seine mnicht mehr
vollig absondern von dem was allen gehort, und darum kommt
man vom suum cuique gerechterweise dazu, auch der Gemein-
schaft das Ihre zu geben, und das bindet wieder jeden Ein-
zelnen mit jedem Einzelnen zur sittlichen Gesamthaftung. Ja-
wohl, du sollst deines Bruders Hiiter sein.

Es liegt in der unausweichlichen Linie der Gedankenfiih-
rung, in der logischen wie in der moralischen Notwendigkeit
der Entwicklung, dass sie in der internationalen Solidaritit
auslaufen. Der Zusammenhang mit dem Ursprung, dem In-
teresse, ist dabei nicht vergessen und nicht verdeckt. Die
internationale Moral zielt also offenbar auf ein Volkerrecht,
das vom Gemeinschaftsgedanken beherrscht nach und mnach
trennende Schranken abbaut, die Souverinititen begrenzt, und
wohl auch die Neutralitit, wenn man so sagen kann, aktiviert.
Politis ist Diplomat und Praktiker des Vélkerrechts genug,
um nicht nach dem Schema der Theorie, sondern nach dem
Kreis der lebendigen Interessen vorzugehen. Er denkt vorab
an die Einigung Europas, das als Schicksalsgemeinschaft einmal
auch die Sonnseite der Solidaritit und nicht nur die Gemein-

699



samkeit selbstverschuldeter Not erblicken und erleben sollte.
In diesen Ruf aus dem Dunkel schrillt heute — zu Lebzeiten
des Verfassers noch weniger aufdringlich — die Querfrage: was
ist Europa? Wo ist die Ostgrenze seiner kulturellen, seiner
moralischen Einheit?

Politis zieht von der bereinigten sittlichen Grundlage aus
die Folgerungen fiir die kommende Ordnung; er stellt Postu-
late politischer, sozialer, wirtschaftlicher, finanzieller Natur, er
vergisst die Aufgaben nicht, die in der Uebervilkerung ein-
zelner Liander liegen, und kommt natiirlich dazu, dass Europa
auf eine weitausgreifende Solidaritit angewiesen ist.

Das alles verlangt aber, dass die Grundlagen der Moral auch
zur Grundlage der Politik und Diplomatie werden. Darum wen-
det sich der Verfasser gegen die Illusion, dass Sittengebote
im internationalen Machtbereich (ausser im Sprachgebrauch der
Propaganda) nichts zu suchen hitten, vielmehr ein auf der
Gewalt beruhender Wertmasstab gelte.

Vielleicht hilft uns ein wenig Sprachkunde. In zwischen-
staatlichen und kriegerischen Dingen spielt das ,,Prestige”
eine grosse Rolle. Das ist ein zugespitzter Anspruch auf
Achtung, wenn nicht gar auf Ehrfurcht. Die Machthaber und
ihre Armeen pochen auf ihre Ehre. Wird einem vorgeworfen,
dass er etwa Gefangene widerrechtlich umgebracht habe, dann
antwortet er nicht, indem er eine unparteiische Untersuchung
verlangt, sondern indem er ein solches Verlangen als Beleidi-
gung erklart. Wir haben es auch in der Schweiz erfahren,
wie leicht es ist, wegen blosser Meldung von Tatsachen als
,,Beleidiger’”” einer kriegfiihrenden Armee angefochten zu werden.

Nun aber hangt in unsern Kultursprachen die Ehre am glei-
chen Stamm wie die Ehrlichkeit, honneur und honnéteté, honor
und honesty, onore und onesta gehéren zusammen, und das sol-
len die Machtdiplomaten nicht scheiden. Es gibt eine in kor-
rupter Zeit begriindete Lehre, dass dem Fiirsten jede Treu-
losigkeit, jede Schandtat erlaubt und zuweilen geboten sei.
So steht’s in dem Buche, das ein Diktator von einem andern
zum Geburtstag erhalten hat. Politis denkt, statt den ,,Principe”
Machiavellis zu lesen, tditen die Staatshiupter besser, die ,,In-
stitutio Principis’” von Erasmus unter das Kopfkissen zu legen.
Jetzt sind wir vielleicht soweit, dass man etwas lauter als in
gewissen Zeiten sagen darf: Unrecht schligt den eignen Herrn,
Wortbruch wird zuletzt zu einem schlechten Geschift, gesetz-
lose Gewalt nach innen und aussen bezahlt sich auf die Dauer
nicht. Am Ende findet man sogar Gehér mit der Behauptung,
Lug und Betrug, Vergewaltigung, Raub, Erpressung und Be-
stechung seien Schandtaten, gleichgiiltig. auf welchem Boden sie
begangen werden, und schinden den Titer so, dass ihn kein
,Prestige’” mehr vor dem innern Urteil rechtfertigen konne.

700



Aber es gibt vielleicht, wie ein wirtschaftlichsoziales, so auch
ein sittliches ,,Gefille”’, das die gemeinsame moralische Grund-
lage der kommenden Ordnung in Frage stellen konnte. Je
zwingender sich die christlichen Lehren als Basis der inter-
nationalen Sittlichkeit dem klugen Urteil aufdringen, umso
unausweichlicher wird der Gedanke an die ausserchristlichen
Michte, mit denen man auch in Frieden leben muss. Das
praktische Verhalten Russlands gegeniiber den freiwillig einge-
gangenen Verpflichtungen der Atlantic Charta hat einen Mehl-
tau auf grosse Hoffnungen gelegt.

Politis hat 1925 in einer Studie {ber die Beschrinkung
der Souverinitit und den Rechtsmissbrauch im V&lkerrecht der
internationalen Rechtsentwicklung und Rechtspflege einen gross-
artigen Ausblick erschlossen. Er zeigte die ungebrochene Linie
immer weitergreifender Solidaritit und die aus den wachsenden
wirtschaftlichen Verflechtungen entspringenden Bediirfnisse nach
vermehrtem Schutz der internationalen Zusammenhinge, und
er sali das Recht und seine Vertreter in der Fiihrung. Sie
sollten durch die Praxis der Rechtspflege und die Vorarbeit
fiir den Ausbau des positiven Rechts den neuen Forderungen
des Lebens Geniige leisten. Er hatte es schon erlebt, dass seine
engste Heimat Korfu durch einen Akt internationaler Gerech-
tigkeit der gesetzlosen Gewalt eines Eroberers entrissen und
Griechenland zuriickgegeben wurde. Er war selber als Wahrer
und Kiinder des Rechtsgedankens an vielen internationalen Kon-
ferenzen, an hohen Schulen und als Richter am internationalen
Schiedsgerichtshof im Haag hervorragend titig, und hat nicht’
zuletzt das Lebensrecht der kleinern Viélker als auch fiir die
Grossmichte wiinschbaren Elementes der internationalen Ord-
nung glinzend verfochten.

Das alles findet sich auch in seinem letzten Buche, in dem
so viele Seiten die schweizerischen Leser mit besonderer
Freude und Dankbarkeit erfiillen werden,

Aber es ist ein Unterschied zwischen der hochgemuten Stu-
die von 1925 und dem 1942 geschriebenen politischen Testa-
ment. Ein Erdrutsch hat die Entwicklungsbahn zur interna-
tionalen Solidaritit verschiittet. Nicht zerstért vielleicht, aber
einstweilen zugedeckt mit einem Triimmerhaufen gebrochener
Vertrage, geschindeter Kultur, verletzter Menschlichkeit und
Moral. Angesichts dieser Katastrophe ist Politis an seiner wis-
senschaftlich gefestigten Ueberzeugung nicht etwa irre gewor-
den. Aber der Stolz auf das triumphierende Recht ist geschwun-
den. Wir sehen dafiir den Sucher nach den tiefern Fundamenten,
auf denen jede Ordnung beruhen muss, dem sittlichen Unter-
bau, der wieder eine Frage des seelischen Zustandes der Mensch-
heit ist und sich von den religiésen Urkriften nicht 16sen kann.

701



	Internationale Moral

