
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 10-11

Artikel: Entwicklungstendenzen der Familie im neueren Russland

Autor: König, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759484

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Entwicklungstendenzen der Familie
im neueren Russland

Von René König

rH s gibt wohl für die Familiensoziologie kein aufschluss-
"^—l' reicheres Unternehmen als eine Analyse der
Familienentwicklung im neueren Russland, insbesondere in Sowjetrussland.

Allerdings muss man sich dabei von vornherein über
eines im Klaren sein, dass nämlich eine solche Analyse nur
dann fruchtbar sein kann, wenn sie ohne jegliche
Voreingenommenheit, einzig um der Sache willen betrieben wird. Dann
aber vermag sie in der Tat die wertvollsten Resultate für die
allgemeine Soziologie der Familie in der Gegenwart
herzugeben. 1st doch im neueren Russland vor unseren Augen etwas
geschehen, das in der geschichtlich-gesellschaftlichen Entwicklung
der Menschheit ganz einzigartig ist: nämlich im strengen Sinne
ein „Experiment" auf breitester Basis und dies zudem in einem
Lande, das ähnlich wie die USA fast einen ganzen Erdteil
umfasst. Konnte es noch Auguste Comte beklagen, dass der
Soziologie die Möglichkeit des Experiments versagt bleibe, so
ist das in unserem Zeitalter der „planenden Revolutionen"
wesentlich anders geworden. In diesem Sinne wurden in Russland

nach der Oktoberrevolution von 1917 nach einer Totalumformung

der gesellschaftlichen Gesamtentwicklung auch für Ehe
und Familie mit einem Schlage ganz neue Lebensbedingungen
geschaffen. Das Experiment beginnt mit den Dekreten vom
18. und 19. Dezember 1917 betreffend die Ehescheidungsfrei-
heit und die Abschaffung der konfessionellen Ehe1) und erfährt
seine erste präzisere Konturierung mit dem „Gesetzbuch über
die Personenstandsurkunden und über das Ehe-, Familien- und
Vormundschaftsrecht" von 1918. Dieses Experiment wurde in
der Alten und in der Neuen Welt, je nach Einstellung, bald
mit Begeisterung bald mit Entsetzen begrüsst; unangesehen
dieser Werturteile obliegt es jedoch dem Soziologen einfach
zu beobachten, was nun tatsächlich geschehen ist, und diese
Beobachtung ist in der Tat ausserordentlich aufschlussreich.
Zeigt sich doch heute, dass mit diesen Gesetzgebungsakten
zwar gewisse „familienfeindliche" Einrichtungen geschaffen
wurden; gerade unter dem experimentellen Druck, dem dabei
die Familie ausgesetzt wurde, bahnte sich aber eine ganz neue
Entwicklung an (zwischen 1918 und 1936), innerhalb deren sich

') Abgedruckt bei H. Klibanski, Die Gesetzgebung der Bolsche-
wiki, Leipzig und Berlin 1920, S. 139—144.

643



die Familie weitgehend regenerierte und den neuen wirtschaftlichen

und sozialen Lebensbedingungen anpasste. Man greift
wohl nicht fehl, wenn man diese Entwicklung als die
Familienpolitik der Transformationsperiode bezeichnet; in der
Tat handelt es sich hier um eine der schicksalsvollsten Trans-
formationsperioden, die die Familie in der neueren Zeit
durchgemacht hat.

Diese Entwicklung ist zunächst selbstverständlich von
allgemeiner Bedeutsamkeit, erlaubt sie es doch der modernen
Familiensoziologie, den Auflösungserscheinungen der Familie
gegenüber einen gemässigten Optimismus einzunehmen. Dann aber
kommen in dieser Entwicklung auch spezifisch russische
Lebensmotive zum Ausdruck. Nachdem im Laufe eines
Vierteljahrhunderts die ursprüngliche Verblüffung über die Neuartigkeit

des russischen Experiments einer gemesseneren Ueber-
legung Platz gemacht hat, kann man heute durchaus sagen, dass
sich das russische Leben nach der Oktoberrevolution darstellt
als eine höchst eigenartige Mischung neuer Einrichtungen mit
allerältesten Ordnungen. So kann man die Kolchosenwirtschaft
sehr wohl als eine Art bürokratisierten „Mir" bezeichnen; die
Mirverfassung der Landwirtschaft selber, die heute nicht mehr
als so alt wie früher angesehen wird, scheint selber aufzu-
ruhen auf der russischen Grossfamilie2). Auch die
genossenschaftliche Betriebsform des „Artel", die ganz einzigartig
russisch ist (was von der Grossfamilie und dem Mir nicht zu

sagen ist), mag in den Vorstellungen gemeinschaftlichen
Produzierens mit Gemeinsamkeit der Lebensführung noch
nachklingen, wie sie weitgehend die moderne russische Wirtschaft
kennzeichnen.3) Nur muss man, was die Ausgestaltung der
Einzelheiten betrifft, diese Erscheinungen der Moderne von
den älteren sich abheben lassen, wie etwa auch die (im
russischen ebenfalls als Artel bezeichneten) Genossenschaften, die
nach westlichem Vorbild entstanden, vom alten Artel zu
unterscheiden sind; aber es scheint doch allen diesen Erscheinungen
eine Art von gemeinsamer Wirtschaftsgesinnung zu Grunde
zu liegen, die sich in der Schöpfung von einer ganzen Reihe
ähnlicher Wirtschaftsgestaltungen dokumentiert.

2) Eine Entwicklungsgeschichte des Kolchos von der russischen
Grossfamilie und dem Mir her gab jüngstens Alexander Vaatz,
Sowjetische Kollektivwirtschaft, 2. Aufl., 2 Bde, Berlin 1941.

Dortselbst ist auch russische Literatur bis Anfang April 1941 angeführt.
3) Kurz orientiert über das Artel W. D. Prey er, Art. „Artel",

In: Handwörterbuch der Staatswissenschaften, IV. Aufl. Bd. I. Ueber
die Unterscheidung des alten Arteis von den „Genossenschaften"
siehe Paul Apostol, Das Artjel, Stuttgart 1898.

644



Freie Ehe im alten Russland

In engster Beziehung zum Familienproblem lässt sich übrigens

selbst für die radikal neuartig anmutende Einrichtung
der „freien Ehe", die zuerst in den Kreisen der Nihilisteft
gefordert und verwirklicht wurde, ein altes Vorbild aufweisen.
So bestritten gewisse radikale Täufersekten, die sich im XVII.
Jahrhundert von der Staatskirche trennten, die sogenannten
„Priesterlosen" (bespopowtsi), die Möglichkeit einer legalen
Ehe überhaupt. Während nun die Mönche im Zölibat lebten,
gründeten die Laien auf ihre Weise doch Familien, was als
eine Art „entschuldbarer Unzucht" aufgefasst wurde (bei den
Theodosianern). Die Gemässigteren hingegen behaupteten, ganz
ähnlich wie nach 1917, dass die Ehe genau so gut wie durch
den Segen des Priesters durch den Willen der Verlobten
begründet werden könne. Steht aber dies erst einmal fest, dass
die Ehe nur im Willen der Ehepartner gründe, dann folgt
auch, dass diese Ehe jederzeit lösbar ist. Die Auswirkungen
dieser Auffassung, die insbesondere in den Unterschichten des
Volkes (Bauern, Händler und Gewerbetreibende) lebendig war,
waren je nach dem sozialen Milieu sehr verschieden. Auf dem
Lande bauten sich unter dem Schutz der Sitte sehr feste
Familienordnungen auf, in der Stadt entarteten diese Verhältnisse
jedoch leicht. Einerseits herrschte die Meinung, dass die aus
solchen Ehen geborenen Kinder einfach dem Staat zur
Aufzucht zu überlassen seien, andererseits bürgerte sich weitgehend

die Praxis des Kindermords in diesen Kreisen ein4).
Schon früh wurde es notwendig, in Moskau grosse Waisenhäuser

zu gründen, um den verlassenen Kindern der Theodo-
sianer und Altgläubigen (Raskoluiki) Unterschlupf zu bieten,
sodass also nicht einmal die vielbesprochene Erscheinung der
elternlosen Kinder (Besprisorni) für Russland etwas neues
darstellt5). Zudem war die Macht dieser Kreise so gross, dass
selbst das ältere russische Zivilgesetzbuch von 1832, das ganz
auf der kirchlich sakramentierten Ehe aufbaut, für sie eine
Ausnahme zugestehen musste.6). Erst die Toleranzedikte von
1905 und 1906 brachten nach mancherlei Experimenten die
endgültige Legalisierung der Ehe der Schismatiker durch

4) Ueber Kindermord vergl. Richard Gebhard, Russisches
Familien- und Erbrecht, Berlin 1910, S. 58—68.

5) Die Findelhäuser in Moskau (1764) und Petersburg (1770) galten
als die grossartigsten in der Welt, aber die Zahlen der
ausgesetzten Kinder waren auch ungeheuer gross ; vergl. G e b h a r d S. 59.

') Siehe H. Klibanski, Handbuch des gesamten russischen Zivil¬
rechts, Bd. 1, Berlin 1911, § 78.

645



restlose Anerkennung ihrer eigenen Eheformen7). Diese Sekten
erfanden auch neue Zeremonien für die Eheschliessung, die
sich weitgehend auf das Lösen des Zopfes der Braut und den
Ersatz der Mädchenfrisur durch den Frauenkopfputz beschränkten8).

Dasselbe tat im Grunde auch die revolutionäre russische
Gesetzgebung, die sich darüber klar war, dass ein ,formloses"

Eingehen der Ehe bei den Massen unpopulär sein und
sie doch nur wieder der kirchlichen Trauung zutreiben würde8).
So kann nach wie vor die Ehe kirchlich eingesegnet werden
(allerdings wird sie gesetzmässig erst nach ziviler Gutheissung),

die Brautleute können aber auch ihre Ehe vor Zeugen,
im Kreise ihrer Verwandten oder im Arbeiterklub unter
Absingen der Internationale schliessen, wobei es ihnen seit 1927
sogar freigestellt ist, ob sie die Ehe registrieren lassen wollen
oder nicht. Der radikalste Vertreter der freien Ehe, den heute
die westliche Welt kennt, betont ausdrücklich, dass damit die
Lehren von Havelock Ellis, Bertrand Rüssel, Edward Carpenter

verwirklicht seien10) ; genau so ist auch bemerkt worden,
dass die Lehren der Schismatiker im Grunde die gleiche
Meinung vertreten und verwirklichen11), sodass ein weiter Bogen
reicht von der Ehe der Priesterlosen bis zur Ehegesetzgebung
der modernen Sowjetunion12).

Diese Erörterung, nach der im modernen Russland gelegentlich
allerneueste Einrichtungen in gewisser Weise als

Umformungen allerältester Lebensformen auftreten, führt uns mit
Notwendigkeit zur Frage nach der älteren Familienverfassung in
Russland. Hier ist zunächst festzustellen, dass der 1832 in

7) Vgl. zum Ganzen Anatole Leroy-Beau lieu, L'empire des
tsars et les russes, 3 Bde, Paris 1883—89; Marianne Weber,
Ehefrau und Mutter in der Rechtsentvvicklung, Tübingen 1907, S. 352
bis 355; Pierre Chaplet, La famille en Russie soviétique, Paris
1929, S. 140—49.

8) D m i t r i j Zelenin, Russische (ostslavische) Volkskunde (In:
Grundriss der slavischen Philologie und Kulturgeschichte), Berlin und
Leipzig 1927, S. 317. Dort auch über die „geheimen Hochzeiten"
der Altgläubigen, S. 318/9. Dabei erscheint als Hauptaufgabe des

Hochzeitszeremonials die Anerkennung der Ehe durch die Gemeinde,
S. 305. So schon Leroy-Beaulieu, III, S. 439.

°) I Mag ids on, Das sowjetrussische Eherecht unter besonderer
Berücksichtigung des Eheauflösungsrechtes, Leipzig 1931, S. 8/9, 16/7.
Ueber. die Schaffung eines neuen Zeremonials siehe L. Trotzki,
Fragen des Alltagslebens, Hamburg 1923, S. 68—75.

10) V. F. Cal verton, Der Bankrott der Ehe (Bankruptcy of
Marriage), deutsche Uebersetzung, Dresden 1931, S. 165.

n)M. W eber, S. 354 ; Leroy-Beaulieu, III, S. 437/8.
12) P Chaplet, S. 146.

646



Kraft gesetzte „Swod Sakonow" (Gesetzessammlung)13) einzig

die adeligen Grundbesitzer und Beamten, die sehr dünne
Schicht städtischer Kaufleute und Handwerker und die ganz
wenigen freien Bauern umfasste, während er die leibeigenen
Bauern ausschloss, die doch die überwältigende Majorität
darstellten. So lebten diese Bauern ausserhalb des gesatzten
Rechtes weitestgehend nach Sitte und Brauch. Das 1910 im
Entwurf vorgelegte Zivilgesetzbuch ist bekanntlich nie in Kraft
getreten, sodass der Swod Sakonow bis zur Oktoberrevolution

gültig blieb. Betrachten wir nun zunächst die Volksordnung,
nach der — wie gesagt — die Majorität der Russen lebte.

Die Familie in der Volksordnung

Beim ersten Anblick der Familie in der russischen
Volksordnung tritt ihr ausgesprochener Gruppencharakter hervor.
Dieser kommt in den verschiedensten Ausgestaltungen zum
Ausdruck. Vor allem in der starken Sippenordnung, dann aber
auch in der für Russland so bezeichnenden „Grossfamilie",
bei der eine Gruppe von Brüdern in Hauskommunion
gemeinschaftlich lebt und unter der Leitung eines einheitlichen
Oberhaupts (Vater, Grossvater, Aeltester) auf gemeinsam besessenem

Lande (in ungeteilter Erbengemeinschaft) gemeinsam
wirtschaftet14). Diese Grossfamilie finden wir bei den eigentlichen
Grossrussen wie bei den Weissrussen und Kleinrussen bis in
die Karpathen hinein, im übrigen spielt sie auch eine höchst
bedeutsame Rolle bei den anderen Völkern des russisch-eura-
sischen Raums15). Daneben stehen dann selbstverständlich
auch Einzelfamilien stark patriarchalischen Charakters mit Kaufehe

und Frauenraub, die sich zur Dorfgemeinde oder sonstigen
genossenschaftlichen Gebilden zusammenschliessen. Dieser letztere

Typus der Familie überwiegt ganz eindeutig bei den
Westslaven (Polen, Tschechen, Wenden), während bei den Russen
immer wieder die Grossfamilie auftritt wie übrigens auch bei
den Südslaven. Neben dem ausgeprägten Gruppencharakter die-

13) Von Klibanski wurde Bd. X (Zivilgesetzbuch) ins Deutsche übersetzt

(Berlin 1902). Neue Ausgabe mit Kommentar von H K 1 i b a n s -
k i in Anmerkung 6 angeführt.

u) Diese Qrossfamilie mit stark „kommunistischer" Eigentunisordnung
erscheint heute nicht mehr wie früher als Urform der Eigentumsordnung

(Sumner Maine, de Laveleve, teilweise auch

Bücher), vielmehr hat sie sich als auf bereits recht hoher und
komplizierter Entwicklungsstufe stehend herausgestellt. Darüber und
überhaupt über das Problem der Qrossfamilie in Russland
unierrichtet neuerdings besonders gut Paul Vinogradoff, Outlines
of Historical Jurisprudence, 2 Bde, Oxford 1920/22, Bd. 1.

42 647



ser Familientypen fällt als zweites Moment ihre ausserordentlich

strenge patriarchalische Ordnung auf, die Frauen und Kinder

in ein ausgesprochenes Gewalt- und Unterwerfungsverhältnis

zum Familienoberhaupt bringt (und die damit von
unserer westlichen eheherrlichen Gewalt sorgsam unterschieden
werden muss). Bei den europäischen Russen ist an sich der
Patriarchalismus — gemessen am radikalistisch-extremen
römischen Recht — verhältnismässig gemildert; mit der
Entscheidung über die Schollenpflichtigkeit und die Leibeigenschaft

des Bauern, die seine endgültige Unterwerfung unter
den Gutsherrn besiegelte, verhärtete sich aber dieser
Patriarchalismus auch innerhalb der Bauernfamilie ganz ausserordentlich

(Ende des XVI. Jahrhunderts). Viel radikaler wirkt sich
hingegen bei den anderen Völkern des russischen eurasischen
Raums — vor allem unter dem Einfluss des Islam — der
Patriarchalismus aus, der Frauen und Kinder in der entschiedensten

Weise der Verfügungsgewalt des Familienoberhaupts
unterwirft16). Bei diesen Völkern (insbesondere in Kaukasien,
Daghestan, Kalmykien, dann aber auch in Turkmenien,
Usbekistan, Tadshikien, Kirgisien und vielen anderen Völkern des
Ostens und Nordens) wirkte sich dann auch die Oktoberrevolution

als eine wahre Befreiung von einem unerträglich
gewordenen Joche aus, das von den islamischen Mullahs nur immer
bekräftigt worden war17). Es entstand ein wahrer Wirbelsturm
der Befreiung, dessen Widerhall weit über die russischen Grenzen

hinaus die benachbarten mohammedanischen Völker ergriff,
wie ich selber auf Reisen in der östlichen Türkei in den
Jahren 1925 und 1926 beobachten konnte; auch hier fiel
zugleich mit der alten patriarchalischen Ordnung der Schleier
der Frauen, es kam die europäische Kleidung auf, das
lateinische Alphabet für die türkischen Sprachen (worin die
Sowjetunion vorangegangen ist), Unterrichtsmöglichkeiten für die
weibliche Jugend wurden geschaffen, bis 1931 die Frauen auch
ins türkische Parlament einzogen. Für den staunenden Beobachter

war es fast unbegreiflich, mit welcher Geschwindigkeit
die alten Formen (insbesondere Kaufehe und Kinderehe)
abbröckelten und mit welcher Selbstverständlichkeit von den
neuen Lebensformen Gebrauch gemacht wurde. Dies ist wohl
ein Zeichen dafür, dass die alte Ordnung schon lange unter-

15) Ueber die Verbreitung der Qrossfamilie siehe jüngstens Zdenko
V i n s k i, Die südslawische Qrossfamilie in ihrer Beziehung zum
asiatischen Qrossraum, Zagreb 1938, S. 48 ff.

16) Ueber das Familienrecht des Islam orientiert jetzt am besten Reuben

Levy, An Introduction to the Sociology of Islam, 2 Bde,
London 1931/2, vor allem Bd. I.

17) Fannin a W. Halle, Frauen des Ostens, Zürich 1938.

648



höhlt war und dass es nur eines kleinen Anstoss.es bedurfte,
um das ganze Gebäude zum Einsturz zu bringen. Allerdings
darf dabei nicht übersehen werden, dass es noch jahrzehntelanger

Anpassung bedürfen wird, bis in diesen östlichen
Ländern die neue Ordnung ins Gleichgewicht kommen kann;
wahrscheinlich wird sich auch im russischen eurasischen Raum ein
Ausgleich zwischen Altem und Neuem herstellen, wobei
entscheidend sein wird, ob der Islam sich innerlich neuzubeleben
und vor allem zu entwickeln vermag (da er seiner ganzen Struktur

nach weitgehend patriarchalisch orientiert ist). Vorläufig hat
die Sowjetunion noch mit dem Verbot der „Bytverbrechen"
(Verbrechen, die aus der Befolgung der überkommenen Sitte
entspringen) stark gegen die alte Ordnung anzukämpfen,
vorausgesetzt dass sie es nicht vorzieht — mit dem typisch
sowjetischen Realismus — einen provisorischen Kompromiss
zwischen Altem und Neuem zu schliessen18). Die Frage, die wir
hier erst ganz vorläufig stellen, ist nun die, ob mit der
berechtigten Ueberwindung des überalterten und erstarrten
Patriarchalismus, die sich vor allem als Frauen- und Kinderbefreiung

auswirkt, auch der Gruppencharakter der Familie
überwunden worden ist zu Gunsten irgendeiner lockeren
Assoziationsform von Mann, Frau und Kindern. Wir werden später
sehen, wie unter neuen Daseinsbedingungen der Gruppencharakter

der Familie sich in der neuesten Zeit wieder aufzubauen
beginnt.

Die geschilderte patriarchalische Familienordnung, die wir
hier als die vorherrschende Familienform des Bauerntums
gezeichnet haben, ist aber wohl weitgehend die Grundform der
russischen Altfamilie überhaupt. Das heisst, wir finden sie
auch bei den Handel- und Gewerbetreibenden, beim niederen
und höheren Adel19), wie aus dem „Domostroi" hervorgeht,
einem Familien- und Hausbuch aus dem XVI. Jahrhundert29).
Im Grunde begriff ja das Volk selbst das Verhältnis des

18) Darüber an einem Beispie] Iskrow Karadsche, Eherecht der
Turkmenischen SSR, Breslau.

1!)) C h a p 1 e t, S. 61 ff.
20) Le „Domostroi", traduit par E. Duchesne, In: Revue de l'Histoire

des Religions, Bd. 50, 1904, S. 13—38. Nur eine kleine Probe
über die Kindererziehung im Domostroi: „Comment il faut élever
ses enfants et les sauver par la terreur. Punis ton fils dès
sa jeunesse: il t'assurera une vieillesse paisible, et il sera la parure
de ton âme. Ne faiblis pas en battant ton fils: si tu le frappes
avec un bâton, il n'en mourra pas, il n'en sera que plus -sain:
car, en frappant son corps, tu sauves son âme de la perdition
Ne lui donne pas de liberté dans sa jeunesse, mais brise-lui
le coeur, tandis qu'il grandit, s'il résiste et n'obéit pas " (S. 28/29).

649



Zaren zu seinem Lande (Mütterchen Russland) und zu seinen
Völkern als ein patriarchalisches Gewaltverhältnis. Für den

grösseren Teil des Volkes blieben nun diese Zustände mit
weitestgehender Unterdrückung der Frauen und Kinder bis tief
ins XIX. Jahrhundert hinein erhalten, wo sie uns noch Ostrowski
in seinem Theater zeichnet. Einzig in den obersten Klassen der
Gesellschaft sollte sich schon früh eine neue Entwicklung
anbahnen. Während im alten Moskau die Ehefrauen und Töchter

der wohlhabenden Leute ursprünglich von der Umwelt
abgesondert und wie in einem Harem gehalten wurden21)>
beginnen sie unter Peter dem Grossen allmählich in der Oef-
fentlichkeit zu erscheinen. Noch am Ende des XVII.
Jahrhunderts hat die Ehe der oberen Klassen eindeutig den
Charakter einer Kaufehe, die durch Heiratsvermittler eingeleitet
wird, wie es bei Grigorij Kotoschichin in seiner Beschreibung
der Herrschaft des Zaren Alexej Mihajlowitsch dargestellt wird
(um 1664/65)22). Unter den Zarinnen Elizabeth und Katharina
kam dann der entscheidende Umschwung, den schon Peter
der Grosse vorbereitet hatte, und dieser Umschwung erschien
durchaus wie eine „Revolution von oben", der grosse Teile
des patriarchalischen Systems zum Opfer fielen. War dies ein
Fortschritt, so bedeutete es doch zugleich die Begründung
einer neuen Spannung in der russischen Gesellschaft, indem
jetzt die Oberschicht nach europäischem Vorbild und das Volk
nach altem patriarchalischem Gesetze weiterlebte. Beide Schichten

trennten sich in der Folge immer mehr voneinander, bis
die „Narodniki" im XIX. Jahrhundert, abgestossen. von der
Auflösung der oberen Gesellschaftsschichten, in romantischem
Ueberschwang das Bauernvolk wieder entdeckten und
buchstäblich ins Volk gingen. Die Spannung zwischen Oberschicht
und Unterschicht war von jeher vom kleinen Beamtenadel
besonders schmerzlich empfunden worden, aus dessen Kreisen
sich auch weitgehend die Sozialkritiker der neueren Zeit
rekrutierten.

| Das Familienrecht im XIX. Jahrhundert

Am Anfang der eigentlich kritischen Periode der
Familienentwicklung steht nun die Gesetzessammlung des Swod Sako-

now, dessen Familienrecht, das — wie gesagt — nur für die
oberen Klassen galt, eine höchst eigentümliche Mischung von

21) Z e 1 e n i n S. 341/42.
22) Vgl. Jules Patouillet, Ostrowski et son theatre des moeurs

russes, Paris 1912; vor allem Wassilij O. Kliutschewskij,
Geschichte Russlands, 4 Bde, Stuttgart 1925/26, III, S. 267 ff;
Ch.aplet, S. 83—95; Fannina W. Halle, Die Frau in
Sowjetrussland, Berlin 1932, S. 45 ff.

650



Altem und Neuem darstellt. Schon die alte Russkaja Pravvda,
die auf die städtischen Verhältnisse zugeschnitten war, hatte
(im Sinne des gemilderten Patriarchalismus ältester Zeit) der
Frau volle Geschäftsfähigkeit zuerkannt und sie nach dem Tode
ihres Mannes zur Hausherrin gemacht-'3). Dieser gemilderte
Patriarchalismus war in der Folge zum Verschwinden
bestimmt; er lebt einzig weiter in bestimmten Ermahnungen
des Domostroi an den Ehemann, die moralischen Rechte seiner
Ehefrau zu respektieren (Domostroi, Art. 20), wenn auch diese
Ermahnungen in der Abfassungszeit des Buches weitestgehend
platonisch blieben24). Im Swod Sakonow schwingen noch deutlich
dieselben Töne mit, wo von den persönlichen Beziehungen der
Ehegatten zueinander die Rede ist (§§ 106, 107) und der Mann
ermahnt wird, „seine Frau wie seinen eigenen Leib zu lieben,
mit ihr in Eintracht zu leben, sie zu achten, zu beschützen,
ihre Mängel zu entschuldigen und in ihrer Krankheit ihr
Erleichterung zu schaffen". Darüber hinaus aber erhält die Frau
volle Geschäftsfähigkeit und Sondereigentum (§§109, 110, 114,
115)25). Weiter wird die väterliche Gewalt durchgehend durch
eine ausgesprochen „elterliche Gewalt" ersetzt (§§ 164, 165,
172 ff, 180 ff). Daneben aber finden sich noch immer gewisse
Ueberiebsel aus dem patriarchalischen Familienstadium, so vor
allem die ausschliesslich religiöse Sanktionierung der Ehe (mit
Ausnahme der Ehe bei den schismatischen Sekten, die im
§ 78 eine besondere Regelung erfährt), was sich vor allem in
einer ausserordentlichen Erschwerung der Ehescheidung
ausspricht (§§ 45—56)2G); vor allem wird jede Ehescheidung auf
Grund gegenseitiger Uebereinstimmung ausgeschlossen (§ 46),
was relativ früh schon zur Forderung nach einer grundsätzlichen
Reform des orthodoxen Ehescheidungsrechtes führte27). Interessant

ist ferner die Bestimmung, dass den Kindern ohne
Einwilligung der Eltern das Eingehen der Ehe untersagt ist (§ 6),
und zwar gilt dies selbst bei Grossjährigkeit der betreffenden
Personen28). Allerdings wird dann diese Bestimmung durch die
!1) W e b e r, S. 346. Vgl. Joh. Phil. Oust. Ewers, Das älteste Recht

der Russen, Dorpat 1826, S. 327; Kliutschewskij, 1, S. 276 ff.
24) Chap let, S. 76-81.
26) Hier liegt in der Tat eine ganz ausserordentliche Ueberlegenheit

des russischen Rechtes über die meisten anderen Rechte, vol. Gebhard

S. 72 ff.
26) Siehe Gebhard, S. 17—36.

27) G e b h a r d S. 19/20, 29/30.
28) K1 i b a ns k i, Zivilrecht, S. 4. Auffällig ist die — auf ähnliche

Entwicklungen zurückweisende — Parallele mit dem neueren chinesischen

Familienrecht, siehe Provisorisches Zivilgesetzbuch der
Chinesischen Republik Art. 1338, 1360. Vgl. dazu Sing Ging Su, The
Chinese Family System, New York 1922, S. 54—64, insbesondere
S. 56, 59 und auch 79.

651



Auflage gemildert, dass die Eltern sich nicht nur um die
Berufsausbildung der Söhne, sondern auch um die Verheiratung
der Töchter zu kümmern haben (§ 174). Ganz stark in die
Richtung des Patriarchalismus mit ausgesprochenem Ahnenkult

weist aber jene Bestimmung, die den Kindern den Eltern
gegenüber Achtung bei Lebzeiten und auch über den Tod
hinaus zur Pflicht macht (§ 177)29). Veraltet ist schliesslich
das überspannte Züchtigungsrecht der Eltern den Kindern
gegenüber, wie überhaupt der Kinderschutz völlig ungenügend
ist30).

Was nun hier an neuen Momenten der Familiengestaltung
für die oberen Klassen auftritt, begann sich seit der
Aufhebung der Leibeigenschaft (vom 19. Februar 1861) auch für
das Bauernvolk anzubahnen. Seit jener Zeit lastete nur noch
der Druck der Gemeinde und des Mir auf den Bauern, die
jedoch vielfach aus den Grossfamilien und auch aus der
Gemeinde sich zu lösen begannen, was nicht ohne Unruhen vor
sich ging31). Diese Unruhen wurden die unmittelbare Voraussetzung

für die Stolypinschen Reformen (seit 1906). In sehr
kurzer Zeit hatten 25 o/0 aller zu einem Mir gehörenden Höfe
ihren Wunsch auf Austritt aus der Feldgemeinschaft geäussert,
in den Jahren von 1907—1916 waren es 47 o/o, von denen
bis 1916 ca 40 o/0 bearbeitet wurden32). Diese Reformen sind
bekanntlich durch den ersten Weltkrieg unterbrochen worden,
nach dem dann alle weitere Entwicklung von der Revolution
in die Hand genommen wurde. Die Stolypinschen Reformen
hatten aber nicht nur wirtschaftliche Folgen für die Bauern,
vielmehr waren sie es, die der russischen Altfamilie beim
Volk den entscheidenden Stoss versetzten, sodass nun sogar
auf dem Lande die Klein- oder Gattenfamilie ohne den
ausgeprägten Patriarchalismus sich entscheidend durchzusetzen
begann.

Auflösende Tendenzen im XIX. Jahrhundert

Das entscheidende Resultat der vorstehenden Ausführungen
ist, dass die eigentliche Auflockerung der patriarchalischen
Altfamilie bereits um die Wende vom XVIII. zum XIX.
Jahrhundert (bei den Oberklassen) vollzogen ist, wie der Swod Sa-
konow trotz aller altertümlichen Elemente deutlich erkennen
lässt. Im XIX. Jahrhundert entwickelt sich nun die russische
Familie weitgehend auf der damit eröffneten Bahn und treibt

29) Auch dafür finden wir die Parallele im neueren chinesischen
Familienrecht, Sing Oing Su, S. 84 ff.

30) Gebhard, S. 37 ff., 41.

31)Vgl. Va atz, S. 35—47.
32) Va atz, S. 50/1.

652



sehr schnell — lange vor der Oktoberrevolution — ausgesprochen

krisenhaften Erscheinungen entgegen, sodass man durchaus
den Satz wagen kann, dass alle die Elemente der
Familienauflösung, die 1917 explosionsartig hervortreten, bereits vorher

da sind, wie überhaupt die Auflösung der Familie durch
die bürgerlich-kapitalistische Oesellschaft auch für das übrige
Europa eine schlechterdings nicht zu leugnende Tatsache
darstellt. Ein Meilenstein dieser Entwicklung ist die grosse Krise
der vierziger Jahre, während der die ersten Nihilisten (auf den
Spuren der Dekabristen) ihr propagandistisches Zerstörungswerk
beginnen. Aber sie hätten dies zweifellos nicht tun können,
wenn nicht schon vorher die strenge Ordnung der russischen
Altfamilie gelockert gewesen wäre, genau wie auch die
Auflösung der patriarchalischen Familie beim Bauern erst nach
der Aufhebung des traditionellen Unterwerfungsverhältnisses
unter den Gutsherrn ihren Anfang nehmen, konnte. Die
unmittelbare Tätigkeit der ersten Nihilisten fand zwar ein rasches
Ende in Sibirien, ihnen aber folgt der moderne Roman, allen
voran Tschernischewski, dann Turgenjew, Gogol und die ganze
Reihe weiter bis zu Tschechow und Gorkij. Ein Fanal auf
diesem Wege ist die höchstpersönliche Ehe- und Familienkrise

bei Tolstoi mit ihren täuferisch-asketischen Tendenzen.
Dieser Asketismus findet im übrigen seine Parallele in den
zahllosen Scheinehen junger Mädchen, die damit aus der
häuslichen Obhut sich befreien, ohne dennoch die ehelichen
Beziehungen mit ihrem Gatten aufzunehmen. Der geschlechtliche

Libertinismus beschränkt sich weitgehend auf die oberen
Klassen; bei den Nihilisten bleibt er zu Anfang blosses
Postulat, dem in der Wirklichkeit eine ausgesprochene Askese
gegenübersteht (wie übrigens auch bei vielen Vorkämpferinnen
der „freien Liebe" zur Zeit der Revolution). Die ganze
Bewegung wird dann schliesslich aufgefangen durch die romantische

Verklärung des Bauertums bei den Narodniki, wobei
allerdings gerade hier die Frauenbefreiung ihre ersten praktischen

Früchte trägt in der sozialen Arbeit der Studentinnen33).
Wenn Ehe und Familie in dieser Zeit und in diesem Kreise
erschüttert werden, so geschieht dies vor allem als ideologische
Erschütterung der alten Formen, spielt sich doch überhaupt
das ganze Leben Russlands im XIX. Jahrhundert im Zwielicht
zwischen Philosophie und Wirklichkeit ab, wie Tolstoi in „Krieg
und Frieden" einmal bemerkt. Letzten Endes war ja selbst die
Bewegung der Narodniki, so edel sie in ihren Motiven sein
mochte, nichts anderes als ein Ausweichen vor der Wirklichkeit,

wie es später Lenin mit aller Klarheit sagen sollte:34). Und
33) F. W. Halle, Die Frau in Sowjetrussland, S. 63 ff.
3i) Vgl. Valentin Qitermann, Narodniki und Marxisten, In: Rote

Revue XVI (1936/37).

653



wenn diese Bewegung mit der Wirklichkeit in Berührung kommt,
dann endet es leicht mit einer Katastrophe; dies zeigt der
Selbstmord der Elisabeth Diakonowa (1902) und so mancher
anderer Studentin, eine radikale Entscheidung, die im Grunde
von dem Selbstmord oder dem Gattenmord so vieler am
Patriarchalismus verzweifelnder Bauernfrauen35) sich nur
unwesentlich unterscheidet. In beiden Fällen handelt es sich um
individuelle Reaktionen; die Philosophie aber.kommt erst dann
zur Wirklichkeit, wenn „sie die Massen ergreift" (K. Marx).
Das ganze Problem ist nun also auf die Frage zugespitzt,
wie sich der Uebergang von der Philosophie zur Wirklichkeit
bewerkstelligen lasse. Die ersten positiven Wegstufen für diesen

Uebergang wurden ausgerechnet durch den Anarchismus
ausgeschlagen: der Fürst Krapotkin war es, der neben den
individuellen Anarchismus den Gruppenanarchismus stellte und
die geschlossene Gemeinde als die Urzelle der Ueberwindung
des bisherigen Staatswesens36). Damit war die Gruppe als
Grundgestalt alles sozialen Febens wieder entdeckt, wobei
zugleich Krapotkin mit seinem Begriff der „gegenseitigen Hilfe"
den Grundmechanismus des Gruppenlebens auf den präzisesten
wissenschaftlichen Ausdruck brachte37). Damit war aber
zugleich für die Familie eine neue Entwicklung angebahnt, die
zudem — wie wir gesehen haben — ihre Wurzeln tief in
der Vergangenheit russischen Febens findet, so wahr sich die
russische Familie von jeher durch einen ausgesprochenen
Gruppencharakter ausgezeichnet hat (von dem der Patriarchalismus

35) Wurde doch das Recht des Ehemannes, seine Frau zu verprügeln,
erst 1853 aufgehoben.

36) Sehr aufschlussreich dafür die Ausführungen bei Peter Krapotkin,
Memoiren eines Revolutionärs, 2 Bde, Stuttgart 1908, wo er

das Resultat seiner Erfahrungen in Sibirien zusaminenfasst: „Sodann
ging mir ein Verständnis nicht nur für die Menschen und den
menschlichen Charakter, sondern auch für die Triebfedern des sozialen

Lebens auf. Die konstruktive Arbeit, die von der namenlosen
Menge getan wird, aber so selten in den Büchern Erwähnung
findet, und die grosse Bedeutung dieser konstruktiven Arbeit für
die Entwicklung sozialer Formen trat mir überzeugend vor Augen.
Wenn ich zum Beispiel beobachten konnte, wie sich die Ducho-
borengemeinden in der Amurgegend ansiedelten, wenn ich sah,
welchen ungeheuren Vorteil ihnen ihre halbkommunistische brüderliche
Organisation gewährte, wenn ich erkannte, wie wunderbar ihre
Ansiedelungen, im Gegensatz zu all den Misserfolgen der
staatlichen Kolonien ringsumher, in Blüte standen, so lernte ich damit
etwas, das sich aus Büchern nimmer lernen lässt." I, S. 2S0/1.

37) P. Krapotkin, Gegenseitige Hilfe in der Entwicklung, Leip¬
zig 1908.

654



zu trennen ist). Diesen in die Zukunft weisenden Ansätzen steht
seit Anfang des XIX. Jahrhunderts einzig entgegen die
geschlechtliche Libertinage der oberen Klassen, wo die Auflösung

der Familie seit Peter dem Grossen reissende Fortschritte
gemacht hat, wie ein Blick in eine beliebige Sittengeschichte
Russlands lehrt3s). Dazu kommt noch der erotische Aufstand
der späten Nihilisten, wie etwa aus dem „Ssanin" von Artzi-
baschew und dem daraus sich herleitenden „Ssaninismus"
hervorgeht. Sehr bezeichnend schreibt hier der deutsche LJeber-
setzer in seiner Einleitung: „Man warf Bomben zum Morgen-
imbiss und machte Expropriationen zum Nachmittagstee —
am Abend hing man am Galgen, — eine Tageseinteilung, die
auf die Dauer auch den kaltblütigsten Menschen in besondere
seelische Schwingungen versetzen kann. —• Derartige Vibrationen

lösen sich am leichtesten in geschlechtlichen Reizen
aus; die terroristischen Gruppen der Anarchisten waren die
ersten, in denen die praktische Ausübung der freien Liebe
zur Notdurft wurde33)." Im Ganzen kann man sagen, dass
die geschlechtliche Libertinage weitgehend zu den Auflösungsprodukten

der bürgerlichen Welt gehört und mit der eigentlichen

proletarischen Bewegung nichts gemeinsam hatiJ).
(Schluss im nächsten Heft.)

38)Z. B. Curt Moreck, Kultur- und Sittengeschichte der neuesten
Zeit, Dresden 1928, Bd. II, S. 307-382.

S9)Mich. Petr. Artzibaschew, Ssanin, Einleitung von A. Vil¬
lard, 6. Aufl. München und Leipzig 1909, S. XI.

40) 011 o Rühle, Illustrierte Kultur- und Sittengeschichte des Prole¬
tariats, Berlin 1930, S. 484 ff.

655


	Entwicklungstendenzen der Familie im neueren Russland

