
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 9

Artikel: Selbstlosigkeit

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Selbstlosigkeit
Von Erich Brock

Geschichte des Altruismus

\/ om Aufstieg des Christentums bis auf Nietzsche war
* Moral, mindestens als Appell an den Menschen, fast

gleichbedeutend mit dem, was man im 19. Jahrhundert durch
ein hässliches, aber treffendes Wort mit Altruismus zu
bezeichnen begann. Die teilweise zwiespältige Stellung, welche
von der Ueberlieferung dem Stifter des Christentums zu
diesem Fragengefüge beigelegt wird, halten wir hier jenseits
unserer Betrachtung. In den anderthalb Jahrtausenden der
abendländischen Gesamtkirche, in welchen mystisch-asketische
Strebungen vorherrschten, war die Bedeutung des Altruismus
vordringlich die, das natürliche Ich des Menschen abzutöten
zugunsten des höheren Ich, welches dann im selben Masse
sein Leben in Gott zu regen beginne. Also der letzte Sinn
des Altruismus ist hier, vorläufig und roh gesagt, Egoismus.
Die Antike hatte weder den Altruismus noch den Egoismus
in dieser letzten heilsbedingten Absolutheit gekannt. Der
Protestantismus, welcher an die Stelle der ausser- und überweltlichen

Askese die innerweltliche setzte, löste den Menschen
von allen Ansprüchen auf ein gegenwärtiges erlebbares Heil
ab und suchte ihm auch jeden darauf bezüglichen „Egoismus"
durch die blinde Unterwerfung unter den „Nächsten", wie er
ist, zu ersetzen. Es sollte sogar die unmittelbare Beziehung
auf Gott darin untergehen: der Nächste soll gleichsam diesseits

der gegenwärtige Gott des Menschen sein, und in einer
grauen Zukunft werde diesem das entsprechende Verhalten
auf Grund des verwickelten Als-ob lutherischen Heilsdenkens
aus einer Anweisung in Barauszahlung verwandelt. Der nach-
reformatorische Katholizismus zeigte weithin ähnliche Einstellungen.

Auch hier setzte nun die totale Askese ein, die
innerweltliche, die weitgetriebene Abschneidung vom Selbst und von
Gott. Im Jesuitismus besteht zumittst die Strebung, die
unmittelbare Verbindung des Menschen zu Gott in Gebet und
Versenkung zugunsten der mittelbaren im „Wirken zu Gottes
Ehre" stark einzuschränken.

Der eigentliche Sinn jener altprotestantischen Lehre wurde
vielfach erst in ihrer grundsatzstarken Erneuerung durch Go-
garten klar: Sie ist eine reine Reaktion der „Existenz" gegen
die „Idee", der rein faktischen Härte des dem Menschen Aeus-
seren und Anderen gegen die selbstselige Auflösung aller
Dinge ins Innere, wie sie die Mystik bis zur Unzucht mit sich

564



selbst und Zerrüttung getrieben hatte. (Theologisch gesagt, eine
Ausspielung des Willens Gottes gegen seinen Verstand, eine
Reaktion des Scotismus gegen den Thomismus.) Wie gewöhnlich
sahen zwei zu gegenseitiger Ergänzung berufene Standpunkte nur
ihren Gegensatz. Folgerichtigerweise wird dann von Gogarten
wie schon von Calvin auf Grund dieses Verhältnisses von
Mensch zu Mensch die Gemeinschaft aus einem wahren Hassgeist

gegen den Menschen heraus im Sinne einer göttlichen
Strafanstalt entworfen. Die liberale Auffassung des Altruismus
innerhalb des Protestantismus fusste, von pietistischen Strömungen

unterbaut, auf der kaum ganz klaren Forderung der
„Liebe" als eines vorwiegend gefühlsmässigen Dranges, dem
Nächsten zu helfen, bis zu den Ideen vom Reich Gottes auf
Erden bei den Religiös-Sozialen. Und da diese Hülfe sich weit
mehr auf irdische Dinge bezog als früher — andererseits in
jener Reichsidee der Gedanke eines diesseits sinnvollen und
vernünftigen Zustandes für alle gefasst wurde — da schliesslich

die Idee der Liebe im Masse ihrer tatsächlichen
diesseitigen Verlebendigung immer die Liebe zu dem Andern und
zu sich selbst einschliesst: so wagten sich hier nun die
vorprotestantischen Ansätze einer gewissen Gleichberechtigung
des Ich und des Nächsten wieder kräftiger hervor. Jedoch
herrschte hier wie in verweltlichteren Formen die optimistische
Anschauung, die wohlverstandenen Belange beider Pole fielen
letztlich zusammen; und so kam es erst mit Nietzsche zu der
Schlacht der Grundsätze: hie Egoismus, hie Altruismus.

Nietzsche versucht, diesen Gegensatz wieder in seine
Absolutheit einzusetzen, nun aber von der andern Seite her. Ihm
ist die Sache im Grunde schon darum für den Egoismus
entschieden, weil dieser das Natürliche sei. Man kann sich diese
Position in unserem Zusammenhang folgendermassen auf
wesenhaftere Weise ausdeuten: Die unentwurzelbare Zähigkeit
des reinen Altruismus beruhte nicht auf einer Grundsatzklarheit,
sondern darauf, dass in den Zeiten stärkster Geburtlichkeit
und Sterblichkeit die Menschen infolge der überaus intensiven
Auslese mit einer solchen Stärke der Natur in die Welt kommen,

dass es in der Tat zu genügen scheint, ihnen die
Selbstbejahung ihrer Natur als das Schlechte hinzustellen; denn
es wird schlimmstenfalls imrçer noch übergenug davon' bleiben.

Im Augenblick aber, wo diese Auslese unvergleichlich
herabgesetzt ist, wird die Lage von Grund auf anders. Allerdings

gibt es auch eine (vielleicht noch widerwärtigere) Selbstsucht

des Schwachen; und überhaupt ist die Schwächung
durch jene zivilisatorische Entwicklung nicht derart, dass nun
im selben rohen Verhältnis der Umkehrung Egoismus an die
Stelle von Altruismus gesetzt werden könnte. Aber es wird
dann nötig, die Prinzipien zu prüfen.

565



Widersinn des absoluten Altruismus

Schon der Neuplatoniker Porphyrius, dessen Scharfsinn sich
in dem ruhelosen und erfolgreichen Vernichtungseifer der
Christen gegenüber seinem gegen sie kritischen Werke spiegelt,

wies auf die Sinnwidrigkeit jeder Theorie eines absoluten

Altruismus mit Klarheit hin. Wenn es dem Menschen
im letzten gut ist, sich zugunsten seines Nächsten aller
irdischen, ja laut innerweltlicher Askese auch aller greifbaren
geistlichen Güter zu berauben — so tut offenbar der
absolute Altruist dem Nächsten im eigentlichen Sinne ein
Uebel an, wenn er ihm die eigenen irdischen Güter
aufnötigt. Wenn nun alle Menschen gut wären, was doch angestrebt
werden muss, so müssten alle verzweifelt nach einem Ueber-
lebenden suchen, der noch „so gut" wäre, sich jenes Uebel
antun zu lassen. Wenn aber umgekehrt dies eben das Gute
wäre, zum eigentlichen Heil des Nächsten dessen
irdische Güter zu übernehmen, so müssten nun wiederum die
eigentlich Guten zu diesem Zweck ihr Heil hintanstellen und
dem Nächsten diese Güter wieder abnehmen. Der Widersinn
kommt schon darin zum Ausdruck, dass im Mittelalter z. B.
Armut und Elend öfters als durch den göttlichen Weltplan
gerechtfertigt hingestellt wurden, weil sonst niemand Anlass
und Gelegenheit zu Wohltätigkeit und Selbstverleugnung dabei
hätte. Ja, Clemens Alexandrinus verwandte das ausdrücklich
als Beweisgrund gegen jeden Kommunismus.

Es handelt sich uns hier nicht darum, einen im Kern edlen
Antrieb lächerlich zu machen, sondern eine schon in ihrer
ersten Systematisierung brüchige Lehre zu Ende zu denken,
um ihre praktische Selbstdementierung in der Geschichte auch
theoretisch zu verstehen. Was sich uns hinter dem Spiel der
ineinander umschlagenden Gegensätze enthüllt, wenn wir so den
absoluten Altruismus zu Ende denken wollen, ist, dass Ich
und Du wesenhaft verknüpft sind, und sobald das eine
vernichtigt wird, auch das andere keinen Bestand hat. Dem Du
sollte hier alles zugeschoben werden; dadurch wird erst klar,
dass es so zum blossen Mittel gemacht wird — zum Mittel
des schliesslich egoistischen Zweckes, sich selbst zu brutali-
sieren. An die Stelle des gehassten Ichs wird ein gleichgültiges

fremdes Individuum mit seinem gleichgültigen Belieben
gesetzt: die schärfste Missachtung schliesslich, die dem Du
als einem möglichen sittlichen Subjekte zuteil werden kann.
Vor letzten Alternativen ist eben die Versuchung, für den
nicht anwesenden, nicht anweisenden Gott den Nächsten
einzusetzen, in dem Augenblicke unwiderstehlich, wo als der
einzig mechanisch verfügbare Inhalt des göttlichen Willens
erscheint, dem Inhalt des menschlichen Willens entgegenzutre-

566



ten. Der Hauptfehler ist hier immer die Forderung, alles,
was wir von Gott hinzunehmen haben, auch vom Nächsten

hinzunehmen — oder, was schon im ersteren Falle eine
Eigenmächtigkeit ist, sich sogar noch dazu zu drängen.

Absoluter Selbsthass und absolute Selbstliebe schlagen
immer wieder ineinander um; sie sind beide absolute Selbstbe-
zogenheit und damit absolute Leere. Es handelt sich bei
diesem Hin und Her darum, dass das innere Nichts eines
Menschen zum Nächsten hin und wieder zurückgeschoben wird,
in der Hoffnung, dass es durch eine Reihe von undurchsichtigen

und krampfhaften Transaktionen Etwas werde. Es handelt

sich da darum, dass der Mensch in sich selbst nichts
ist und daher den letzten Verzicht auf sich leistet, um durch
Andere an Kraft und Sinn Anteil zu gewinnen. Aber das ist
eine Art Vampyrtum. Es ist, wie wenn ein Seemann sich zur
Rettung auf ein fremdes Schiff schwingt, welches das eigene
in den Grund bohrt. Der Nächste empfängt äusserlich viel
von solcher Kapitulation und Selbstversteigerung eines
Menschen, aber innerlich gar nichts. Darum ist es Reinlichen, die
die echte Gemeinschaft wollen, verhasst, zum Gegenstand einer
völlig selbstlosen Hingabe zu werden. Umsomehr als sehr oft
im Hintergrunde noch der Anspruch steht, der Bedachte möchte
nun aus Dankbarkeit sich auch aus sich herausschrecken
lassen, damit dem in sich Wesenlosen das Aergernis des in sich
Wesenhaften aufhöre und alle gleicherweise nichts sind. Denn
dann kann vielleicht der Einäugige —• oder gar der All
erblindeste, Allernichtigste auf sein Königtum hoffen. Ist
immerhin meistens eins durch absoluten Altruismus gewonnen:
die subjektive Versicherung durch grosse Weltanschauungs-Sy
steme, nun das Rechte und Wesenhafte zu tun, welche erlaubt,
im Schutz solcher Fassaden sich mit Brocken zu sättigen, die
man sonst verschmähte — so vermag man doch eins
dadurch nicht: zu leben. Und hiervon in seinem Selbst ganz
und in jedem Sinne abgesperrt zu sein, dies zu wissen
erträgt niemand.

Natürlicher Altruismus: Mutterschaft

Eine Beziehung allerdings gibt es, in welcher der reine
Altruismus eindeutig und geradlinig eigenstes und innerstes
Leben zu geben, nein zu sein scheint, und er im Vollsinn
natürlich ist: in der Eltern-, oder um uns auf den absoluten

Grad zu beschränken, in der Mutterschaft. Diese
Natürlichkeit liegt ganz in der Linie des organischen Geschehens,
welches im Konfliktsfall die Gattung dem Einzelwesen
voranstellt, und darum das aufsteigende zukünftige Leben
demjenigen, das schon gezeugt hat. Nicht allein im Triebleben

567



des Muttertieres zeigt sich das mit einer Gewalt, welche
der Selbsterhaltung ebenbürtig ist, sondern auch objektiv. Die
Frucht entnimmt dem mütterlichen Organismus ohne jede Rücksicht

die zu ihrem Aufbau nötigen Stoffe, gleichgültig ob
dieser daran selbst Ueberfluss oder Mangel hat. Eine
unterernährte Schwangere hat jeden Schaden bis zur äussersten
Grenze der Zahlungsfähigkeit selber zu tragen.

Auf dem seelisch-geistigen Gebiete spiegelt sich dieser
natürliche Altruismus als ein gewisses Mittelbarwerden des
Lebens nach Ablauf der Jugend, welches besonders bei der Frau
ziemlich sinnvoll erscheint und ihr ansteht: ein gewisses
mütterliches, sich selbst naturhaft zurückstellendes Wesen, welches

dann das unmittelbare Lebensverlangen der Jugend
ablöst. Der Mensch soll normalerweise zumittst dadurch die
positive Möglichkeit des Alterns finden, dass er ein zweites
Mal in vermittelter Weise durch seine Kinder am Leben
teilnimmt. Aber die Gefahr, hier das richtige Mass zu verfehlen,
ist bedeutend. Viele Ehen z. B. geraten dadurch in Schwierigkeiten,

dass diese Ablösung vom Eigenleben nicht bei beiden
Gatten im selben Zeitmass fortschreitet; und gänzlich darf
dieselbe überhaupt nie stattfinden: nur schon im Mitleben mit
dem objektiven Geiste, oder in der Religion darf der Mensch
überhaupt nie mittelbar werden. Daher ist wohl in der echt
menschlichen, geistig gestalteten Mutterschaft eher von einer
Zusammenfügung zwischen Selbstsein und Altruismus zu
reden. Der Altruismus ist hier vom Grundentwurf her eigenes
Leben, aber diese Gleichung läuft in beiden Richtungen.

Das Leben der Frucht vor der Geburt ist auf eine einheitliche

und doch zweideutige Art der Mutter eigen; und gerade
die ersten Selbstbewegungen des Kindes bringen diese
Zweideutigkeit ihr auf eine süsse und erschütternde Weise zum
Bewusstsein, Es ist dem Manne unmöglich, in dies Urverhält-
nis einzudringen ; aber von hier scheint sich alles Gewaltige,,
alles Entsetzliche der lebenslangen Mutterschaft herzuschreiben.
Was aus unsagbarer Ueberbrückung des letzten Spaltes von Ich
und Du entstanden, sich als solche Ueberbrückung in der
Mutterschaft fortwirkt — das kann, von Instinkt und Geist
in seiner schwebenden Mitte zwischen Ich und Du gehalten,
zum Gefäss wundervollsten Menschentums und wunderbarster
Wirkungsmacht werden. Aber wenn Instinkt oder Geist da
fahnenflüchtig werden, so kann die Mutterschaft zu abscheulichen

Entartungen des Menschseins führen. Selbstverständlich
unterliegt sie der Abirrung in die übliche menschliche Rohheit,

Lieblosigkeit, Selbstsucht. Was aber häufiger und in
unserem Zusammenhang aufschlussreicher, ist die Abirrung in der
spezifischen Richtung des Muttertriebs selbst, dergestalt, dass
alle Fehlentwicklungen eines Altruismus aus eigener Lebens-

568



schwäche dann sich in geheiligle Formen der Mutterschaft
hineinwerfen. Dies treibt die furchtbar verbreitete Form hervor,
dass eine Frau nach ihrem Mutterwerden sich jedes eigenen
Lebens, eigener Lebensbemühung unter dem Segen überkommener

christlicher Lehren und volkstümlicher Empfindsamkeit
überhoben glaubt. Dass sie aufhört, Frau, Gattin, Mensch zu
sein, und damit die Mutterschaft als naturaliter christianam
gross zu erfüllen meint. Dass sie die verdrängte und dem Gatten

versagte Erotik ihren Kindern gegenüber auslebt und
ihnen jede Loslösung, jedes eigene erwachsene Menschentum
und besonders Liebesleben in ihrer selbstlos verkleideten
Besitz- und Machtgier verweigern will. Dass sie ihnen Kritik
und Härte — ja tatsächlich die nicht ohne das mögliche
Kraft und Gesundheit vorenthält, um sie dauernd als Gegenstände

ihres zuchtlosen Brut- und Pflegetriebes zu erhalten.
Dass sie sie dem Leben und den Menschen gegenüber in
einen weichlichen Dunstkreis der Anbetung einhüllt, der zur
Vermeidung einer Dementierung dieser missbräuchlichen Ab-
solutsetzung immer weiter verdichtet werden muss. Dass sie,
nach Aufgabe eigenen Menschseins ausserstande, der Entwicklung

ihrer Kinder geistig und menschlich zu folgen, instinktiv
sie im Stadium geistiger Unmündigkeit zurückzuhalten

strebt. Dass sie unter dem Deckmantel des mütterlichen
Altruismus sich jeden eiskalten, vor nichts zurückscheuenden Hass,
jede Eifersucht, jede Niedrigkeit gegen alle erlaubt, welche mit
den Kindern in Wettbewerb treten, oder sie ihrerseits an sich
binden könnten, besonders in dem Sinne, für den schon die
Bibel Vater und Mutter zu verlassen rechtfertigt. Es ist ein
Hass, wie er nur als Kehrseite der heftigsten Liebeserhitzung
vorkommt und damit den erotischen Charakter des Ganzen
offenbart. In den schlimmsten Formen kann derart entartete
Mutterschaft eine Sippe bis ins dritte und vierte Glied in
allen Tiefen ruinieren. Solches sollten alle bedenken, die aus
demographischen Interessen oder um den erotischen Gesichtspunkt

möglichst fortzudrängen oder aus Bequemlichkeits- und
Sentimentalitätsgründen schon den Mädchen den Muttertrieb
bis zum äussersten aufzustacheln suchen und ihnen jede echte
Geistesbildung, jedes dadurch freiere, sublimierte Menschentum

vorzuenthalten oder zu ersparen streben.

Altruismus aus Schwäche

Wenn solche Mütter schliesslich doch die Kinder von sich
fortstreben sehen, so fallen sie manchmal in ein Nichts
zusammen, vor dem den Betrachter nur schaudern kann. Auch
sonst sieht man nicht selten, dass Menschen von unbezähmbarem

Altruismus, die ihr Leben lang für andere gearbeitet,

37 569



ihnen gedient, nur in Bezug auf sie existiert, sich vor ihnen

ganz ausgelöscht haben — im Augenblick, wo man ihnen diesen

Vorwand und Inhalt nimmt, als ein nacktes Nichts übrig
bleiben, das in keiner sittlichen oder religiösen Hinsicht zu

Etwas umzufälsohen ist. Ja wenn sie vorher für die
Andern gar böse oder egoistisch waren, so sieht man sie nun
dies zuweilen für sich selbst werden, was dann umso

bedrückender wirkt, als jede Spur von Lebensmächtigkeit
dahinter erloschen ist.

So sehen wir an diesem konkreten Fall verfälschter
Mutterschaft bestätigt, dass unter einem radikalen Altruismus häufig

ein geheimer Machtwille sich auslebt. Man will dem
Andern dienen, um ihn zu beherrschen; man ist bereit, ganz
für ihn zu „leben", wenn er dafür einwilligt, auch selbst dem

Leben abzusagen und in dieser Beziehung ganz aufzugehen.
Häufig ist der Typ, besonders bei Frauen, welcher sein nichtig
gewordenes Sein durch ein sorgenvolles und wichtigtuerisches
Ernstnehmen des kleinsten leid- und freudlosen Alltagskrams
aufzublähen trachtet und leidenschaftlich auf der tragischen Macht
und Bedeutung dieses Kleinsten beharrt — um damit denen,
die noch etwas sind oder sein wollen, die Freiheit diesem
Kleinkram gegenüber, den wesentlichen Lebensernst, die
wesentliche Lebensfreude verübeln zu können. Arbeitsaskese
als Angriffswaffe moralischer Unduldsamkeit ist seit der
Reformation eine spezifische Erscheinung. In allen solchen Fällen

erweist sich die alte Wahrheit, dass reines Flerrschen und
reines Dienen nicht nur im Grunde aufeinander gerichtet, ja
ein und dieselbe Erscheinung in zwei antagonistischen Typen
verkörpert sind, sondern auch oft im selben Menschen
innigst verflochten und ineinander umschlagend — nämlich als
rein instinktive Dynamik solcher, die meistens das nicht mehr
kennen, was das Leben selbst ist, und was denen zugehört,
die etwas in sich sind: die echte Liebe und ihre Befriedigung.
Der Machtwille des Lebens- und Liebelosen, des von Haus
aus Dürftigen oder des Abgetöteten, ist oft das eigentlich
Satanische. Darum ist es so gefährlich, nun die Liebe in einer
angeblich höheren, geläuterten Form, die jedem Wollenden zu
Gebote stehe, dem absoluten Altruismus gleichzusetzen. Finden

Menschen, der nicht in sich leben will, ist Altruismus und
Egoismus naturgemäss gleichgeltend und ineinander übergehend.
Und wo der Wille alles ist, da wird seine Macht auf die Dauer
gar zu leicht Selbstzweck — und was hat man nicht den
Menschen zu ihrem angeblichen Heil im Laufe der Geschichte
aufgezwungen?

Nun ist gerade in den letzten Jahrhunderten unter dem
Einfluss des calvinistisch-jesuitischen Stoizismus das christliche
Ideal in den reinen Willen stugenden gesehen worden, die

570



als einzige noch dem von Unglück oder Laster Zerstörten
offenstehen. Alles andere als dem Unglück und der Nichtigkeit wie
ein Stein zu trotzen, erschien belanglos. Dies bedeutete
Herunterbringen aller Dinge auf den kleinsten gemeinsamen Nenner,

ausgehend vom schlimmsten Falle der Verarmung, der
auch für die Bessersituierten massgebend zu sein hatte. Es
verschloss völlig den Blick dafür, dass gerade um den Andern
etwas sein zu können, der Mensch auch die geistige Naturausstattung

der Persönlichkeit, zumal die Glücks- und
Erlebnisfähigkeit in geeigneter Weise pflegen und schützen muss. Wenn
er innerlich aufgebraucht und zerstört ist, so gibt es nicht
nur kein Glück mehr für ihn, sondern auch nicht durch
ihn. Die Ersetzung des Verbrauchten auf geistlichem Wege ist
unsicher und meist nicht das, was die Menschen in bestimmten
Gemeinschaften von einander wollen. Daher ist oft die Religion

und der Rückgriff auf sie durchaus vergiftet zwischen
Menschen, die sich anderes schuldig sind.

Allgemeine Menschenliebe

So kommt es zu dem blassen und unpersönlichen Begriff der
„christlichen Liebe", oder „Liebe in Gott", aus dem nach dem
stehenden Ausdruck französischer Mystiker choix und préférence
auszuschliessen sind. Die christliche Liebe erscheint dann wie
eine durchaus allgemeine Bereitschaft zu bestimmten
Reaktionen in bestimmten Fällen, ein Formular, wobei der Name
des Bedachten auszufüllen bleibt. Aber wem will man damit
das Herz sättigen! Gerade darum ja wird so wenig in der
Welt geholfen, weil die gutmütige oder entschlossene Bereitschaft

dazu, die ziemlich verbreitet ist, sich mangels existen-
zieller Phantasie nicht auf das Hier und Jetzt zuspitzt — weil
die Menschen zu träge und phantasielos sind, um sich die Lage
des Andern vorzustellen — weil sie zu wenig ihre eigene und
substanzielle Existenz in die Beziehung zum Nächsten hineinsetzen,

um den Weg vom Nächsten-schlechthin zu diesem
Nächsten zu finden, der doch der einzige würdige Gegenstand
eines wirklichen Opfers, einer wirklichen Liebe ist. Es handelt

sich hier darum, dass der Mensch zwar alles Vorletzte,
Ersetzbare vielleicht geben will, aber nicht sich selbst das
Unersetzliche, das bei jeder individuellen Liebe in alle
Gefährdung ihres Gegenstandes (oder Gefährdung durch ihren
Gegenstand) mitverstrickt ist. Darum ist mit solcher sich nicht ins
Ungedeckte wagenden Liebe auch keine letzte Befriedigung
hervorzubringen.

Die Wirkung der schlechthin allgemeinen Menschenliebe ist
nicht anders als sie sein kann, da sie in dieser äussersten Form
aus Schwäche und Leere geboren ist. Es gibt viele Situa-

571



tionen, wo es unvergleichlich leichter ist, auf sich zu verzichten

als sich festzuhalten. Sichunterwerfen ist sogar meistens
das Bequemere, äusserlich wie auch innerlich. Wieviel angebliche
Güte, Versöhnungsbereitschaft, Selbstlosigkeit gründet sich nur
darauf, dass ein Mensch nicht die moralische Kraft hat, den
Streit durchzuhalten, allein zu stehen, zu seinen all fälligen
eigenen und möglicherweise selbstlos erwogenen Wertungen
zu stehen, von den Andern nicht abzuhängen und auf sie innerlich

nicht angewiesen zu sein — gründen sich also auf
Menschenfurcht und Unterwerfungsfreude, auf Schwäche schliesslich.

Moral ist oft nur der Selbstschutz Mut- und Glaubensloser

gegen das unerträgliche Bewusstsein absoluter Werte,
die sich nur durch Mut und Glaube erobern Hessen: ein
Selbstverbot des Schweren und Einsatzheischenden. Meist geht
noch die falsche Anschauung damit zusammen, Verzichten sei

weniger schädigensfähig, weniger verantwortungsbelastet als
Beanspruchen, Nichttun als Tun. Ein sprechendes Beispiel ist
die Tragödie Amieis, dessen Ideal „être dispensé de vivre" war:
„ton idole c'est l'abstention"; der wusste, dass er „sich mit Freuden

in Sack und Asche für sein Nichts demütigen" würde,
aber nur nicht ,,te violenter pour redevenir homme que tu
n'est plus" („Philine". Paris 1928, S. 181. 186). Und schliesslich

hasste und verachtete er sich selbst dafür, dies nicht
mehr zu vermögen. Amiel schauderte vor jeder Befleckung
durch das Leben zurück und rechnete sich diese allgemeine
Enthaltung als Adel an. Zugleich aber lebte er mit den
Menschen, besonders den Frauen in breiter Berührung, trat in ihre
inneren Lebensbeziehungen mit ein und entrüstete sich dann,
wenn er sie auf die Höhe seiner Selbstlosigkeit heben wollte,
sie aber dagegen sich wie gegen eine Grausamkeit bäumten
und schliesslich böse und unglücklich wurden. Er gab alles,
Geistesgemeinschaft, Freundschaft, Verständnis, Befassung,
Vertrauen — aber niemals sich selbst. Doch seine betrachtende
Haltung wäre nicht so gefährlich gewesen, wenn sie nicht
sogar s o weit gegangen wäre, dass er sich an manchem
Gerichtstage selber auf dem Trümmerhaufen sah, den er rings
um sich angerichtet hatte, indem er es seinen Nächsten
versagte, selbst ein Mensch zu sein — so weit, dass er „die
Grausamkeit der Schwäche und die Schuld der Sanftmut" (306)
einsah. Dann ging die Betrachtung, deren Schärfe und
Selbstgefälligkeit sich unaufhörlich in ihm aneinander nährten
und übergipfelten, noch weiter und lehrte ihn, dass er damit
mindestens kein banaler, sondern ein origineller Mensch sei
und dass das schon etwas heisse (275) ; und so konnte dann
auch das Dasein mit seiner Lüge wieder weitergehen.

572



Altruismus als Anreiz zum Niedrigen

Die Verantwortung für das, was man wirkt oder nicht
wirkt, lässt sich durch nichts abbürden. Wer durch seine
Nachgiebigkeit dem Nächsten Anreiz und Gelegenheit zum
Unrecht gibt, soll seine Verantwortlichkeit dafür wissen — genau
wie der, welcher um ein Unrecht weiss und es in
folgenschwerer Weise aus falscher Liebe ein Recht nennt. Jener
Fall ist häufig und kennzeichnend. Oft genug hat die Lehre
von der unbedingten Entsagungsforderung dem Nächsten
gegenüber zur Folge gehabt, dass die Edleren, Weicheren und
Problemreicheren von den Härteren, Unedleren und Unproblematischeren,

die sowieso meist mit der Moral in unzerreissbarem
Bunde zu stehen sich bewusst sind, mittels dieser Forderung
systematisch ausgenützt worden sind, und das ohne äussere
Gewalt. Eine Gestalt wie Rousseaus Julie bringt mit ihrem
qualvollen Verzicht aus ängstlichem Misstrauen gegen das
Erwünschte nichts als vervielfältigtes Unrecht und Zerstörung
hervor. Wer schwach ist, reisst oft aus den Umstehenden
Gemeinheit in Strömen heraus — nicht nur weil in den meisten
Menschen Vergewaltigungsgier steckt, und er sie zuweilen
sogar hervorrufen will — sondern vor allem, weil die Andern
für ihre Haltung einen Anspruch auf die positiven Ausstrahlungen

haben, die nur der Mensch von Eigengehalt gibt, und
darum die Schwäche als eine Uebervorteilung empfinden. So
ist der Schwache vielfach geneigt und geeignet, an die Stelle
der gegenseitigen Haltung jenes in sich verzahnte Spiel von
Herrschaft und Knechtschaft zu setzen; und infolgedessen tut,
wer Unrecht leidet, es oft auch selbst, wo er die Macht hat,
nämlich dem noch Schwächeren gegenüber. Wer den Rechtsbezirk

der Anderen ängstlich achtet, wird auch in ein ihm selbst
widerfahrendes Unrecht nicht willigen, als sei es ein Recht.
Hier ist tatsächlich zuweilen dann der Fall verwirklicht, dass
Einer mit einer gewissen Rücksichtslosigkeit seinen Altruismus
durchsetzt, ohne sich um etwaige moralisch verwüstende Folgen

für die Anderen zu kümmern, Folgen, die der Selbstlose
mit einer gewissen Pfiffigkeit von sich abzuwehren meint.

Wenn wir sehen, wie stark alle menschliche Gemeinschaft
in der Tiefe zusammenhängt durCh jene Verklammerung der
beiden sich entsprechenden Triebe von Gewalttun und
Gewaltleiden, so erstaunt es nicht, die Feindschaft der dumpfen
Menge mit beträchtlicher Grundsätzlichkeit dem zugewandt zu
sehen, der mit einem Ruck den Saum seines Gewandes dieser
unreinen Verfilzung entzieht. Der Vorwurf der lieblosen
Selbstischkeit, der gegen den freien Menschen erhoben zu werden

pflegt, gründet auf der Verbindung der absoluten
Nächstenliebe mit der Lehre von den „Kleinen". Die schlechthin

573



allgemeine Menschenliebe ist praktisch nichts anderes als
schlechthin allgemeine Mattheit, und ihre heroisch übersteigerte

Forderung kommt ausgezeichnet dem ideologischen
Bedürfnis der Vielen entgegen, die sich nie ganz versagen, nie
ganz geben können. Diese Menschen wünschen in der Tat
keine auswählende Liebe, die über den Ablauf von Neugier
einerseits und Sich-interessant-machen andrerseits hinausreichte.
Sie sind nicht nur nicht selbst imstande oder willens zu
solcher Liebe — ihnen ist es auch durchaus unsympathisch, mit
einer absoluten verpflichtenden Liebe geliebt zu werden. Und
immer fürchten sie einen kalten Luftzug in ihren stickigen
Brodem hinein. Sie verlangen, es solle verboten sein, sie in
ihrem warmen Unflat von Zank und Versöhnung, von Streit
aus Unfähigkeit zu achtungsvollem Glauben und von Sich-
wieder-zufallen aus Unfähigkeit zum Alleinsein, von kleinlichem
Unvermögen zu Glück und zu Unglück, zu Gutem und zu
Schlechtem, zu Eintracht und zu Trennung — sie darin
allein zu lassen und durch Dissidenz zu beirren. Denn ihre
Versicherung ist nicht die Sache, sondern ihre Zahl, die Aus-
nahmslosigkeit unter den Gleichen und Gleich-gültigen. Der
Blick auf seinesgleichen, soweit das Auge reicht, hilft gegen
jede Weltangst. Auch das abgenötigte Neinsagen zu
diesem Wesen gilt als Ueberhebung. Aber es gibt ein furchtbares

Mittel, die Unabhängigen, die sich mit ihm nicht gemein
machen wollen und es dadurch bloßstellen, zu bestrafen: man
zwingt sie innerlich, mit der geschändeten Ideologie des
Altruismus, mit welcher man nur die eigene Art deckt, die
Allzumenschlichkeit des Einen durch die des Anderen zu
stützen — mit dieser Ideologie ernst zu machen und sich
dadurch zu zerstören. Denn wer die überkommenen Moralgebote

ganz ernst nimmt, tötet das Leben.

Ein anderer Weg
Durch lange Zeit hat man das Mass der Echtheit, Tiefe

und Entschiedenheit einer Weltanschauung darin gesehen, ob
ihre Ethik inhaltlich eine möglichst radikale sei. Heute ist
der Bankrott unserer europäischen Moral ein weitgehender.
Vielleicht wäre es nicht unfruchtbar, die Schuld dafür nicht
nur bei der Erfüllungsunwilligkeit der Menschen, sondern auch
bêi der Erfüllungsunsinnigkeit der in leerer Uebersteigerung
überkommenen Normen zu suchen. Vielleicht lohnte es sich,
es einmal mit einer Lebenslehre zu versuchen, welche nicht
auf dröhnende Rasanz der einzelnen Gebote ausginge, sondern
auf Nähe zur Lebenswirklichkeit — um den Preis, ihr recht
tief in die Verwicklung, Gemischtheit und Widerspruchsfülle
ihrer Gesetzlichkeit nachsteigen zu müssen. Dazu sollen noch
einige Ansatzpunkte beigebracht werden. (Wird fortgesetzt.)

574


	Selbstlosigkeit

