
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 9

Artikel: Troxler als Rechtsphilosoph

Autor: Schneider, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Troxler als Rechtsphilosoph
Von Peter Schneider

L/aul, Vital, Ignaz Troxler am 17. August 1780 geboren zu

Beromünster, dem Kulturzentrum des bäuerlichen Seetals,
Sohn eines Schneiders und Tuchhändlers empfing seine
humanistische Ausbildung an der Stiftsschule seines Heimatortes,
am Solothurner Gymnasium und am Luzerner Lyceum. Die
Empfehlungen seines Lehrers, des Jesuiten Franz Regis Krauer
verschafften dem glänzend begabten jungen Manne im Alter
von 18 Jahren die ehrenvolle Stellung eines Sekretärs des

Regierungsstatthalters von Luzern V. Rüttimann und damit die
erste Einsichtnahme in die politischen Verhältnisse seiner Zeit.
Wissensdurst und Eckel und Abscheu vor französischer
Fremdherrschaft bewogen Troxler im Ausland das Universitätsstudium

aufzunehmen. In Jena studierte er Medizin, geriet in
Bann des Philosophen Schelling, der den Schweizer zu seinen
liebsten Jüngern zählte und schloss seine Examina mit einer
beachteten Doktorarbeit. In Göttingen und Wien vollendete
er seine Ausbildung und schuf sich einen Kreis bedeutender
Freunde. 1806 Hess er sich in Beromünster als Arzt nieder,
gründete sich einen grossen Ruf durch die glückliche Besiegung

einer Grippeepidemie und zog sich den Neid seiner
Kollegen zu. Kritik an den hygienisch und medizinischen
Verhältnissen im Kanton Luzern verwickelte ihn in einen bösen

Konflikt mit dem luzernerischen Sanitätsrat, dessen Folgen er
sich durch Flucht nach Wien entzog. Philosophische Tätigkeit,
eine ausgedehnte ärztliche Praxis machte ihn allgemein
bekannt. 1819 vermählte er sich und kehrte auf die Bitten
seiner Mutter in die Heimat zurück, wo er verhaftet und
erst gegen Kaution freigelassen wurde. Schriftliche Abbittleistung

machten dem Übeln Handel mit dem Sanitätsrat ein
Ende. Veröffentlichung zahlreicher philosophischer Schriften, zu
erwähnen sind „Blicke in das Wesen des Menschen",
politische Tätigkeit, Intervention am Wienerkongress, Konflikte mit
der Regierung, Verhaftung, kennzeichnen diese Jahre. 1819

wird er Professor für Geschichte und Philosophie am luzerni-
scheri Lyceum. Seine modernen Ansichten über Schule, Erzie-

541



hung und Staat machen seine Stellung im restaurierten Luzern

unmöglich. 1821 wurde Troxler unter tumultuarischen
Begleitumständen abgesetzt. In Aarau fand er eine neue Stellung
als Professor und Leiter des sogenannten Lehrvereins.
Bedeutende philosophische Arbeiten bewirkten seine Berufung an
die Basler Universität. Die politischen Ereignisse der 30er

Jahre, die Trennung von Baselland und Stadt verunmöglich-
ten Troxler die Stellung als Rektor der Universität und zwangen

ihn zur Flucht vor Bedrohung und Verhaftung. Verzweiflung

und Verbitterung über ungerechte Behandlung quälten
ihn. 1832 erlebte er die Freude, zum Ehrenbürger von Woh-
lenschwil und zum aargauischen Kantonsrat ernannt zu werden.

Der Entwurf einer neuen Verfassung, Kampfschriften,
ungezählte Kampfschriften sind das Resultat seiner politischen
Betätigung. 1834 wurde Troxler an die neue Berner Universität

als Professor für Philosophie gewählt. 1853 trat er als

73jähriger nach fruchtbarer Tätigkeit von seinem Amte zu-

zurück, Hess sich auf seinem Landgut bei Aarau nieder und
verblieb daselbst bis zu seinem Tode im Jahre 1866.

Ein leidenschaftliches Temperament, eine ausserordentliche
Arbeitskraft, eine aufrichtige, wahrhaftige Gesinnung, die ihren
mitreissenden Ausdruck findet in einem staunenswerten sprachlichen

Können, das alle Mittel der Rhetorik von der luciden
wissenschaftlichen Darstellung bis zur polternden, groben und
scharfen Polemik des Volksredners beherrscht, dies sind die

hervorragendsten Elemente seines Wesens.

Mag die Reizbarkeit seines Gemütes oftmals die Klarsicht
wissenschaftlicher Objektivität getrübt, die Eigentümlichkeit
seiner kämpferischen Natur den klaren Ductus einer theoretischen

Betrachtung gestört haben, so liegt seinen polemischen
Ergüssen doch nie neidische Streitsucht zu Grunde, so ist sein

Kampf nie der Kampf der spitzigen Federn, sondern der Kampf
eines kraftvollen Mannes, der eifert für die Wahrheit, der
stürmt für die Freiheit und der getragen ist von der Einsicht
seines klaren und mächtigen Verstandes.

*

Den Satz „Historia vitae magister" deutet Jacob Burck-
hardt im Sinne der Einsicht, dass das was einst Jubel und

542



Jammer war, Erkenntnis werden müsse. Die Verklärung der
Altersweisheit liegt über dieser Deutung des Satzes, der in der
Jugendzeit Burckhardts die vitale Kraft eines Evangeliums be-

sass. Dass die geschichtliche Forschung die Grundkräfte des

menschlichen Lebens zu erkennen vermöge, dass damit aber
das Rätsel von Gegenwart und Zukunft erschlossen sei, war
die frohe Botschaft, die die Romantik, deren genialen Be-
schliesser und Vollender wir in J. Burckhardt verehren, der
Welt zu verkündigen hatte. Es ist eine bemerkenswerte
Tatsache, dass sich vor dem Blicke des späteren Betrachters
oftmals die ausgeprägtesten Gegensätze zu einem Begriffe
formen, dass der ordnende Geist einer Rückschau haltenden Zeit
die erbitterten Gegner von einst in ein und denselben Raum

zu vereinigen weiss. Wenn wir es unternehmen zu formulieren,

was wir unter dem Worte Romantik verstehen, dann
wollen wir uns nicht leiten lassen durch die spöttisch-ironische

Bedeutung, die wir diesem Worte zu geben pflegen,
sobald wir damit das Wesen oder das Verhalten eines
Mitmenschen kennzeichnen. Es möchte uns sonst gehen wie Carl
Schmitt, der für seinen aus einer gescheiten, doch destruktiven

Untersuchung fliessenden Begriff der politischen Romantik

mit Mühe einen Vertreter findet. Für unseren Begriff der
Romantik sei massgebend das Erlebnis des Geschichtlichen,
die Verehrung des Werdens, die sich oft umbeugt in eine
blosse Verehrung des Gewordenen, und die Verachtung des rein
rationalen Gestaltens. Fassen wir den Begriff so, dann
vereinen sich in seiner Weite die manigfaltigsten, zeitlichen
Gegensätze, dann gesellen sich ein K. L. v. Haller zu einem
Adam Müller und Bonaid, ein Schelling, ein Hegel zu einem

Savigny, ein Gentz und ein Burke zu einem Stahl und de

Maistre. Aus dem Erlebnis des Geschichtlichen ergab sich die
Lehre vom Staat als Organismus und der für das 19.
Jahrhundert so bedeutsame Begriff der Nation. Dass in der Schweiz
eine Staatsauffassung veröffentlicht wurde, die mit dem
Begriff des Organismus arbeitet, deren Grundlage der Begriff
der Nation darstellt und deren politische Folgerungen im
absoluten Gegensatz zu gleichartigen Lehren in Deutschland,
Frankreich und England liberal sind, ist wenig bekannt. Diese
Lehre hat der Mediziner, Philosoph und Historiker P. V. J.

543



Troxler aus ahnungsvollen Andentungen zum festumrissenen
System gestaltet. Wir stellen es uns zur Aufgabe, aus dem
Gedankenreichtum seines rechtsphilosophischen Werkes den
Gedanken des Organismus und den Gedanken der Nation in der
Verflochtenheit mit dem Erlebnis des Historischen herauszuarbeiten.

*

Jeder geformte und an sich individuelle Teil eines

Lebewesens oder einer Pflanze pflegen wir als Organ zu bezeichnen.

Jedes Organ hat den Grund seines Daseins nur im Ganzen,

welchem es angehört. Dieses Ganze, d. h. die natürliche

Verbindung einer bestimmten Anzahl von Organen zu einer
Lebenseinheit nennen wir nach allgemeiner Uebung Organismus.

Die ihren Funktionen entsprechenden gegenseitige Ober-
und Unterordnung der Organe bezeichnen wir als Organisation.

Wenn die Staatstheorie sich des Ausdruckes Organismus
bedient, dann sagt sie damit, dass der Staat eine natürliche
Lebenseinheit darstelle und stellt sich in den Gegensatz zu
einer Auffassung, die den Staat als eine Summe, eine

Vereinigung von an sich lebenskräftigen Ganzen erklärt, eine

Vereinigung vorgenommen in der vernünftigen Absicht, die
individuelle Lebenskraft zu potenzieren. Rousseaus Contrat social

bringt mit so überwältigender Macht das Erlebnis der
gesellschaftlichen Wirklichkeit zum Ausdruck, dass der Schritt, der
von der individualistischen Konstruktion zur organischen
Anschauung führt, nicht gross ist. Eine Robespierre konnte sagen,
dass Individualismus völlige Hingabe an die Kollektivität
bedeute. Hier hebt sich der Individualismus selber auf. Auf der
andern Seite sagt Novalis: „Je geistvoller die Glieder, desto

lebendiger, persönlicher ist der Staat." Die organische
Auffassung des Staates ermöglicht ebenso sehr wie die mechanische

die Ausschläge vom äussersten. Kollektivismus bis zum

gesteigertsten Individualismus. Eine liberale Anschauung, wie
diejenige Troxlers findet ebenso gut Platz im Rahmen der
organischen Staatsauffassung, wie ein Konservativismus eines
Adam Müller. Nicht im Gegensatz Kollektivismus und
Individualismus, sondern im Gegensatz mechanische und natürliche

Einheit, Summierung und organische Gemeinschaft liegt

544



die Gegnerschaft und Feindschaft begründet, die ein Troxler
dem System Rousseaus gegenüber empfindet. Das Bewusst-
sein der Gemeinschaft führt nicht unbedingt zur kollektivistischen

Organisationsform.
„Im Quell seines Ursprunges offenbart sich eines jeden

Dinges reine Natur: denn in ihm spiegelt sich weissagend
der Geist seiner Vollendung." Dieser Satz Troxlers könnte über
sein rechtsphilosophisches Werk gesetzt werden. In der ersten
politischen und staatstheoretischen Schrift, dem am 1. März
1814, unter dem Titel „Ein Wort bei der Umbildung eines
Freistaates" publizierten Sendschreiben an den österreichischen
Gesandten von Lebzeltern in Zürich und der nachfolgenden
Theorie des Freistaates heben sich die Grundgedanken ab,
die schliesslich im vollendeten System klare Form gewinnen.

Folgende Gedanken führt Troxler in seiner Schrift aus:
Luzern bildet den Uebergang von der Alpenrepublik zum

Stadtstaat. Kleinstädte stellten von jeher die Verbindung
zwischen Grosstadt und Land her. Bis 1798 aber hatte die Stadt
Luzern auf Kosten der kleinen Municipien ihre Einflussphäre
so sehr vergrössert, sich ein derartiges Uebergewicht
verschaffen, dass die Kleinstadt als natürliches Bindeglied
zwischen Stadt und Land ausgemerzt wurde und somit Stadt und
Land in den Zustand unheilvoller Gegensätzlichkeit geriet.
Eine eigennützige Aristokratie hatte die Gewalt an sich
gerissen und so das natürliche Gleichgewicht sich ergänzender
und wechselseitig berührender Kräfte gestört und ersetzt durch
die brutale Uebermacht der Gewalt. Der Bestand des Staates,
der Bestand des Ganzen muss durch die Machtpolitik einer
egoistischen Gruppe gesichert werden, die darin besteht, Kräfte,
die im natürlichen Organismus aktive Funktionen, individuelle
Geltung besitzen, in den Zustand passiver Dienstbarkeit zu

zwingen. Dies ist Despotie und Gegensatz des Rechtszustandes.

Despotie ist tatsächliche Identifikation einer egoistischen
Klasse, einer eigennützigen Gruppe mit dem Ganzen.
Machtmechanismus ersetzt die lebendige Harmonie organischer Kräfte.

Die Revolution bedeute nichts anderes, als dass sich die

lebendige Kraft des Volkes empört gegen den abtötenden
Druck des Mechanismus, dass das Leben einer geknechteten
Masse siegreich hervorbricht und in der furchtbaren Konse-

545



quenz der Reaktion das Leben der einstigen Machthaber zu
zermalmen sucht. „Da zeigt es sich, dass Böses immer Böses

zeugt." Die Gewaltherrschaft der Aristokratie wird ersetzt durch
die Gewaltherrschaft der Masse. Der Machtmechanismus wird
nicht mehr bedient durch den, durch Bildung und kulturelle
Bestrebung immerhin gemilderten Egoismus der Aristokratie,
sondern durch die grauenvolle, durch keinen höhern Einfluss
gedämmte Brutalität des Pöbels." Von den höchsten
Regierungsstellen bis zu den handwerksmässigen Beschäftigungen
herunter wurde der Bürger, der sich nicht zum dienstbaren
Werkzeug der Volksumtriebe und pöbelhaften Zwecken
hergab, verdrängt.

Wie kann nun der Bann des Bösen gebrochen werden, fragen

wir, frägt Troxler? Wie ist der furchtbaren, knechtenden
Gewalt des Machtmechanismus zu entrinnen, wie entrinnen wir
dem alles Höhere vernichtenden, dem alle Lebensfreude
zermalmenden Verhängnis des drückenden, schwer lastenden
Gesetzes, dass Böses Böses zeuge, dass Gewalt, der Gewalt rufe,
dass Egoismus sich gegen Egoismus bäume im verzweifelten
und schonungslosen Kampf entfesselter Leidenschaft? Der
Notschrei unserer gequälten Zeit liegt in dieser Frage.

Nicht geschaffen wird die erlösende Ordnung, nicht aus
dem Hirn eines gescheiten Politikers entsteht sie. Sie liegt
in der Natur der Dinge. Aus der Natur ergibt sich das Recht
und das Rechte. „Welche Urkunde geht über diese Urkunde?"
sagt Troxler und meint damit die Natur. „Zwar mag oft menschlicher

Eigennutz diese Bibel der Völker, dieses ewige alte
und neue Testament verfälschen oder gar aufheben, so bricht
es doch gewiss wieder zu Tage und spricht sich aufs Neue
mit Nachdruck aus." Im konkreten Fall des Kantons Luzern
verweist die Natur auf die Tatsache, dass im Luzerner
Seegebiet eine Reihe von kleinen Städten entstanden sind, deren
Funktion es ist, den Uebergang von der grossen Stadt Luzern
zum Lande zu erleichtern, den Gegensatz von Stadt und Land

zu überbrücken. Im Bürger der Kleinstadt, hier mag Troxler
an seinen Heimatort Beromünster denken, im Bürger der
Kleinstadt verbindet sich weitsichtige Aufgeschlossenheit mit
gesunder Bodenständigkeit, kulturelle Bestrebungen mit erdj
verbundener Beständigkeit und Tüchtigkeit. Wird diesem Um-

546



stand in einer neuen Verfassung Rechnung getragen, dann ist
die innere Harmonie des Staates, und damit das Recht
gesichert. Regierung und Volk sind nicht mehr durch das
Korrelat von rücksichtsloser Gewaltsanwendung und ohnmächtigen
Gehorsams mechanisch, sondern durch lebendige Beziehung und
Wechselwirkung organisch verbunden.

„Im Quell seines Ursprunges offenbart sich eines jeden
Dinges reine Natur: denn in ihm spiegelt sich weissagend der
Geist seiner Vollendung."

In doppelter Hinsicht möchte dieser Satz Beachtung finden:
Einmal lässt sein Inhalt sich beziehen auf die Eigentümlichkeit

des troxlerschen Werkes: In der ersten Niederlegung
staatstheoretischer Gedanken Troxlers „spiegelt sich weissagend

der Geist ihrer Vollendung". Was zunächst in
konkreter Form als politisches Postulat vorgetragen wird, durchläuft

die Stadien theoretischer Säuberung und Klärung, um
sich schliesslich wieder zu dichten und festigen zur politischen
Forderung. Troxler ist nicht ein theoretischer Phantast,
sondern ein wirklichkeitsbezogener Politiker gewesen. Wir zählen
ihn zu den Begründern unserer Bundesverfassung. Doch ist
er über die Forderung des Tages durch weitgehende theoretische

Untersuchungen hinausgewachsen und seine Meinung be-

sass das überzeugende Pathos der Tiefgründigkeit.
Dann stellt dieser Satz in einem eindrücksvollen Bild eine

Grundanschauung Troxlers dar, die ihren ersten Ausdruck in
der von uns besprochenen Schrift findet. Es ist die Auffassung
der Geschichte, die in manigfaltigen Formulierungen immer
wieder in sei'nem Werke zum Vorschein kommt.

Geschichtliche Entwicklung bedeutet Vergeistigung. Was
einst bewusstloses Werden war, wird zum bewussten Gestalten.

Die Harmonie des luzernischen Staatswesens, gesichert
durch die Mittlerrolle der kleinen Municipien, ist geworden als
ein Produkt der Natur. Aus diesem natürlichen Organismus
löste sich eine Gruppe ab. Sie wurde sich selbst bewusst
und verfolgte die eigenen Interessen. Der organische Staat
verwandelt sich in den Machtstaat. Druck erzeugt Gegendruck.
Das Volk wurde sich bewusst und verteidigte seine Lebens-
interessen. In der französischen Revolution fand das Selbst-
bewusstsein des Volkes seine Konkretisierung. Die Gegensätze

547



zweier sich selbst bewusster Lebensmächte bedeuten Kampf
und Krieg. Die Erkenntnis des absoluten Gegensatzes aber
führt schliesslich zur Erkenntnis der ursprünglichen Einheit.
Die Zeit der grossen Revolution ist ein Wendepunkt der
Geschichte: Die Völker werden sich als Lebenseinheit bewusst.
Die ursprünglich natürliche Einheit findet ihre Verklärung in
der endgültigen geistigen Einheit. Was der Rationalismus mit
abstrakten inhaltlosen Normen konstruiert hat, den Staat als

Kunstwerk, hat die geschichtliche Entwicklung mit lebendigem
Inhalt erfüllt. Was Rousseau auf der Basis individualistischer
Willkür konstruieren musste, ist lebensvolle Wirklichkeit
geworden: Die Völker sind Nationen, sich selbst bewusste
Einheiten.

*

Damit sind wir zum letzten Gegenstand unserer Betrachtung
gelangt, zum Begriff der Nation.

Die Menschheit an sich ist ein gewaltiger, alles umfassender

Organismus. Seine Organe sind die Nationen, deren Organe
die Stände, Verbände, Communen, deren Organe wiederum
letzten Endes die Menschen, die Individuen. In der Menschheit
lösen sich alle Gegensätze, aus der Beziehung zur Menschheit
als Lebensganzes fliesst das Recht, d. h. die Regelung der
Beziehungen aller individualistischer Lebenseinheiten. Die
Individualität der Nation beruht in der Universitas der Menschheit,
sagt Troxler. Nur als Organ des Ganzen besitzt sie
Selbstständigkeit, Eigenart und Unabhängigkeit. „Nächst der Menschheit

gibt es nichts Höheres und Herrlicheres auf Erden, als
eine Nation, oder individualisierte Menschheit, wovon Stamm
und Sprache die Hauptcharaktere, durch welche sie sichtbar
und hörbar in all ihren Gliedern sich offenbart." „Die Nation
allein ist göttlich und unsterblich, denn nur sie ist ein

selbständiges Wesen und hat ihr unabhängiges Leben, nur sie
ist ursprüngliche und unmittelbare Offenbarung der menschlichen

Natur, Stellvertreterin des menschlichen Geschlechtes in
ihrem Daseinskreise und ihrem Tätigkeitslauf und der Quell
ihrer Tätigkeit geht durch die Menschheit in Gott selbst
zurück." Dythriambische Beredsamkeit verkündet in hinreissendem
Schwung das grosse Erlebnis des 19. Jahrhunderts: Das Er-

548



lebnis des Nationalbewusstseins. Nichts hat dieser Nationalismus
zu tun mit engherziger Beschränktheit. Einordnung in weite
Räume verkündet er. Was die furchtbare Folge dieser nationalen

Begeisterung sein könne, hat Troxler klar erkannt.
Er hat die fürchterliche Wut der Nationalkriege
vorausgesehen. Doch findet er seine Ruhe in der Betrachtung der
Geschichte: Wie sich der Nationalstaat aus dem Grauen der
Revolution, aus dem Widerstreit der verabsolutierten Klassen

gleich einem Phönix aus der Asche erhoben, so glaubt er, dass
sich aus den Trümmern der Weltkriege siegreich das Humani-
tätsbewusstsein erhebe. Was die individualistische Konstruktion

nicht erreicht hat, den Nationalstaat, hat die Geschichte,
in der sich die Ordnung Gottes offenbart, vollbracht. Was
kein Völkerbund, kein Staatsvertragskonglomerat vermag, das

wird die Geschichte vermögen. Das ist die Glaubensbotschaft,
die der Romantiker Troxler, der heutigen Zeit verkündet.

Wenn wir in der Qual unserer Zeit aus tiefstem Leid, in
tiefster Erschütterung fragen: Wie kommen wir aus dem
Zauberkreis der Macht, wie entrinnen wir dem zermalmenden
Mechanismus der Macht, dann ist es wie Osterglaube, wenn wir
diese Gläubigkeit Troxlers an die Zeit, an die Geschichte, in
der Gott sein Angesicht enthüllt, vernehmen. Und wir möchten
dem, der diese Dinge als Phantasterei bezeichnet, den Vers
von G. Keller zurufen:

Wer diese Hoffnung hat verloren
Und böslich sie verloren gab,
Der wäre besser ungeboren,
Denn lebend wohnt er schon im Grab.

549


	Troxler als Rechtsphilosoph

