Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)
Heft: 7
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

Eduard Korrodis ,,Geisteserbe¢

Der gegenwirtige Zeitpunkt hat das Besondere an sich, dass er die
iiber uns verhingte Weltabgeschlossenheit vielleicht moch lange dauern
lisst, wihrend es zugleich moglich scheint, dass morgen die angestaute
Wechselrede sich entfessle. Neue Situationen konnen uns iibernacht
neuen Aufgaben gegeniiberstellen und doch alte Treue zu unsern her-
gebrachten Idealen fordern. Wir begriissen auch aus diesen Griinden
eine Veroffentlichung, die uns ganz zu Hause und da in unserm Besten
aufsucht, uns daher zwr Ermunterung und zur Verpflichtung wird: ein
kostliches Vademecum in eine ungewisse Zukunft. Als solches erscheint
uns Eduard Korrodis ,,Geisteserbe der Schweiz”’, vielmehr dessen zweite
umgearbeitete Auflage.l) Es wird darin auf hundert Seiten des friihern
Umfangs verzichtet, das kleinere Ganze aber bereichert und verschont.
Die einschneidendste, gewagteste und gelungenste Neuerung sei beson-
ders angemerkt: es erscheinen nunmehr im Zusammenhang von Haller
bis zur Gegenwart auch Lebende. Und sieche! Sie reden neu von alten,
in hergebrachter Weise von neuen Dingen, sind Bewahrer und For-
derer, Fortsetzer und Bahnbrecher, sind wiederum Zeugen unerschopf-
ter Kraft. Dass wir es aber vorhabensgemdiss iiberall nur mit Deutsch-
schweizern zu tun haben, sei kurz als Diskretion gerithmt, die weniger
im Dirigieren als im Zusammenspielen triumphiert: Ausdruck nationaler
Zielstrebung.

Eine andere Beschrinking der Anthologie, die zeitliche, verdient da-
gegen eine lingere Erwidgung nach Griinden, Berechtigung und Erfolg.
Diese Beschrinkung auf die letzten zweihundert Jahre erlaubte immer-
hin, und das ist festzuhalten, das Wort zu erteilen an Vertreter der
aristokratischen Spitzeit, der biirgerlichen Bliitezeit und der gegenwir-
tigen Kampfzeit. Wir wissen dem Anthologisten Dank, dass er uns
denkende und schreibende Schweizer aus so verschiedenen Zeitaltern
so wesensgleich vorgefiithrt hat. Voraussetzungslos erscheinen die seit
Haller auftretenden Generationen keineswegs. Unser tiefes Geschichts-
bediirfnis, das zum ausgebreitetsten Geschichtsbesitz gefiihrt hat, lisst
friihere grosse Zeiten mit genugsamer Vernehmlichkeit zu uns sprechen.
Die Autoren in Eduard Korrodis Anthologie gehen deun auch nicht
an der Glaubenskraft der beginnenden Neuzeit, dem Tatendurst des
Mittelalters, ja den urspriinglichen Lebensbedingungen vorbei, die zu
unsrer unabinderlichen Gesetzlichkeit zu gehéren scheinen. Wenn da-
rum also Eduard Korrodis Prinzip der zeitlichen Begrenzung ohne ent-

1) Geisteserbe der Schweiz. Schriften von Albrecht v. Haller bis zur
Gegenwart. Ausgewihlt von Eduard Korrodi. Eugen Rentsch Verlag,
Erlenbach-Ziirich, 1943.

501



scheidende inhaltliche Nachteile blieb, konnte er anderseits nur auf
dem beschrittnen Wege zur Stileinheitlichkeit seines Buches kommen.
Alle vor dem 18. Jahrhundert zuriickliegende Sprache der deutschen
Schweiz ist uns mehr oder minder fremd geworden, bedarf des-
wegen der Erklirung, Nachhilfe, Umschrift. Wenn wie im vorliegenden
Fall unmittelbarer Sprachgenuss der anthologische Endzweck sein sollte,
so musste das Buch da einsetzen, wo es uns empfangt. Stellen wir
aber Eduard Korrodis temporirem Auswahlprinzip sogleich sein sub-
stantielles zur Seite. Nicht dichterische, sondern denkerische Verdienste
sammelt er. Nicht Poeten sprechen zu uns, und wo dennoch, so nicht
als Poeten: Salis nicht mit seinen Gedichten, sondern mit der Vorreda
zu denselben; Pestalozzi nicht mit ,Lienhard und Gertrud”, sondern
mit direkten und indirekten Kommentaren dazu; Gottfried Keller und
Conrad Ferdinand Meyer nicht mit Erzdhlungen oder Romankapiteln,
sondern mit Kritiken, Erinnerungen, Briefen. Das Wort fithren vor allem
Historiker, Naturforscher, Juristen, Offiziere, Pidagogen, Geistliche, Psy-
chologen, Liebhaber. Eine feierliche Ausnahme macht lediglich der An-
fang mit Versen aus Hallers ,,Alpen”, dem Sprachdenkmal, das fiir das
ganze deutsche Sprachgebiet und daritber hinaus eine neue Epoche
bedeutete. Was danach im Buche folgt, ist nicht unterzubringen in
unsern herkommlichen dsthetischen Kategorien, ist vielmehr schlechthin,
wie der Titel sagt, ,Geisteserbe”.

Gehen wir nun zur Untersuchung iiber, welch ein Geist hier er-
erbt wird, so ist es zunichst nicht der Geist der Verneinung,
der Verkleinerung und der Zersetzung. Es ist nicht einmmal in erster
Linie der Geist der Kritik im iiblichen Sinne. Unsere Anthologie ge-
langte auch in diesem Punkt nicht zufillig zu ihrer Haltung. Die
schweizerische Literatur nimmt nur einen beschrinkten Teil der tig-
lichen und stiindlichen Aussetzungen auf. Man kann sogar finden, dass
sie es in zu geringem Masse tut. Der Grund mag teils in den
kleinen Verhiltnissen, teils am Zustandekommen der faktischen Situa-
tionen liegen, worin sich ehrbarerweise jeder als mitverantwortlich,
wo nicht solidarisch fithlen muss. Immerhin fehlen auch unsrer Antho-
logie die mahnenden To6ne nicht: Gottfried Keller nimmt gelegentlich
Gotthelfs Sittenspiegel zur Hand, und was wir dabei sehen, reicht
vollig aus, um uns einen Begriff davon zu geben, was fiir Resultate
die Wiederholung der Manipulation zeitigen miisste. Zudem hat Eduard
Korrodi ein Musterbeispiel von patriotischer Selbstbesinnung beigefiigt:
Augustin  Kellers Rede am Eidgendssischen Schiitzenfest von 1874,
damit auch der tiefere Sinn von Nationalfesten in Erscheinung trete. Wir
kommen aber darauf zuriick, dass die Grundhaltung unsrer Anthologie
als bejahend, zustimmend, anerkennend zu bezeichnen ist: sie stammt
sozusagen aus dem Geist edlen Geniigens. Das Erbe, das der Antholo-
gist vor uns durchblittert, beruft die tragenden Prinzipien unserer Ver-
gangenheit und Gegenwart — Prinzipien, von denen wir die Zuversicht
hegen diirfen, dass ihnen auch Zukunftsgeltung innewohnt. Sollten
wir nun aber die tragenden Siulen unseres Bewusstseins nennen, so

502



wihlten und bezeichneten wir deren drei: Natiirlichkeit, Minnlichkeit
und Christlichkeit.

Erstens die mit Hinden zu greifende Natiirlichkeit! Sie ist da im
objektiven Naturbild, im kunstvollen Abbild, in tausend Variationen der
praktischen, theoretischen und ethischen Auseinandersetzung. Der Hang
zum Leben und Geniessen in der Natur, die Feinhorigkeit fiir ihre
Stimme, die Lobpreisung ihrer Herrlichkeit in und ausser uns, all das
sind authentische Ziige einer schweizerischen Psychologie. Wir Iesen
in unserer Anthologie: ,Natur! wir sind von ihr umgeben und um-
schlungen — unvermégend, aus ihr herauszutreten, und unvermogend,
tiefer in sie hineinzukommen. Ungebeten und ungewarnt nimmt sie
uns in den Kreislauf ihres Tanzes auf und treibt sich mit uns fort,
bis wir ermiidet sind und ihrem Arm entfallen”. So heisst es in
einer Rhapsodie, die in Goethes Werken steht und aus der Feder
des Ziircher Theologen Georg Christoph Tobler stammt. Es musste von
uns auch der Preis dieser grossartig schlichten Weltauffassung ent-
richtet werden. Mindestens scheint es, dass es uns fehlt an ebensoviel
giltigen Verkérperungen der Vornehmheit, als wir deren auf dem oft
erwanderten Feld ehrbarer Primitivitit besitzen. Indem wir uns aber
derart radikal ausdriicken, machen wir uns mehr die gemeinhinige
Annahme als eine unbestreitbare Tatsdchlichkeit zu eigen. Die deutsche
Schweiz ist doch nicht nur ein Land echter Rustitizitit, sondern auch
alter Urbanitat. Darum fanden wir es besonders sinnvoll, dass unser
Anthologist einen Rektor, J. J. Welti, zu seinen Maturanden von der
Urbanitit sagen ldsst: ,Sie ist nicht nur eine ehrliche Héflichkeit,
ein ohne Falsch geschmeidiges Wesen, das schonend und riicksichtsvoll
das Unangenehme zu mildern versteht, sondern zugleich eine auf dem
Boden des geselligen Lebens erwachsene, feine intellektuelle und sitt-
liche Bliite, eine Tugend des Herzens, die sich nur im Verein mit
einer gliicklichen Kultur des Geistes findet’’.

Nach der unbestreitbaren Natiirlichkeit die wiinschenswerte Minn-
lichkeit! Im Leben und Schreiben des Deutschschweizers steht der
Mann im Vordergrund, und zwar in einem auffallend betonten Masse,
Seine Pflichten, seine Neigungen und seine Vergniigungen bestimmen
die Wirklichkeit und ihre Verklirung. Sein Werk ist der Staat, und
der Staat vor allem in ihm. Nicht dass die Deutschschweizerin im
mindesten untitig, abwesend, unauffindbar wire. Es ist nur merkwiirdig,
dass unsre Sage und Dichtung von der Frau mit besondrer Aner-
kennung sprechen, wenn sie sich staatliches, ja militirisches Verdienst
erwirbt, angefangen bei den waffenstarrenden Ziircherinnen auf dem
Lindenhof. Frau Regel Amrein und Lienhards Gertrud stehen fiir einen
fernen oder fiir einen untiichtigen Gatten ein. Ja selbst das holdseligste
junge Midchen unsrer Literatur, Elsi die seltsame Magd, stirbt als
Heroine. Wir sind zwar weit entfernt, in der exemplarischen Sprédig-
keit der deutschschweizerischen Literatur der Weigheit letzten Schluss
zu feiern. Es gibt selten eine Tugend, die nicht auf Kosten einer
andern erkauft werden muss. Hier handelt es sich aber nicht um

503



derlei Erwigungen, sondern nur um den Gang der Dinge bis zu
ihrer literarischen Sanktion. In diesem Zusammenhang gibt auch zu
denken, dass des Anthologisten literarisches Gewissen keinen Text
aus einer weiblichen Feder der Einreihung wiirdig befunden hat. Da-
fiir fand er das grossartige Zeugnis General Willes iiber das wahre
Soldatentum, das mehr als in Arm und Bein im Herzen ruht, an
kein Alter und Geschlecht gebunden ist, es sei insofern, als die
Weiblichkeit eine urspriingliche Berufung zu diesem hdchsten der Be-
rufe mitbringt. ,,Unter den Frauen — schrieb der grosse Volkserzieher
— gibt es mehr Soldaten als unter den Minnern. Die Frau und Mutter,
welche nichts sein will als das, das aber ganz, welche keinen Augen-
blick zogert, ihr Leben zu Ilassen, wenn es fir ihr Kind notwendig
ist, die ist Soldat und beschimt Mainner in Uniform, die sich da-
riiber beschweren, dass ihnen eine Biirde zugemutet worden ist”.

Nach Natiirlichkeit und Mdinnlichkeit die Christlichkeit. Es kann hier
darunter nicht eine bestimmte Kirchlichkeit verstanden werden, wiewohl
unser Boden durchtriankt ist mit Schweiss und Blut fiir eine solche.
Die Christlichkeit der deutschschweizerischen Literatur ist ideologischer
Natur, von der Anerkennung des Kreuzes im Banner bis zu den
letzten denkbaren Gemiitsausstrahlungen dieser Anerkennung. Vor allem
wollen wir nie vergessen, dass in DPestalozzis Pidagogik das christ-
lichste Beispiel einer solchen vorliegt, sozusagen die Christlichkeit
selbst als Erziehungskraft und Erziehungswunder. Je tiefer unser Schrift-
tum in die letzten Zusammenhidnge eindrang, umso demiitiger wurde
es. Unsere beiden grossten Historiker beglaubigen das jeder auf seine
Art und Weise. Johannes von Miiller vermass sich allezeit, einzu-
dringen in ,,das Hauptarchiv der Wege Gottes”. Jacob Burckhardt be-
kannte sich am Schlusse seines Lebens dankbar zu seinem urspriing-
lichen Theologiestudium als ,einer der wiinschenswertesten Vorberei-
tungen, welche dem Geschichtsforscher zuteil werden kénnen”. Die
Zuriickhaltung im Ton, hier wie in vielen andern von uns iibergangenen
Verlautbarungen, spricht durchaus nicht gegen unsre These, sondern
bezeugt sie vielmehr so, wie sie allein bezeugt werden kann. Dass
unser Land, wie das gesamte Abendland, unzihlige kontrire Argumente
liefert, kann das erwihnte seelische Gefille keineswegs verkehren. Uns
scheint gewiss, dass es weder idsthetisches Raffinement noch die Stim-
mung des Tages war, was unsern Anthologisten bewogen hat, am
Schluss zwei Geistlichen das Wort zu geben, dem Dichter-Kaplan
Heinrich Federer und dem Theologie-Professor Emil Brunner. Welche
Verschiedenheit des Temperaments und der Situation in Heinrich Fede-
rers Romankapitel gegeniiber Emil Brunners Universititsansprache! Wie-
viel schalkhafte Heiterkeit beim Einen, wieviel feierlicher Ernst beim
Andern, welche Erdennihe aber auch, des Seelenfluges unerachtet, beim
Einen wie beim Andern! Und schliesslich ist ihnen gemecinsam der bei-
den Bekenntnissen zugrunde liegende Glaube, den wir weit vorn in un-
serer Anthologie beim Mutterrechtler Johann Jakob Bachofen gefunden

504



haben: es sei die Religion iiberhaupt ,der eine einzige michtige
Hebel aller Zivilisation”.

Soviel an Gedanken, die beim Betrachten von Eduard Korrodis Text-
sammlung in uns aufgestiegen sind. Versuchen wir, Abschied nehmend,
cine formale Wiirdigung des Buches. Nur wer viel gedacht und viel
erfahren hat, kann Gelesenes so wiihlen, so verbinden, so ins Licht
treten lassen. Alles in der Anthologie ist bezogen auf ein geheimes
Wertsystem, auf das authentische Geheimnis des Anthologisten. Weder
in den hinweisenden Einleitungen noch in den abgedruckten Stiicken
findet sich der mindeste Ueberton, findet sich irgend ein Pathos noch
irgend eine Schroftheit. Vom Anfang bis zum Ende herrscht Takt,
Zuginglichkeit, Umginglichkeit. Die Perlenschnur der Funde kennt keine
briichige Stelle, reisst nie ab, fliesst mild durch unsre nachpriifende
Hand. Wie kommt es zu einem solchen Kunstwerk? Das weiss das
Leben besser als die Kunst. Begniigen wir uns mit dem Vermutbaren.
Von subjektiven Momenten zu schweigen, kann es an der objcktiven
Fiigung nicht gemangelt haben. Man ahnt, um nur so viel zu sagen,
dass die konfliktreiche Gegenwart ihren Stachel oft genug walten liess.
Aber diese Reizungen und Priifungen, dergleichen wir in irgend einer
Form ja nie entbehren konnen, bewirkten im vorliegenden Fall nur er-
wogene Ausgeglichenheit. Noch einmal bewihrt sich, dass das zutiefst
Zeitgeborne immer auch zeitlos ist. Das ist wenigstens unsre voile
Meinung. Wir moéchten uns daher zu der Gewissheit bekennen, dass
man uns noch langehin erkennen werde aus Eduard Korrodis ,,Geistes-
erbe”, in das er durch vorbildliche Deutung und Gefolgschaft nun-
mehr selber eingegangen ist. Fritz Ernst

Hans Barths ,,Fluten und Didmme¢

Die meisten Leser der ,Neuen Schweizer Rundschau’’, denen diese
Zeilen zu Gesicht kommen mégen, werden die mit dem Signum Bth.
gezeichneten Aufsitze des wissenschaftlichen Feuilletons der ,Neuen
Ziircher Zeitung” kennen und schitzen, moglicherweise sogar wissen,
dass der Verfasser dieser Aufsitze zugleich derjenige ist, der den
Ruhmestitel beanspruchen darf, jenes wissenschaftliche Feuilleton zu
leiten, das heute nicht seinesgleichen haben diirfte. Diesen Lesern braucht
weder der Verfasser vorgestellt noch seine Leistung gerithmt zu werden.
Immer wieder sind sie gepackt und gefithrt worden von einem ge-
treuen Wahrer und Mehrer besten Gedankengutes der europiischen
Ueberlieferung, die zugleich die schweizerische ist, von einem Schrift-
steller, der die selten zu findende Kombination des gelehrten Juristen,
Philosophen und Soziologen, des rechtschaffenen und keine Ver-
schwommenheit duldenden Stilisten und des die brennenden Probleme
der Zeit mutig anpackenden Essayisten vertritt, und von einem Manne,
den man nicht treffender und schlichter als mit dem auszeichnenden
Titel des ,klaren Kopfes” charakterisieren kann. Alle diese Leser —- zu

33 505



denen sich auch die Leser der Aufsitze gesellen, die unser Autor
zur ,Neuen Schweizer Rundschau” und anderen Zeitschriften beige-
steuert hat — werden Hans Barth das ehrenvolle Zeugnis ausstellen,
dass sie keinen dieser Aufsitze aus der Hand gelegt haben, ohne sich
bereichert, geklirt, orientiert und ins Gleichgewicht gebracht zu fiihlen
und ohne in ihrem Mut bestirkt zu werden, jeder Art von Hysterie,
Masslosigkeit, Konfusion und moralisch-politischem Analphabetentum ent-
gegenzutreten und so der grenzenlosen Verwirrung unserer Zeit zu ent-
rinnen. Wenn sie wissen wollen, an welchem Punkte der geistesge-
schichtlichen Entwicklung wir heute stehen, an welcher Kreuzung der
Vergangenheit die Weichen verhiangnisvoll falsch gestellt worden sind
oder bei wem die bessere Einsicht lag, auf die wir heute mit Nutzen
zuriickgreifen, hier pflegen sie eine Antwort zu finden, die durch Wissen
und Urteil legitimiert ist.

So ist die Wirksamkeit von Hans Barth beschaffen. Um so grisser
ist unsere Freude, eine Reihe seiner Aufsitze in einer von ihm selbst
getroffenen Auswahl und Anordnung in einem schonen und stattlichen
Bande vereinigt zu sehen, den der Verlag Fretz & Wasmuth unter
dem Titel ,Fluten und Didmme. Der philosophische Gedanke in der
Politik” in einem Gewande herausgibt, der des Inhalts wiirdig ist
und auch den mit ihm bereits Vertrauten verlockt, alles noch einmal
zu lesen und in sich aufzunehmen.

Titel und Untertitel kennzeichnen treffend die doppelte Absicht des
Buches. Ist es einerseits eine sehr lebendige Erdrterung der tief in
die Philosophie hinabreichenden Grundprobleme der Politik und des
Gesellschaftslebens, so durchzieht diese Erorterung zugleich eine ge-
radezu dramatische Spannung, die ihr hochste Aktualitit verleiht: die
Anordnung und Gegeniiberstellung der Gedanken und ihrer Triger
nach einer Wertskala, die sich als eine solche allgemeinverbindlicher
Art aus der Natur und den Zielen der Gesellschaft ergibt, zum min-
desten derjenigen, die der -europiisch-amerikanischen Kulturiiberliefe-
rung entspricht. Ueber diese notwendige Verkniipfung des philosophi-
schen Gedankens mit der gesellschaftlich-politischen Wirklichkeit adus-
sert sich Barth sehr {iberzeugend im Vorwort, wo er betont, dass sich
die Titigkeit des Geistes im Medium des Sozialen abspielt, also
innerhalb einer sozialen Ordnung, so dass es eine voraussetzungslose,
unpolitische Philosophie nicht geben kann und darf, wenn die Philo-
sophie ihr eigenes Fundament nicht preisgeben will. Nicht nur ist die
Philosophie daher an der staatlichen Ordnung von Anbeginn interes-
siert, vielmehr kann diese Ordnung auch nur eine freiheitliche sein,
nydenn nur sie lisst jene ausschliesslich an der Sache orientierte Ent-
faltung des Gedankens zu, die den Namen Philosophie verdient”, Daher
ist sie zugleich ein moralisches Problem und gekniipft an jene poli-
tische Freiheit, die als ihre unverbriichliche Voraussetzung zu gelten
hat. |,Diese Freiheit wird aber nur erworben und bewahrt durch einen
beharrlich-kriftigen Willen, der den Mut zur Kompromisslosigkeit be-
sitzt und die Gefahr seiner Entscheidung zu tragen bereit ist”.

506



Indem Barth diesem Programm einer Philosophia militans folgt, die
allein eines Philosophen wiirdig ist, verlegt er die von wunverbriich-
lichen Ueberzeugungen geleitete Entschiedenheit in die Sache, in die
Ueberzeugungskraft der Argumente und in die Ehrlichkeit des Wortes,
das um so stirker trifft, als es sich nicht in jene nervose Leidenschaft
verliert, von der uns vor allem Nietzsche — das Vorbild des politika-
sternden Professors — abgeschreckt hat. in dieser ruhigen Art, die dort, wo
die Ablehnung eines Gedankens und eines Autors zur Notwendigkeit wird,
umso schneidender wirkt, fliihrt uns Barth zu den Gestalten der Vergangen-
heit und Gegenwart, die zum Guten oder zum Schlimmen gewirkt haben:
zu der vielverkannten Figur von Bernard de Mandeville, dem Verfasser
der ,,Bienenfabel”, den Barth an den rechten Platz zu stellen und
dem er sehr interessante neue Seiten abzugewinnen versteht; zu Min-
nern wie Chamfort, Rivarol und Burke, die sich iiber den Flutwir-
beln der franzdsischen Revolution, jenes Anfangs der immensen Staats-
krise der Gegenwart, in ruhiger Ueberlegung zu halten versuchen und
damit noch heute zu uns sprechen; zu der bescheidenen und daher
meist unterschiatzten Gestalt des Johann Gottfried Seume, der uns
als politischer Denker nahegebracht wird; zu Benjamin Constant und
seinem heute aufs neue strahlenden Ruhm als Entlarver der Illegi-
timitdt, der Tyrannis und des Imperialismus und als des Philosophen
eines konservativen Liberalismus, zu dem wir uns heute alle mehr
oder weniger hingezogen fithlen; zu dem unheimlichen und verbissenen,
aber gerade darum so aufriittelnden spanischen Denker Juan Donoso
Cortés, auf den frithzeitig hingewiesen zu haben ein besonderes Ver-
dienst Barths bleibt; zu Tocqueville und seinem Kampfe gegen die
Massendemokratie und ihren Despotismus; zu jenen beiden Denkern
Jacob Burckhardt und Nietzsche, die sich als die verkérperten Prin-
zipien der Bewahrung und der Destruktion gegeniiberstehen und so
unserem Verfasser die schénste Gelegenheit zu entschiedener Bejahung
und Verneinung geben; zu Benedetto Croce als einen der grossen
Wellenbrecher unserer Zeit, und schliesslich zu Betrachtungen, die sich
von einzelnen Personlichkeiten lésen und uns in einer mehr grund-
sitzlichen Weise unterrichten iiber ,,die Grundlagen und die Zersetzung
in der Gemeinschaft”, iiber ,die Auflésung des (esetzesbegriffs”, iiber
,den totalen Staat und seine ideologischen Voraussetzungen”, iiber ,die
Krise des Wahrheitsbegriffs in den Staatswissenschaften’, iiber ,Nietz-
sche und die politischen Ideologien der Gegenwart” und schliesslich
itber ,die Voraussetzungen der Humanitit”, womit das Buch in einer
iiberaus eindrucksvollen und wiirdigen Weise abschliesst. Portraits
littéraires mischen sich so mit philosophischen Erwigungen, die sich
zustimmend oder ablehnend um eine bestimmte Figur der Geistesge-
schichte ranken, und schliesslich mit systematischen Erérterungen, die
bei aller Gedringtheit Wesentliches und Definitives sagen, aber in jedem
Genre bewiihrt sich die Meisterschaft des Autors.

Gegeniiber dieser Fiille befindet sich ein Kritiker in einer eigentiim-
lichen Lage, der sein Leseexemplar eigentlich nur mit Heraushebungen

507



und Zustimmungsnoten versehen kann, da er seine eigenen Gedanken
und Urteile in einer oft sehr treffenden Formulierung bestitigt sieht
oder neue froh in sich aufnimmt. Nicht einmal diesen Dienst kann
ich dem Autor erweisen, dass ich im einzelnen dies oder jenes zu
bedenken geben konnte (es sei denn ecine kleine Fragwiirdigkeit in
der Uebersetzung aus Burke, die sich auf Seite 42 befindet!). Gewiss
liesse sich manche erginzende Bemerkung an der cinen oder der an-
deren Stelle einfiigen und so z. B. aus der Geschichte der nationaltko-
nomischen Ideen noch einiges zum Thema der Bienenfabel Mandevilles
sagen oder etwa bemerken, dass Paretos Soziologie, die soviel Ungliick
angerichtet hat, nicht nur den Szientismus des ehemaligen Ingenieurs
und damit den fernen Einfluss Saint-Simons widerspiegelt, sondern, so-
weit ich unterrichtet bin, auch als zynisches Ressentiment eines welt-
fremden ehemaligen Liberalen verstanden werden kann, der, als er das bdse
so wenig liberale Treiben dieser Welt sah, ihre Bosartigkeit theoretisch noch
iibertrumpfen und als Diipierter seine Selbstachtung wiedergewinnen wollte,
indem er sich als ein den ganzen Schwindel durchschauender Enthiiller
gab, — ein in der Geistesgeschichte wohl nicht seltener Typus.

So liesse sich manches in schénem Gesprich weiterspinnen. Ein
solcher durch Zustimmung gefesselter Kritiker darf gewiss auch noch
versuchen, die ihm besonders am Herzen liegenden Stiicke zu be-
zeichnen, und gestehen, dass ihm die Kapitel ,Ueber die Grundlagen
und die Zersetzung der Gemeinschaft’”, das folgende Kapitel ,,Ueber
die Auflésung des Gesetzesbegriffs’”” (eine yernichtende Abfertigung
der nur noch als satanistisch zu kennzeichnenden Theorien Carl
Schmitts), das Kapitel ,Die Krise des Wahrheitsbegriffs in den Staats-
wissenschaften’”” (das die Auseinandersetzung mit dem soziologischen
soatanismus”  fortsetzt), die grossartige Inventur der Erbschaft Nietz-
sches in dem Kapitel ,Nietzsche und die politischen Ideologien der
Gegenwart” und das Schlusskapitel ,,Ueber die Voraussetzungen der
Humanitit” besonders viel zu geben scheinen und wohl am unmittelbar-
sten zum zeitgenossischen Leser sprechen.

Ein solcher Kritiker kann indessen noch ein iibriges tun, indem er
an einzelnen Beispielen die ordnende, nuancierende und richtig abwi-
gende Kraft des Verfassers klarmacht. Dafiir eignet sich besonders gut
das Problem der Elite, da es sich um ein solches handelt, iiber das
man leicht strauchelt indem man entweder die Notwendigkeit einer
Elite iiberhaupt ignoriert, was soziologische Blindheit beweist, oder
aber aus ihrer Notwendigkeit eine Verherrlichung der Gewalt macht,
was nur eine andere und noch weit verhingnisvollere Art von soziolo-
gischer Blindheit bedeutet und moralische Kompasslosigkeit obendrein.
Man konnte zeigen, dass die meisten Irrwege des politischen Denkens
von der einen oder von der anderen Blindheit ihren Ausgang nehmen,
ja dass die eine meist die andere als Reaktion nach sich zieht. Wie
nun Barth dieses Problem 16st, moége man auf Seite 281 f. nachlesen.

Ein anderes Beispiel: auch der Begriff der Humanitit leidet an einer
Mehrdeutigkeit, die die Menschen leicht verwirrt und manchem das

508



Wesentliche und schlechthin Unersetzliche dieses Wertbegriffs unschmack-
haft macht. Auch hier wird die Konfusion zu einem Fischnetz, mit dem
die grossen geistigen Verwirrer vom Typus cines Nietzsche Ieichte
Beute machen koénnen. Da zeigt Barth zunichst einmal sehr schén
am Beispiel Wilhelm von Humboldts die Gefahr, dass die Humanitit
in einem entsprechenden Milieu jene blasse apolitische Firbung annimmt,
die auf eine Flucht vor den Aufgaben der politischen Ordnung hinaus-
liuft und damit in die fatale Ndhe der ,inneren Freiheit” gerit, die
Luther dem deutschen Volke zur unseligen Erbschaft gemacht hat.
In dieser die ,,Obrigkeit’” folgsam aus dem Spiel lassenden Art, die
die Schwiche des deutschen Idealismus gewesen ist, gewinnt die
Humanitit den Charakter jener Schwichlichkeit und Versponnenheit,
die frither oder spiter zur Kapitulation fiithren musste.!) Barth stellt
demgegeniiber mit Recht fest, dass die an den Staat gerichtete Forde-
rung nach Beschrinkung seiner Macht durch ecine entsprechende po-
litisch wirksame Anteilnahme des Individuums an der Bildung des
staatlichen Willens erginzt werden muss (S. 303), so wie ich an dieser
Stelle (,,Gegengewichte des Staates”, Neue Schweizer Rundschau, Ja-
nuar 1943, S.540) schrieb, dass das ,System der reprasentativen Demo-
kratie” zu den wichtigsten Gegengewichten der Staatswillkiir gehért.2)
Dariiberhinaus legt Barth dar, wie der Humanititsbegriff im Laufe
des 19. Jahrhunderts in verhingnisvoller Weise dadurch verfilscht wor-
den ist, dass eine ,radikale Verdinglichung der Vorstellungen” eintrat,
»die zur Ausbildung des Humanititsbegriffs gefithrt hatten’’. Aus einem
Ziel wurde die Humanitit zu etwas, was uns die objektiven Verhilt-

nisse — d. h. die allgemeine Aufwirtsentwicklung der Menschheit vor
allem in technischer Hinsicht, an die man wie an jede andere Art
von ,Entwicklung’” glaubte — angesichts der schon von Rousseau

behaupteten grundsatzlichen Giite der Menschennatur ohne unser an-
gestrengtes Dazutun bescheren wiirden. ,,Die Geschichte wurde zum
Motor, der selbsttitig ein vorbestimmtes Ergebnis zutage férdert” (S.310),
womit deutlich auf Hegel angespielt sein diirfte. So wandelte sich die
Humanitit in Humanitarismus, aber damit wurde zugleich der Kritik

1) Ich habe mich denn auch nicht wenig gewundert, durch einen
»S. ¢”7 zeichnenden Autor der ,Basler Nachrichten” (vom 2/3. Ok-
tober 1943) so griindlich missverstanden zu werden, dass er meine
in der ,Neuen Schweizer Rundschau” verdffentlichten Aufsitze iiber
die ,,Gegengewichte des Staates” als Ausdruck eines solchen apo-
litischen Denkens tadelt. Da ich mich in jenen Aufsitzen deutlich
genug ausgedriickt zu haben glaube, kann ich nur schliessen, dass
es Missverstindnisse gibt, gegen die man sich schlechthin nicht
zu schiitzen vermag.

%) Immerhin ist anzumerken, dass kein Geringerer als J. St. Mill, dem
man gewiss keine apolitische Haltung vorwerfen kann, in seinem
Buche ,On Liberty” die Gedanken Humboldts mit lebhafter Zustim-
mung sprechen lasst.

509



am Humanititsbegriff in einer Weise das Tor geoéfinet, die dann zu der
unheilvollen Meinung fithrte, als sei das, was wir heute vor uns
haben, eine Krise des echten Humanititsbegriffs, wihrend es sich doch
in Wahrheit nur um eine solche des verfilschten handelt, des unpoli-
tischen des 18. und des deterministisch-evolutionistischen des 19. Jahr-
hunderts. So erweist sich auch hier die Klirung als eine Sicherstellung
des Wesentlichen und Unverlierbaren.

Schliesslich vermag ich der Versuchung nicht zu widerstchen, die
Kraft und Pragnanz der Formulierungen Barths zu belegen, indem ich
einfach zwei Beispiele aneinanderreihe. Das eine: ,Machiavellismus und
staatliche Moral stehen in der Tat in einer eigenartigen, nichtsdesto-
weniger unlésbaren Beziehung. Wird der Machiavellismus total, d. h.
vernichtet er auch den letzten Rest von Achtung vor dem Recht
und vor Treu und Glauben, so vernichtet er sich selbst, und die Staa-
tenwelt versinkt im Chaos” (S. 200). An einer anderen Stelle heisst
es von Nietzsche: ,,Die Interpretation seines verhingnisvollen vieldeu-
tigen Werkes erfolgt immer nach demselben ordiniren Muster: der
politische Zweck fungiert als Filter, der zuriickbehilt, was die cigenen
politischen Absichten stort” (S. 236).

Dieses Buch der Klirung und Besinnung wird uns in einem Augen-
blick in die Hand gelegt, in dem die Konfusion die Welt wie nie
zuvor verwirrt. Hoéher als je wilzt sich-die Flut der Aufldsung, Zer-
storung und Desorientierung gegen die Dimme, die die Besten der
Vergangenheit aufgehiuft und schon gegen die Flut ihrer eigenen
Zeit zu verteidigen hatten. Hat die Flut bereits ihren hochsten Stand
erreicht oder wird sie noch weiter steigen? Werden die Dimme halten?
Wir wissen es nicht. Aber indem Hans Barth uns von dem Widerspiel
der Krifte der Zerstorung und des Widerstandes in Vergangenheit und
Gegenwart berichtet, hat er sich selbst als ein Dammbauer erwiesen,
dem wir unseren Dank sagen. Wilhelm Ropke

Chronique Genevoise

Deux ou trois fois par semaine, dans le Journal de Genéve, entre
un solide article de fond de René Payot ou de S. Stelling-Michaud
et les dépéches qui relatent les massacres, les bombardements et les
famines, vous trouvez un bref billet d’une quarantaine de lignes signé
Pierre Girard. Commente-t-il, comme c’est I'usage dans ce genre d’ar-
ticles, un fait d’actualité, petit ou grand? Nullement. L’auteur ne
traite aucun sujet précis, se contente de nous communiquer les ré-
flexions que lui inspirent un arbre en fleurs, un merle, une jolie fille,
un nuage; et c’est délicieux. Pendant quelques instants, I’horizon noir
qui est le notre depuis quatre ans est traversé par un rayon de
soleil, et l'on retrouve le golit de toutes ces choses que les hommes
s’acharnent a supprimer. Mais le plus surprenant, c’est que ce miracle,
Pierre Girard le répéte une dizaine de fois par mois, tout le long de

510



I'année, sans que jamais il ne se lasse ni ne lasse le lecteur. Comment
fait-il? Un de mes amis, qui a entre autres vices celui de composer des
pastiches, a un jour tenté d’en faire un d’un billet de Pierre Girard.
Aucun des ingrédients indispensables n’y manquait: une Dbréve notation
de paysage, le rappel d’un souvenir de mobilisation, quelques allusions
a des écrivains célebres ou A des tableaux connus, un croquis rapide
d’une belle fille qui passe; et bien entendu y figuraient les deux
personnages qui paraissent régulierement dans ces billets et échangent
des propos avec lauteur, la belle Médora et Smilax. Oui, tous les
ingrédients y ¢taient; mais le pastiche ¢était Dinsipidité méme. Deés
la premiére ligne, le plus obtus des lecteurs aurait deviné qu’il
n'y avait la qu'une flagrante et piteuse contrefacon.

C’est que Pierre Girard est un authentique poete; il 'est comme on
est roux, ou arthritique; et il lui serait aussi impossible de ne pas
Pétre que d’arréter son coeur de battre. Ce spectacle du monde, ol
la plupart d’entre nous ne voient qu’un triste désordre, une féroce
mélée d’intérets, il y découvre — I’heureux homme! — une incessante
féerie dont il s’enchante, et dont il enchante ses lecteurs. Depuis deux
ans, Pierre Girard a publié trois courts récits: Syrup, Amours
au Palais Wilson, et le plus récent, Monsieur Stark. Doit-on
appeler cela des romans? En tout cas, cela n’a rien de commun
avec ces mornes dissections d’étres médiocres et vils que sont les trois
quarts des romans contemporains. S’emparant du théme le plus mince,
et sans se soucier le moins du monde de copier la réalité, Pierre
Girard nous raconte des histoires qui nous laissent attendris et sou-
riants, mieux disposés envers nous-mémes et envers les autres. Il de-
vrait y avoir un prix a décerner a ce bienfaiteur de I’humanité;
et s’il n’existe pas, c’est sans doute qu’a notre époque il y a trop
peu d’écrivains, a part Pierre Girard, qui en seraient dignes.

Monsieur Stark est une satire malicieuse et sans trace d'dcreté
des méthodes ,rationelles’” de la bureaucratie moderne. Amours au
Palais Wilson se passe aussi dans des bureaux, ceux de fonc-
tionnaires fédéraux que Berne a transplantés a Geneve; et l'on y
trouve une compréhension de l’dme alémanique qui en apprend davan-
tage, par ses rapides notations, que les essais psychologiques les plus
fouillés. Quant & Syrup, cette nouvelle raconte les amours trop
bréves, sur les rives de la Méditerranée, d’un jeune homme avec une
Anglaise. L’éditeur de Zurich, de Bile ou de Berne, qui, ayant fait
traduire ces trois récits, les réunirait sous une méme couverture,
serait-il si mal inspiré? Je ne le crois pas.

Cet automne 1943 aura d’ailleurs vu toute une floraison ‘de romans
dus a des auteurs romands. 11 y a I'"étrange Montmirel, ol
Jacques Aubert n’a pas craint de s’attaquer i un genre que lon
aurait pu croire périmé, le comte fantastique. Il vy a L’Innocent
de Marcel Beaufils, roman qui a suscité de vives discussions, les uns
criant au chef d’oeuvre, les autres dénoncant le poncif du roman amer,
et le style chaotique de [Pauteur. Il faut bien reconnaitre que si

SIT



Marcel Beaufils a des dons d’évocateur, il écrit dans un effroyable
charabia. Je ne lui reprocherai pas un style trés cherché, trés tra-
vaillé, s’il parvenait & nous persuader qu’il a une idée nette du résul-
tat qu’il voulait atteindre, et I'a obtenu. Non; le plus souvent on
a Pimpression de mots jetés au hasard, avec I'unique souci de ne pas
s’exprimer dans le langage de tout le monde. Prenez une douzaine de
phrases dans ce livre, et examinez-les attentivement; ce qui demeure,
une fois l'analyse faite, est une banalité, quand le sens de cette prose
torturée n’est pas tout simplement inexistant.

Les Captives, le dernier roman de Jacques Chenevitre, c’est
autre chose. C’est 'oeuvre d’un écrivain au métien siir, d’un connaisseur
averti des remous de I’dme humaine. Dans ce copieux roman, cing
étres se trouvent A peu prés constamment en présence, et a part
un mariage et le geste instinctif de 'un d’eux, aucun événement capital
ne vient déranger le cours de leur existence dans une propriété de
campagne du Languedoc. Mais, avec une maitrise qui le classe parmi
les meilleurs romanciers de ce temps, Jacques Cheneviere nous dépeint
les nuances infinies que prennent les relations de ces cinq personnages,
et nous fait percevoir par d’insensibles graduations le lent écoulement
des mois et des années. A la derniére page, ni Gélou la jalouse,
ni Nelly, ni Marcellin ne sont tels qu’ils étaient au début; et
comme on le sait, donner le sentiment des modifications que le temps
apporte aux Aames est une des tiches les plus difficiles que puisse
aborder un romancier.

En méme temps que l'on annoncgait, pour la démentir ensuite, la
mort de Romain Rolland, paraissait Arc-en-Ciel, un roman ol
Jean Marteau a repris le sujet qui avait été celui de Jean-Chri-
stophe; la naissance et I’"évolution du talent d’un compositeur de
musique, et la peinture des milieux musicaux de Paris. Fils de musi-
cien, Jean Marteau était mieux a2 méme que quiconque pour écrire ce
livre, et il nous fait trés bien percevoir comment tout, chez un com-
positeur, se transforme en musique.

Quant a Henri de Ziégler, le fait qu’il est président de Ila
Société des Ecrivains suisses prouve en quelle estime il est tenu par
ses confreres, aussi bien alémaniques que romands. Ce n’est sfirement
pas le hasard qui fait que son profil régulier rappelle tant -celui
d’Erasme tel que I’a peint Holbein; entre IPhumaniste hollandais du
16e siecle et humaniste genevois du 20e, les affinités sont manifestes.
Tous deux sont de grands lettrés et de grands voyageurs, des esprits
clairvoyants, ennemis de toute contrainte et fonciérement indépendants.
Ces ftraits, on les retrouve dans cette autobiographie fictive que vient
de publier Henri de Ziégler sous le titre Aller et Retour. Sous le
masque de Jean Ludi, qui avant de mourir Iui aurait légué le récit
de sa vie, il nous donne de charmantes évocations de la Gendve de
son enfance et de sa jeunesse, des réflexions fort pertinentes sur la
demi-douzaine de pays qu’il a eu l'occasion de connaitre, et de belles
peintures de paysages divers. Ce livre est un précieux témoignage de

512



Pétat d’esprit d’un Genevois cultivé de notre temps, qui a su voir
et réfléchir.

La saison d’été s’est close par les représentations au Grand Théatre
d’Othello de Shakespeare dans l'excellente traduction de René-
Louis Piachaud. Léopold Biberti s’y est montré une fois de plus un
tragédien incomparable, et comme il en existe peu aujourd’hui. Tous
ceux qui lont vu garderont longtemps le souvenir de ses bonds de
fauve, de lart avec lequel il a rendu le personnage du More, ol le
sauvage se méle & I’enfant. On dit que Biberti va jouer au Théatre
de Lausanne Les Joyeuses commeres de Windsor; il ne
peurrait y remplir que le role de Falstaff. Qu’il interpréete ce joyeux et
ventru gaillard aprés Othello, c’est 1a une chose qu’on ne pourrait
manquer.

Enfin, cette chronique serait incompléte si elle passait sous silence
un événement important de lautomne, la Maison Genevoise.
Assurément, ’atmosphére y est celle que I'on est accoutumé a trouver
dans ce genre de manifestations: parmi les musiques tonitruantes
que déchainent plusieurs hauts-parleurs, la foule contemple dans les
stands tout ce qu’elle voit Pannée durant dans les devantures des
magasins genevois. Ensuite, elle gagne les diverses ,pintes’”, mange et
boit. Mais la Maison genevoise, c'est l'occasion de remettre
sous les yeux du public les efforts fait par l'industrie et le commerce
local, et aussi ceux des diverses oeuvres d’assistance et de charité,
dont Geneve est si généreusement pourvue. Et puis, cela donne lieu par-
fois a de singuliers contrastes. L’autre jour, & I’heure ol se répandait
dans la vaste halle une appétissante odeur de fondue, un seul haut-
parleur fonctionnait; et le hasard voulut qu’il déversit sur les
dineurs I’émouvante cantiléne de Duparc sur l'inoubliable Invitation
au voyage de Baudelaire:

La, tout n’est qu’ordre et beauté

Luxe, €almie € veolipte;,.»,
Etait-ce vraiment dii au hasard, ou au choix ironique d'un vendeur
désabusé d’appareils de radio? Francois Fosca

Zu einer neuen deutschen Uebertragung von
Voltaires Geschichte Karls XII.

Die Geschichte Karls XII. war das erste historiographische Werk
Voltaires; sie ist sein populirstes geblieben.!) FEr begann sie 1727,
also mit 33 Jahren, als er sich in England aufhielt. Fabrice, Kimmerer
Georgs 1., nach der Schlacht bei Poltawa sieben Jahre in Gefolgschaft
Karls XII., wurde beim Entwurf zu Rate gezogen. Mit des Schweden-
konigs letztem, allmichtigem Minister, mit Baron Gortz, stand der
Autor in brieflicher Verbindung. Nach Duvernet hitte der aristokra-

1) Voltaire: Geschichte Karls XII., Konigs von Schweden. Mit einer Ein-
filhrung von Carl J. Burckhardt. Ins Deutsche iibertragen von
Theodora Von der Miihll, Fretz & Wasmuth Verlag, Ziirich, 1943.

513




tische Abenteurer sogar ein ,Leben Voltaires”” verfasst und den Dich-
ter einmal aufgefordert, als Abbé verkleidet mit ihm Italien zu be-
reisen. D’Argental, Neffe Ferriols, des franzosischen Gesandten in Kon-
stantinopel zur Zeit von Karls Exil in der Tiirkei, steuerte sein
Wissen bei. Auch Voltaires Verbindung mit dem Hofe Ludwig XV.,
dessen Gattin Marie Leczinska die Tochter Koénigs Stanislaus von Polen
war, diirfte bei der Materialsammlung eine gewisse Rolle gespielt haben.
Voltaire kehrte im Mirz 1729 nach Frankreich zuriick und der grosste
Teil der Historie war vollendet. Aber wieder und wieder suchte er
sein Werk durch Berichte aus zeitgendssischen Quellen zu bereichern.
1730 erschien die erste Auflage in Paris und wurde knapp nachher
verboten mit der Begriindung, es sei Riicksichtnahme auf zahlreiche
noch lebende Personlichkeiten geboten, die im Werke vorkamen. 1731
folgte eine zweite in Basel, die gleichzeitig schon eine Neufassung
war. Norrbergs, des Beichtvaters des schwedischen Konigs, Notizen und
das Journal militaire Adlerfelds waren inzwischen beniitzt worden.
Der ,definitive” Text kam 1751 heraus. Aber schon 1752 hatte Vol-
taire neue Aenderungen und Erginzungen angebracht; abermals folgten
solche 1756 und 1768. Ich berichte diese Daten, um dem heute oftmals
gehorten Vorwurf von Voltaires Oberfliachlichkeit zu widersprechen.
Seinen Zeitgenossen hingegen missfiel manchmal seine Griindlichkeit
und man sagte, Herr von Voltaire verfahre mit seinen Schriften wie
ein junges Midchen mit seinen Puppen, er putze sie tiglich neu auf.

Mably nannte unsern Autor ,le plus frivole, le plus plaisant des
historiens” und sagt weiter von ihm: ,dans son Charles XII, il courait
comme un fou a la suite d’'un fou”. Montesquieu behauptete, Voltaire
wiirde niemals eine gute Historie schreiben: Il est comme les moines,
qui n’écrivent pas pour le sujet qu’ils traitent, mais pour la gloire
le leur ordre; Voltaire écrit pour son couvent, Charles XII, toujours dans
le prodige, étonne et n’est pas grand... L’auteur manque quelquefois
de sens”. Friedrich der Grosse urteilt, der Historiker des Kénigs von
Schweden ,,a fait son cours militaire dans Homeére et dans Virgile”.
Napoleon zog das Journal militaire dem Werke vor. Geffroy nennt
Voltaire I’historien par excellence de Charles XII. Tatsichlich blieb der
berithmte Spoétter bis heute der prominente Biograph des Schweden-
konigs.

Bei einer Lektiire des Werkes will uns heutzutage das Urteil Montes-
quieus als nicht ganz gerechtfertigt erscheinen. Nur seclten hat der
Papst der Aufklirung so wenig propagandistisch fiir seine Gemeinde
geschrieben. Sein bedeutendstes geschichtliches Werk, die Essais sur
les moeurs, wire sicherlich eher im montesquiew’schen Sinne zu kriti-
sieren. Im Karl XII. ist wenig vom gefihrlichen blitzenden Spotte des
Verfassers des Candide zu finden. Auch nichts von seiner vernichten-
den Skepsis, die erst im Vorwort der Ausgabe von 1748 -- einer
Kritik der gesamten Geschichtswissenschaft -— zerstérend durchbricht
mit dem eleganten Degenstoss ,,n’en croyez rien”. Voltaire nahm seinen
Karl sehr ernst und erzihlte dessen Geschichte mit faszinierender Klar-

514



heit, so genau es ihm moglich war und ginzlich unpolemisch. Er wurde
damit ein wesentlicher Mitbegriinder der modernen Geschichtsschreibung,
die nicht mehr in der Art Bossuets auf Ideologien basieren und aus
der einseitigen Perspektive einer sanktionierten Weltanschauung unter-
suchen wollte, sondern frei, beweisbar tatsichlich. Zweifellos findet
man diese Elemente bei Voltaire im hohen Masse vor, wenn er auch
nicht aus seinem Jahrhundert, dem der Vernunft, entkommt; aber
welcher Historiker entkam jemals dem seinen, und es war nicht immer
das der Vernunft! So galt es diesem Begriinder zunidchst festzustellen,
was tatsdchlich geschehen war; aber das ist nur der Rohstoff der
Historie. Das wusste Voltaire. Und so wurde der Bau bei ihm wesent-
lich Geist und geschah durch die Darlegung dessen, was zu geschehen
mogli ch gewesen war. Das bedeutet den Triumph der Vernunft
und Individualitit, aber auch der personlichen Verantwortlichkeit, die
dem Geriicht und der Phrase Hemmschuhe anlegen muss, und damit
doch auch wieder den der Skepsis, hier aber im tiefsten Sinn.

Der Mangel, den unsere Zeit an allen Darstellungen aus dem 18.
lahrhundert am stirksten empfindet, ist das Fehlen einer psychologi-
schen Durchdringung. Alle Zeiten voll doktriniren Glaubens sind un-
psychologisch, weil die Aufnahme irrationaler Krifte den Glauben
schwichen wiirde. Allerdings fragte Voltaire niemals nach den Trieb-
kriften, die Karl XII. bewogen hatten. Er schrieb ein unheroisches,
ungedeutetes Heldenepos in Prosa. Am Ende zdhlt er schr sachlich die
charakterlichen Eigenschaften seines Protagonisten auf, und siehe da,
sie stimmen weitgehend iiberein mit denen, die August Strindberg in
seinem durchaus psychologischen Drama seinem Karl XII., nach inten-
sivem Studium aus erster Quelle um die Wende des 20. Jahrhunderts,
verliehen hat. Es geht also sogar mit der Vernunft, was man kaum
mehr glauben mdochte.

An der Aktualitit des Werkes im besten Sinne ist nicht zu zweifeln.
Karl XII. war der erste der grossen europiischen Dynamiker, den der
unendliche Raum Russlands magisch anzog. Hier, hier allein fiihlte
die masslose asketische Kraft sich selber erleben zu kdénnen, hier hoffte
sie, die absolute, die endlose Tat zu erwirken. Der Stoss in die rus-
sische Leere, bis an den Dnjepr, bis in die Ukraine, geschaffen mit
den damaligen technischen Mitteln und menschlichen Méglichkeiten,
ist atemraubend. Die Schicksalsstadt hiess Poltawa. Bei Voltaire spiirt
man nicht viel von einer weitreichenden Politik Karls. Wahrscheinlich
hatte er keine. Sein politisches Programm war seine Personlichkeit.
Ueberhaupt fillt auf, wie wenig alle diese Kaiser und Konige, auch
Peter, August und Stanislaus, ihre politischen Aktionen sozial und volks-
timlich untermauerten. Es war diesen Gesalbten selbstverstindlich, dass
nur sie und eine winzige Schicht von Menschen die Erde besassen
und um sie rauften. Voltaire hat die Zustinde DPolens, Sachsens, der
Tiirkei, der Ukraine, vor allem die Russlands, weitgehend geschlldert
Am wemgsten erstaunlicherweise die schwedlschen Es war ein zu fernes

und unbwm Auch die geistvolle Anekdote spielt eine wich-
a8 ? : M""‘
7 Y 515

Tatarsan. 10 A S \'\



tige Rolle. Die ersten Ansitze der kulturhistorischen Betrachtungsweise
tauchen auf. Welch ein guter Historiker war doch alles in allem Voltaire!

Es gibt frithere Uebertragungen des vorliegenden Werkes ins Deutsche.
Die meisten sind veraltet, keine {trifft das Wesentliche des Stils.
Carl J. Burckhardt sagt im Vorwort zur deutschen Neuausgabe von
Voltaires Karl XII.: |Es wird immer ein schweres Unterfangen bleiben,
eine so analytische und konzise Sprache wie das Franzosische
in die deutsche, das ist in eine transzendierende Sprache, zu iiber-
tragen, in welcher alle Tiefen immer mitschwingen”. Und niemals war
der Ausdruck eines Volkes in seinem Genie so klar ausgepriagt, wie
gerade im Munde Voltaires. Das hat schon Goethe im Anhang zu
,Rameaus Neffe”” festgestellt. Niemand schrieb franzdsischer als der
,Hochste unter den Franzosen denkbare’”, niemand personlicher, als
der ,Hochste unter den Franzosen denkbare”, niemand persdnlicher,
als dieser ,,der Nation gemisseste Schriftsteller’’. Der Kontur wie die
Seele der Dinge entsteht in der reinen, redlichen Luft des Individuums.
Taine nannte die Sprache Voltaire’s ein ,trockenes Feuer”; es ist ein
grosses Verdienst Theodora Von der Miihll’s, dass der Leser dieses
in der Uebertragung auch wirklich zu spiiren vermag. Es wirkt be-
gliickend, eine Ausdrucksform in der heimatlichen Sprache zu emp-
finden, die man in der fremden liebt.

Carl ]J. Burckhardt hat dem nicht geniigend geschitzten Werke
(im Sinne des gegenwirtig Empfindenden nicht geniigend geschitzt!)
ein Vorwort gewidmet, das die Briicken des Verstindnisses spannt. Wenn
man es liest, dann staunt man, wie viel uns der alte Karl XII.
angeht. Ueber Voltaire wird Wichtiges gesagt, iiber die Art seiner
Historie, iiber die Politik der damaligen Zeit. Aber auch, und das
scheint mir das Griindlichste, dass es keine Analogien gibt in der
Geschichte, hingegen ,dauernde Kraftlinien”. Thomas Widmer

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Ziirich, Akazienstr. 8
Tel. 41785, Postcheckkonto VIII 6031
Inscratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8 Ziirich, Tel. 41785
Druck: Jak. Villiger & Cie.,, Widenswil Tel. 9560 60

Printed in Switzerland

Bezugsbedingungen
Einzelheft Fr. 150, im Abonnement Fr. 16.— (incl. Versandspesen)
fiir 12 Hefte pro Jahr
Ausland: Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr
Erscheint jeweils Mitte des Monats

516



	Kleine Rundschau

