
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 7

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
Eduard Korrodis „Geisteserbe"

Der gegenwärtige Zeitpunkt hat das Besondere an sich, dass er die
über uns verhängte Weltabgeschlossenheit vielleicht noch lange dauern
lässt, während es zugleich möglich scheint, dass morgen die angestaute
Wechselrede sich entfessle. Neue Situationen können uns übeirnacht

neuen Aufgaben gegenüberstellen und doch alte Treue zu unsern
hergebrachten Idealen fordern. Wir begrüssen auch aus diesen Gründen
eine Veröffentlichung, die uns ganz zu Hause und da in unserm Besten

aufsucht, uns daher zur Ermunterung und zur Verpflichtung wird: ein

köstliches Vademecum in eine ungewisse Zukunft. Als solches erscheint

uns Eduard Korrodis „Geisteserbe der Schweiz", vielmehr dessen zweite
umgearbeitete Auflage.1) Es wird darin auf hundert Seiten des frühern
Umfangs verzichtet, das kleinere Ganze aber bereichert und verschönt.
Die einschneidendste, gewagteste und gelungenste Neuerung sei besonders

angemerkt: es erscheinen nunmehr im Zusammenhang von Haller
bis zur Gegenwart auch Lebende. Und siehe! Sie reden neu von alten,
in hergebrachter Weise von neuen Dingen, sind Bewahrer und
Förderer, Fortsetzer und Bahnbrecher, sind wiederum Zeugen unerschöpfter

Kraft. Dass wir es aber vorhabensgemäss überall nur mit
Deutschschweizern zu tun haben, sei kurz als Diskretion gerühmt, die weniger
im Dirigieren als im Zusammenspielen triumphiert: Ausdruck nationaler
Zielstrebung.

Eine andere Beschränkung der Anthologie, die zeitliche, verdient
dagegen eine längere Erwägung nach Gründen, Berechtigung und Erfolg.
Diese Beschränkung auf die letzten zweihundert Jahre erlaubte immerhin,

und das ist festzuhalten, das Wort zu erteilen an Vertreter der
aristokratischen Spätzeit, der bürgerlichen Blütezeit und der gegenwärtigen

Kampfzeit. Wir wissen dem Anthologisten Dank, dass er uns
denkende und schreibende Schweizer aus so verschiedenen Zeitaltern
so wesensgleich vorgeführt hat. Voraussetzungslos erscheinen die seit
Haller auftretenden Generationen keineswegs. Unser tiefes Geschichtsbedürfnis,

das zum ausgebreitetsten Geschichtsbesitz geführt hat, lässt
frühere grosse Zeiten mit genügsamer Vernehmlichkeit zu uns sprechen.
Die Autoren in Eduard Korrodis Anthologie gehen denn auch nicht
an der Glaubenskraft der beginnenden Neuzeit, dem Tatendurst des

Mittelalters, ja den ursprünglichen Lebensbedingungen vorbei, die zu
unsrer unabänderlichen Gesetzlichkeit zu gehören scheinen. Wenn
darum also Eduard Korrodis Prinzip der zeitlichen Begrenzung ohne ent-

») Geisteserbe der Schweiz. Schriften von Albrecht v. Haller bis zur
Gegenwart. Ausgewählt von Eduard Korrodi. Eugen Rentsch Verlag,
Erlenbach-Zürich, 1943.

501



scheidende inhaltliche Nachteile blieb, konnte er anderseits nur auf
dem beschrittnen Wege zur Stileinheitlichkeit seines Buches kommen.
Alle vor dem 18. Jahrhundert zurückliegende Sprache der deutschen
Schweiz ist uns mehr oder minder fremd geworden, bedarf

deswegen der Erklärung, Nachhilfe, Umschrift. Wenn wie im vorliegenden
Fall unmittelbarer Sprachgenuss der anthologische Endzweck sein sollte,
so musste das Buch da einsetzen, wo es uns empfängt. Stellen wir
aber Eduard Korrodis temporärem Auswahlprinzip sogleich sein
substantielles zur Seite. Nicht dichterische, sondern denkerische Verdienste
sammelt er. Nicht Poeten sprechen zu uns, und wo dennoch, so nicht
als Poeten: Salis nicht mit seinen Gedichten, sondern mit der Vorrede
zu denselben ; Pestalozzi nicht mit „Lienhard und Gertrud", sondern
mit direkten und indirekten Kommentaren dazu; Gottfried Keller und
Conrad Ferdinand Meyer nicht mit Erzählungen oder Romankapiteln,
sondern mit Kritiken, Erinnerungen, Briefen. Das Wort führen vor allem

Historiker, Naturforscher, Juristen, Offiziere, Pädagogen, Geistliche,
Psychologen, Liebhaber. Eine feierliche Ausnahme macht lediglich der
Anfang mit Versen aus Hallers „Alpen", dem Sprachdenkmal, das für das

ganze deutsche Sprachgebiet und darüber hinaus eine neue Epoche
bedeutete. Was danach im Buche folgt, ist nicht unterzubringen in

unsern herkömmlichen ästhetischen Kategorien, ist vielmehr schlechthin,
wie der Titel sagt, „Geisteserbe".

Gehen wir nun zur Untersuchung über, welch ein Geist hier
ererbt wird, so ist es zunächst nicht der Geist der Verneinung,
der Verkleinerung und der Zersetzung. Es ist nicht einmal in erster
Linie der Geist der Kritik im üblichen Sinne. Unsere Anthologie
gelangte auch in diesem Punkt nicht zufällig zu ihrer Haltung. Die
schweizerische Literatur nimmt nur einen beschränkten Teil der
täglichen und stündlichen Aussetzungen auf. Man kann sogar finden, dass

sie es in zu geringem Masse tut. Der Grund mag teils in den
kleinen Verhältnissen, teils am Zustandekommen der faktischen
Situationen liegen, worin sich ehrbarerweise jeder als mitverantwortlich,
wo nicht solidarisch fühlen muss. Immerhin fehlen auch) unsrer Anthologie

die mahnenden Töne nicht: Gottfried Keller nimmt gelegentlich
Gotthelfs Sittenspiegel zur Hand, und was wir dabei sehen, reicht
völlig aus, um uns einen Begriff davon zu geben, was für Resultate
die Wiederholung der Manipulation zeitigen müsste. Zudem hat Eduard
Korrodi ein Musterbeispiel von patriotischer Selbstbesinnung beigefügt:
Augustin Kellers Rede am Eidgenössischen Schützenfest von 1874,
damit auch der tiefere Sinn von Nationalfesten in Erscheinung trete. Wir
kommen aber darauf zurück, dass die Grundhaltung unsrer Anthologie
als bejahend, zustimmend, anerkennend zu bezeichnen ist: sie stammt
sozusagen aus dem Geist edlen Genügens. Das Erbe, das der Anthologist

vor uns durchblättert, beruft die tragenden Prinzipien unserer
Vergangenheit und Gegenwart — Prinzipien, von denen wir die Zuversicht
hegen dürfen, dass ihnen auch Zukunftsgeltung innewohnt. Sollten
wir nun aber die tragenden Säulen unseres Bewusstseins nennen, so

502



wählten und bezeichneten wir deren drei: Natürlichkeit, Männlichkeit
und Christlichkeit.

Erstens die mit Händen zu greifende Natürlichkeit! Sie ist da im
objektiveii Naturbild, im kunstvollen Abbild, in tausend Variationen der
praktischen, theoretischen und ethischen Auseinandersetzung. Der Hang
zum Leben und Gemessen in dier Natur, die Feinhörigkeit für ihre
Stimme, die Lobpreisung ihrer Herrlichkeit in und ausser uns, all das
sind authentische Züge einer schweizerischen Psychologie. Wir lesen
in unserer Anthologie: „Natur! wir sind von ihr umgeben und
umschlungen — unvermögend, aus ihr herauszutreten, und unvermögend,
tiefer in sie hineinzukommen. Ungebeten und ungewarnt nimmt sie
uns in den Kreislauf ihres Tanzes auf und treibt sich mit uns fort,
bis wir ermüdet sind und ihrem Arm entfallen". So heisst es in
einer Rhapsodie, die in Goethes Werken steht und aus der Feder
des Zürcher Theologen Georg Christoph TobLer stammt. Es musste von
uns auch der Preis dieser grossartig schlichten Weltauffassung
entrichtet werden. Mindestens scheint es, dass es uns fehlt an ebensoviel
gültigen Verkörperungen der Vornehmheit, als wir deren auf dem oft
erwanderten Feld ehrbarer Primitivität besitzen. Indem wir uns aber
derart radikal ausdrücken, machen wir uns mehr die gemeinhinige
Annahme als eine unbestreitbare Tatsächlichkeit zu eigen. Die deutsche
Schweiz ist doch nicht nur ein Land echter Rustitizität, sondern auch
alter Urbanität. Darum fanden wir es besonders sinnvoll, dass unser
Anthologist einen Rektor, J. J. Welti, zu seinen Maturanden von der
Urbanität sagen lässt: „Sie ist nicht nur eine ehrliche Höflichkeit,
ein ohne Falsch geschmeidiges Wesen, das schonend und rücksichtsvoll
das Unangenehme zu mildern versteht, sondern zugleich eine auf dem
Boden des geselligen Lebens erwachsene, feine intellektuelle und
sittliche Blüte, eine Tugend des Herzens, die sich nur im Verein mit
einer glücklichen Kultur des Geistes findet".

Nach der unbestreitbaren Natürlichkeit die wünschenswerte
Männlichkeit! Im Leben und Schreiben des Deutschschweizers steht der
Mann im Vordergrund, und zwar in einem auffallend betonten Masse.
Seine Pflichten, seine Neigungen und seine Vergnügungen bestimmen
die Wirklichkeit und ihre Verklärung. Sein Werk ist der Staat, und
der Staat vor allem in ihm. Nicht dass die Deutschschweizerin im
mindesten untätig, abwesend, unauffindbar wäre. Es ist nur merkwürdig,
dass unsre Sage und Dichtung von der Frau mit besondrer
Anerkennung sprechen, wenn sie sich staatliches, ja militärisches Verdienst
erwirbt, angefangen bei den waffemstarrenden Zürcherinnen auf dem
Lindenhof. Frau Regel Amrein und Lienhards Gertrud stehen für einen
fernen oder für einen untüchtigen Gatten ein. Ja selbst das holdseligste
junge Mädchen unsrer Literatur, Elsi die seltsame Magd, stirbt als
Heroine. Wir sind zwar weit entfernt, in der exemplarischen Sprödig-
keit der deutschschweizerischen Literatur der Weisheit letzten Schluss
zu feiern. Es gibt selten eine Tugend, die nicht auf Kosten einer
andern erkauft werden muss. Hier handelt es sich aber nicht um

503



derlei Erwägungen, sondern nur um den Gang der Dinge bis zu
ihrer literarischen Sanktion. In diesem Zusammenhang gibt auch zu

denken, dass des Anthologisten literarisches Gewissen keinen Text
aus einer weiblichen Feder der Einreihung würdig befunden hat. Dafür

fand er das grossartige Zeugnis General Willes über das wahre
Soldatentum, das mehr als in Arm und Bein im Merzen ruht, an

kein Alter und Geschlecht gebunden ist, es sei insofern, als die
Weiblichkeit eine ursprüngliche Berufung zu diesem höchsten der
Berufe mitbringt. „Unter den Frauen — schrieb der grosse Volkserzieher
— gibt es mehr Soldaten als unter den Männern. Die Frau und Mutter,
welche nichts sein will als das, das aber ganz, welche keinen Augenblick

zögert, ihr Leben zu lassen, wenn es für ihr Kind' notwendig
ist, die ist Soldat und beschämt Männer in Uniform, die sich
darüber beschweren, dass ihnen eine Bürde zugemutet worden ist".

Nach Natürlichkeit und Männlichkeit die Christlichkeit. Es kann hier
darunter nicht eine bestimmte Kirchlichkeit verstanden werden, wiewohl
unser Boden durchtränkt ist mit Schweiss und Blut für eine solche.
Die Christlichkeit der deutschschweizerischen Literatur ist ideologischer
Natur, von der Anerkennung des Kreuzes im Banner bis zu den

letzten denkbaren Gemütsausstrahlungen dieser Anerkennung. Vor allem

wollen wir nie vergessen, dass in Pestalozzis Pädagogik das
christlichste Beispiel einer solchen vorliegt, sozusagen die Christlichkeit
selbst als Erziehungskraft und Erziehungswunder. Je tiefer unser Schrifttum

in die letzten Zusammenhänge eindrang, umso demütiger wurde
es. Unsere beiden grössten Historiker beglaubigen das jeder auf seine

Art und Weise. Johannes von Müller vermass sich allezeit,
einzudringen in „das Hauptarchiv der Wege Gottes". Jacob Burckhardt
bekannte sich am Schlüsse seines Lebens dankbar zu seinem ursprünglichen

Theologiestudium als „einer der wünschenswertesten Vorbereitungen,

welche dem Geschichtsforscher zuteil werden können". Die
Zurückhaltung im Ton, hier wie in vielen andern von uns übergangenen
Verlautbarungen, spricht durchaus nicht gegen unsre These, sondern
bezeugt sie vielmehr so, wie sie allein bezeugt werden kann. Dass

unser Land, wie das gesamte Abendland, unzählige konträre Argumente
liefert, kann das erwähnte seelische Gefälle keineswegs verkehren. Uns
scheint gewiss, dass es weder ästhetisches Raffinement noch die
Stimmung des Tages war, was unsern Anthologisten bewogen hat, am
Schluss zwei Geistlichen das Wort zu geben, dem Dichter-Kaplan
Heinrich Federer und dem Theologie-Professor Emil Brunner. Welche
Verschiedenheit des Temperaments und der Situation in Heinrich Federers

Romankapitel gegenüber Emil Brunners Universitätsansprache! Wieviel

schalkhafte Heiterkeit beim Einen, wieviel feierlicher Ernst beim

Andern, welche Erdennähe aber auch, des Seelenfluges unerachtet, beim
Einen wie beim Andern! Und schliesslich ist ihnen gemeinsam der
beiden Bekenntnissen zugrunde liegende Glaube, den wir weit vorn in
unserer Anthologie beim Mutterrechtler Johann Jakob Baohofen gefunden

504



haben: es sei die Religion überhaupt „der eine einzige mächtige
Hebel aller Zivilisation".

Soviel an Gedanken, die beim Betrachten von Eduard Korrodis
Textsammlung in uns aufgestiegen sind. Versuchen wir, Abschied nehmend,
eine formale Würdigung des Buches. Nur wer viel gedacht und viel
erfahren hat, kann Gelesenes so wählen, so verbinden, so ins Licht
treten lassen. Alles in der Anthologie ist bezogen auf ein geheimes
Wertsystem, auf das authentische Geheimnis des Anthologisten. Weder
in den hinweisenden Einleitungen noch in den abgedruckten Stücken
findet sich der mindeste Ueberton, findet sich irgend ein Pathos noch
irgend eine Schroffheit. Vom Anfang bis zum Ende herrscht Takt,
Zugänglichkeit, Umgänglichkeit. Die Perlenschnur der Funde kennt keine
brüchige Stelle, reisst nie ab, fliesst mild durch unsre nachprüfende
Hand. Wie kommt es zu einem solchen Kunstwerk? Das weiss das
Leben besser als die Kunst. Begnügen wir uns mit dem Vermutbaren.
Von subjektiven Momenten zu schweigen, kann es an der objektiven
Fügung nicht gemangelt haben. Man ahnt, um nur so viel zu sagen,
dass die konfliktreiche Gegenwart ihren Stachel oft genug walten Hess.

Aber diese Reizungen und Prüfungen, dergleichen wir in irgend einer
Form ja nie entbehren können, bewirkten im vorliegenden Fall nur
erwogene Ausgeglichenheit. Noch einmal bewährt sich, dass das zutiefst
Zeitgeborne immer auch zeitlos ist. Das ist wenigstens unsre voile
Meinung. Wir möchten uns daher zu der Gewissheit bekennen, dass

man uns noch langehin erkennen werde aus Eduard Korrodis „Geisteserbe",

in das er durch vorbildliche Deutung und Gefolgschaft
nunmehr selber eingegangen ist. Fritz Ernst

Hans Barths „Fluten und Dämme"

Die meisten Leser der „Neuen Schweizer Rundschau", denen diese
Zeilen zu Gesicht kommen mögen, werden die mit dem Signum Bth.
gezeichneten Aufsätze des wissenschaftlichen Feuilletons der „Neuen
Zürcher Zeitung" kennen und schätzen, möglicherweise sogar wissen,
dass der Verfasser dieser Aufsätze zugleich derjenige ist, der den
Ruhmestitel beanspruchen darf, jenes wissenschaftliche Feuilleton zu
leiten, das heute nicht seinesgleichen haben dürfte. Diesen Lesern braucht
weder der Verfasser vorgestellt noch seine Leistung gerühmt zu werden.
Immer wieder sind sie gepackt und geführt worden von einem
getreuen Wahrer und Mehrer besten Gedankengutes der europäischen
Ueberlieferung, die zugleich die schweizerische ist, von einem Schriftsteller,

der die selten zu findende Kombination des gelehrten Juristen,
Philosophen und Soziologen, des rechtschaffenen und keine
Verschwommenheit duldenden Stilisten und des die brennenden Probleme
der Zeit mutig anpackenden Essayisten vertritt, und von einem Manne,
den man nicht treffender und schlichter als mit dem auszeichnenden
Titel des „klaren Kopfes" charakterisieren kann. Alle diese Leser — zu

33 505



denen sich auch die Leser der Aufsätze gesellen, die unser Autor
zur „Neuen Schweizer Rundschau" und anderen Zeitschriften
beigesteuert hat — werden Hans Barth das ehrenvolle Zeugnis ausstellen,
dass sie keinen dieser Aufsätze aus der Hand gelegt haben, ohne sich

bereichert, geklärt, orientiert und ins Oleichgewicht gebracht zu fühlen
und ohne in ihrem Mut bestärkt zu werden, jeder Art von Hysterie,
Masslosigkeit, Konfusion und moralisch-politischem Analphabetentum
entgegenzutreten und so der grenzenlosen Verwirrung unserer Zeit zu
entrinnen. Wenn sie wissen wollen, an welchem Punkte der
geistesgeschichtlichen Entwicklung wir heute stehen, an welcher Kreuzung der
Vergangenheit die Weichen verhängnisvoll falsch gestellt worden sind
oder bei wem die bessere Einsicht lag, auf die wir heute mit Nutzen
zurückgreifen, hier pflegen sie eine Antwort zu finden, die durch Wissen
und Urteil legitimiert ist.

So ist die Wirksamkeit von Hans Barth beschaffen. Um so grösser
ist unsere Freude, eine Reihe seiner Aufsätze in einer von ihm selbst
getroffenen Auswahl und Anordnung in einem schönen und stattlichen
Bande vereinigt zu sehen, den der Verlag Fretz & Wasmuth unter
dem Titel „Fluten und Dämme. Der philosophische Gedanke in der
Politik" in einem Gewände herausgibt, der des Inhalts würdig ist
und auch den mit ihm bereits Vertrauten verlockt, alles noch einmal
zu lesen und in sich aufzunehmen.

Titel und Untertitel kennzeichnen treffend die doppelte Absicht des
Buches. Ist es einerseits eine sehr lebendige Erörterung der tief in.

die Philosophie hinabreichenden Grundprobleme der Politik und des

Gesellschaftslebens, so durchzieht diese Erörterung zugleich eine
geradezu dramatische Spannung, die ihr höchste Aktualität verleiht: die
Anordnung und Gegenüberstellung der Gedanken und ihrer Träger
nach einer Wertskala, die sich als eine solche allgemeinverbindlicher
Art aus der Natur und den Zielen der Gesellschaft ergibt, zum
mindesten derjenigen, die der europäisch-amerikanischen Kulturüberlieferung

entspricht. Ueber diese notwendige Verknüpfung des philosophischen

Gedankens mit der gesellschaftlich-politischen Wirklichkeit äussert

sich Barth sehr überzeugend im Vorwort, wo er betont, dass sich
die Tätigkeit des Geistes im Medium des Sozialen abspielt, also
innerhalb einer sozialen Ordnung, so dass es eine voraussetzungslose,
unpolitische Philosophie nicht geben kann und darf, wenn die
Philosophie ihr eigenes Fundament nicht preisgeben will. Nicht nur ist die
Philosophie daher an der staatlichen Ordnung von Anbeginn interessiert,

vielmehr kann diese Ordnung auch nur eine freiheitliche sein,
„denn nur sie lässt jene ausschliesslich an der Sache orientierte
Entfaltung des Gedankens zu, die den Namen Philosophie verdient". Daher
ist sie zugleich ein moralisches Problem und geknüpft an jene
politische Freiheit, die als ihre unverbrüchliche Voraussetzung zu gelten
hat. „Diese Freiheit wird aber nur erworben und bewahrt durch einen
beharrlich-kräftigen Willen, der den Mut zur Kompromisslosigkeit
besitzt und die Gefahr seiner Entscheidung zu tragen bereit ist".

506



Indem Barth diesem Programm einer Philosophia militans folgt, die
allein eines Philosophen würdig ist, verlegt er die von unverbrüchlichen

Ueberzeugungen geleitete Entschiedenheit in die Sache, in die
Ueberzeugungskraft der Argumente und in die Ehrlichkeit des Wortes,
das um so stärker trifft, als es sich nicht in jene nervöse Leidenschaft
verliert, von der uns vor allem Nietzsche — das Vorbild des politika-
sternden Professors — abgeschreckt hat. in dieser ruhigen Art, die dort, wo
die Ablehnung eines Gedankens und eines Autors zur Notwendigkeit wird,
umso schneidender wirkt, führt uns Barth zu den Gestalten der Vergangenheit

und Gegenwart, die zum Guten oder zum Schlimmen gewirkt haben:
zu der vielverkannten Figur von Bernard de Mandeville, dem Verfasser
der „Bienenfabel", den Barth an den rechten Platz zu stellen und
dem er sehr interessante neue Seiten abzugewinnen versteht; zu Männern

wie Chamfort, Rivarol und Burke, die sich über den Flutwirbeln

der französischen Revolution, jenes Anfangs- der immensen Staatskrise

der Gegenwart, in ruhiger Ueberlegung zu halten versuchen und
damit noch heute zu uns sprechen; zu der bescheidenen und daher
meist unterschätzten Gestalt des Johann Gottfried Seume, der uns
als politischer Denker nahegebracht wird; zu Benjamin Constant und
seinem heute aufs neue strahlenden Ruhm als- Entlarver der
Illegitimität, der Tyrannis und des Imperialismus und als des Philosophen
eines konservativen Liberalismus, zu dem wir uns heute alle mehr
oder weniger hingezogen fühlen; zu dem unheimlichen und verbissenen,
aber gerade darum so aufrüttelnden spanischen Denker Juan Donoso
Cortés, auf den frühzeitig hingewiesen zu haben ein besonderes
Verdienst Barths bleibt; zu Tocqueville und seinem Kampfe gegen die
Massendemokratie und ihren Despotismus; zu jenen beiden Denkern
Jacob Burckhardt und Nietzsche, die sich als die verkörperten
Prinzipien der Bewahrung und der Destruktion gegenüberstehen und so
unserem Verfasser die schönste Gelegenheit zu entschiedener Bejahung
und Verneinung geben; zu Benedetto Croce als einen der grossen
Wellenbrecher unserer Zeit, und schliesslich zu Betrachtungen, die sich

von einzelnen Persönlichkeiten lösen und uns in einer mehr
grundsätzlichen Weise unterrichten über „die Grundlagen und die Zersetzung
in der Gemeinschaft", über „die Auflösung des Gesetzesbegriffs", über
„den totalen Staat und seine ideologischen Voraussetzungen", über „die
Krise des Wahrheitsbegriffs' in den Staatswissenschaften", über „Nietzsche

und die politischen Ideologien der Gegenwart" und schliesslich
über „die Voraussetzungen der Humanität", womit das Buch in einer
überaus eindrucksvollen und würdigen Weise abschliesst. Portraits
littéraires mischen sich so mit philosophischen Erwägungen, die sich
zustimmend oder ablehnend um eine bestimmte Figur der Geistesgeschichte

ranken, und schliesslich mit systematischen Erörterungen, die
bei aller Gedrängtheit Wesentliches und Definitives sagen, aber in jedem
Genre bewährt sich die Meisterschaft des Autors.

Gegenüber dieser Fülle befindet sich ein Kritiker in einer eigentümlichen

Lage, der sein Leseexemplar eigentlich nur mit Heraushebungen

507



und Zustimmungsnoten versehen kann, da er seine eigenen Gedanken
und Urteile in einer oft sehr treffenden Formulierung bestätigt sieht
oder neue froh in sich aufnimmt. Nicht einmal diesen Dienst kann
ich dem Autor erweisen, dass ich im einzelnen dies oder jenes zu
bedenken geben könnte (es sei denn eine kleine Fragwürdigkeit in

der Uebersetzung aus Burke, die sich auf Seite 42 befindet!). Gewiss
liesse sich manche ergänzende Bemerkung an der einen oder der
anderen Stelle einfügen und so z. B. aus der Geschichte der nationalökonomischen

Ideen noch einiges zum Thema der Bienenfabel Mandevilles
sagen oder etwa bemerken, dass Paretos Soziologie, die soviel Unglück
angerichtet hat, nicht nur den Szientismus des ehemaligen Ingenieurs
und damit den fernen Einfluss Saint-Simons widerspiegelt, sondern,
soweit ich unterrichtet bin, auch als zynisches Ressentiment eines
weltfremden ehemaligen Liberalen verstanden werden kann, der, als er das böse

so wenig liberale Treiben dieser Welt sah, ihre Bösartigkeit theoretisch noch

übertrumpfen und als Düpierter seine Selbstachtung wiedergewinnen wollte,
indem er sich als ein den ganzen Schwindel durchschauender Enthüller
gab, — ein in der Geistesgeschichte wohl nicht seltener Typus.

So liesse sich manches in schönem Gespräch weiterspinnen. Ein
solcher durch Zustimmung gefesselter Kritiker darf gewiss auch noch
versuchen, die ihm besonders am Herzen liegenden Stücke zu
bezeichnen, und gestehen, dass ihm die Kapitel „Ueber die Grundlagen
und die Zersetzung der Gemeinschaft", das folgende Kapitel „Ueber
die Auflösung des Gesetzesbegriffs" (eine vernichtende Abfertigung
der nur noch als satanistisch zu kennzeichnenden Theorien Carl
Schmitts), das Kapitel „Die Krise des Wahrheitsbegriffs in den
Staatswissenschaften" (das die Auseinandersetzung mit dem soziologischen
„Satanismus" fortsetzt), die grossartige Inventur der Erbschaft Nietzsches

in dem Kapitel „Nietzsche und die politischen Ideologien der
Gegenwart" und das Schlusskapitel „Ueber die Voraussetzungen der
Humanität" besonders viel zu geben scheinen und wohl am unmittelbarsten

zum zeitgenössischen Leser sprechen.
Ein solcher Kritiker kann indessen noch ein übriges tun, indem er

an einzelnen Beispielen die ordnende, nuancierende und richtig abwägende

Kraft des Verfassers klarmacht. Dafür eignet sich besonders gut
das Problem der Elite, da es sich um ein solches handelt, über das
man leicht strauchelt indem man entweder die Notwendigkeit einer
Elite überhaupt ignoriert, was soziologische Blindheit beweist, oder
aber aus ihrer Notwendigkeit eine Verherrlichung der Gewalt macht,
was nur eine andere und noch weit verhängnisvollere Art von soziologischer

Blindheit bedeutet und moralische Kompasslosigkeit obendrein.
Man könnte zeigen, dass die meisten Irrwege des politischen Denkens
von der einen oder von der anderen Blindheit ihren Ausgang nehmen,
ja dass die eine meist die andere als Reaktion nach sich zieht. Wie
nun Barth dieses Problem löst, möge man auf Seite 281 f. nachlesen.

Ein anderes Beispiel: auch der Begriff der Humanität leidet an einer
Mehrdeutigkeit, die die Menschen leicht verwirrt und manchem das

508



Wesentliche und schlechthin Unersetzliche dieses Wertbegriffs unschmackhaft

macht. Auch hier wird die Konfusion zu einem Fischnetz, mit dem
die grossen geistigen Verwirrer vom Typus eines Nietzsche leichte
Beute machen können. Da zeigt Barth zunächst einmal sehr schön
am Beispiel Wilhelm von Humboldts die Oefahr, dass die Humanität
in einem entsprechenden Milieu jene blasse apolitische Färbung annimmt,
die auf eine Flucht vor den Aufgaben der politischen Ordnung hinausläuft

und damit in die fatale Nähe der „inneren Freiheit" gerät, die
Luther dem deutschen Volke zur unseligen Erbschaft gemacht hat.
In dieser die „Obrigkeit" folgsam aus dem Spiel lassenden Art, die
die Schwäche des deutschen Idealismus gewesen ist, gewinnt die
Humanität den Charakter jener Schwächlichkeit und Versponnenheit,
die früher oder später zur Kapitulation führen musste.1) Barth stellt
demgegenüber mit Recht fest, dass die an den Staat gerichtete Forderung

nach Beschränkung seiner Macht durch eine entsprechende
politisch wirksame Anteilnahme des Individuums an der Bildung des

staatlichen Willens ergänzt werden muss (S. 305), so wie ich an dieser
Stelle („Gegengewichte des Staates", Neue Schweizer Rundschau,
Januar 1943, S. 540) schrieb, dass das „System der repräsentativen
Demokratie" zu den wichtigsten Gegengewichten der Staatswillkür gehört.2)
Darüberhinaus legt Barth dar, wie der Humanitätsbegriff im Laufe
des 19. Jahrhunderts in verhängnisvoller Weise dadurch verfälscht worden

ist, daiss eine „radikale Verdinglichung der Vorstellungen" eintrat,
„die zur Ausbildung des Humanitätsbegriffs geführt hatten". Aus einem
Ziel wurde die Humanität zu etwas, was uns die objektiven Verhältnisse

— d. h. die allgemeine Aufwärtsentwicklung der Menschheit vor
allem in technischer Hinsicht, an die man wie an jede andere Art
von „Entwicklung" glaubte — angesichts der schon von Rousseau
behaupteten grundsätzlichen Güte der Menschennatur ohne unser
angestrengtes Dazutun bescheren würden. „Die Geschichte wurde zum
Motor, der selbsttätig ein vorbestimmtes Ergebnis zutage fördert" (S. 310),
womit deutlich auf Hegel angespielt sein dürfte. So wandelte sich die
Humanität in Humanitarismus, aber damit wurde zugleich der Kritik

1) Ich habe mich denn auch nicht wenig gewundert, durch einen
„s. c." zeichnenden Autor der „Basler Nachrichten" (vom 2/3.
Oktober 1943) so gründlich missverstanden zu werden, dass er meine
in der „Neuen Schweizer Rundschau" veröffentlichten Aufsätze über
die „Gegengewichte des Staates" als Ausdruck eines solchen
apolitischen Denkens tadelt. Da ich mich in jenen Aufsätzen deutlich
genug ausgedrückt zu haben glaube, kann ich nur schliessen, dass
es MissVerständnisse gibt, gegen die man sich schlechthin nicht
zu schützen vermag.

s) Immerhin ist anzumerken, dass kein Geringerer als J. St. Mill, dem
man gewiss keine apolitische Haltung vorwerfen kann, in seinem
Buche „On Liberty" die Gedanken Humboldts mit lebhafter Zustimmung

sprechen lässt.

509



ara Humanitätsbegriff in einer Weise das Tor geöffnet, die dann zu der
unheilvollen Meinung führte, als sei das, was wir heute vor uns
haben, eine Krise des echten Humanitätsbegriffs, während es sich doch
in Wahrheit nur um eine solche des verfälschten handelt, des unpolitischen

des 18. und des deterministisch-evolutionistischen des 19.
Jahrhunderts. So erweist sich auch hier die Klärung als eine Sicherstellung
des Wesentlichen und Unverlierbaren.

Schliesslich vermag ich der Versuchung nicht zu widerstehen, die
Kraft und Prägnanz der Formulierungen Barths zu belegen, indem ich
einfach zwei Beispiele aneinanderreihe. Das eine: „Machiavellismus und
staatliche Moral stehen in der Tat in einer eigenartigen, nichtsdestoweniger

unlösbaren Beziehung. Wird der Machiavellismus total, d. h.

vernichtet er auch den letzten Rest von Achtung vor dem Recht
und vor Treu und Glauben, so vernichtet er sich selbst, und die
Staatenwelt versinkt im Chaos" (S. 200). An einer anderen Stelle heisst
es von Nietzsche: „Die Interpretation seines verhängnisvollen vieldeutigen

Werkes erfolgt immer nach demselben ordinären Muster: der
politische Zweck fungiert als Filter, der zurückbehält, was die eigenen
politischen Absichten stört" (S. 236).

Dieses Buch der Klärung und Besinnung wird uns in einem Augenblick

in die Hand gelegt, in dem die Konfusion die Welt wie nie
zuvor verwirrt. Höher als je wälzt sich die Flut der Auflösung,
Zerstörung und Desorientierung gegen die Dämme, die die Besten der
Vergangenheit aufgehäuft und schon gegen die Flut ihrer eigenen
Zeit zu verteidigen hatten. Hat die Flut bereits ihren höchsten Stand
erreicht oder wird sie noch weiter steigen? Werden die Dämme halten?
Wir wissen es nicht. Aber indem Hans Barth uns von dem Widerspiel
der Kräfte der Zerstörung und des Widerstandes in Vergangenheit und
Gegenwart berichtet, hat er sich selbst als ein Dammbauer erwiesen,
dem wir unseren Dank sagen. Wilhelm Röpke

Chronique Genevoise

Deux ou trois fois par semaine, dans le Journal de Genève, entre
un solide article de fond de René Payot ou de S. Stelling-Michaud
et les dépêches qui relatent les massacres, les bombardements et les

famines, vous trouvez un bref billet d'une quarantaine de lignes signé
Pierre Girard. Commente-t-il, comme c'est l'usage dans ce genre
d'articles, un fait d'actualité, petit ou grand? Nullement. L'auteur ne
traite aucun sujet précis, se contente de nous communiquer les
réflexions que lui inspirent un arbre en fleurs, un merle, une jolie fille,
un nuage; et c'est délicieux. Pendant quelques instants, l'horizon noir
qui est le nôtre depuis quatre ans est traversé par un rayon de
soleil, et l'on retrouve le goût de toutes ces choses que les hommes
s'acharnent à supprimer. Mais le plus surprenant, c'est que ce miracle,
Pierre Girard le répète une dizaine de fois par mois, tout le long de

510



l'année, sans que jamais il ne se lasse ni ne lasse le lecteur. Comment
fait-il? Un de mes amis, qui a entre autres vices celui de composer des

pastiches, a un jour tenté d'en faire un d'un billet de Pierre Qirard.
Aucun des ingrédients indispensables n'y manquait: une brève notation
de paysage, le rappel d'un souvenir de mobilisation, quelques allusions
à des écrivains célèbres ou à des tableaux connus, un croquis rapide
d'une belle fille qui passe; et bien entendu y figuraient les deux
personnages qui paraissent régulièrement dans ces billets et échangent
des propos avec l'auteur, la belle Médora et Smilax. Oui, tous les
ingrédients y étaient; mais le pastiche était

_
l'insipidité même. Dès

la première ligne, le plus obtus des lecteurs- aurait deviné qu'il
n'y avait là qu'une flagrante et piteuse contrefaçon.

C'est que Pierre Qirard est un authentique poète; il l'est comme on
est roux, ou arthritique; et il lui serait aussi impossible de ne pas
l'être que d'arrêter son coeur de battre. Ce spectacle du monde, où
la plupart d'entre nous ne voient qu'un triste désordre, une féroce
mêlée d'intérêts, il y découvre — l'heureux homme! — une incessante
féerie dont il s'enchante, et dont il enchante ses lecteurs. Depuis deux
ans, Pierre Qirard a publié trois courts récits: Syrup, Amours
au Palais Wilson, et le plus récent, Monsieur Stark. Doit-on
appeler cela des romans? En tout cas, cela n'a rien de commun
avec ces mornes dissections d'êtres médiocres et vils que sont les trois
quarts des romans contemporains. S'emparant du thème le plus mince,
et sans se soucier le moins du monde de copier la réalité, Pierre
Qirard nous raconte des histoires qui nous laissent attendris et
souriants, mieux disposés envers nous-mêmes et envers les autres. Il
devrait y avoir un prix à décerner à ce bienfaiteur de l'humanité;
et s'il n'existe pas, c'est sans doute qu'à notre époque il y a trop
peu d'écrivains, à part Pierre Girard, qui en seraient dignes.

Monsieur Stark est une satire malicieuse et sans trace d'âcreté
des méthodes „rationelles" de la bureaucratie moderne. Amours au
Palais Wilson se passe aussi dans des bureaux, ceux de
fonctionnaires fédéraux que Berne a transplantés à Oenève; et l'on y
trouve une compréhension de l'âme alémanique qui en apprend davantage,

par ses rapides notations, que les essais psychologiques les plus
fouillés. Quant à Syrup, cette nouvelle raconte les amours trop
brèves, sur les rives- de la Méditerranée, d'un jeune homme avec une
Anglaise. L'éditeur de Zurich, de Bâle ou de Berne, qui, ayant fait
traduire ces trois récits, les- réunirait sous une même couverture,
serait-il si mal inspiré? Je ne le crois- pas.

Cet automne 1943 aura d'ailleurs vu toute une floraison de romans
dus à des auteurs romands-. Il y a l'étrange Montmirel, où
Jacques Aubert n'a pas craint de s'attaquer à un genre que l'on,
aurait pu croire périmé, le comte fantastique. Il y a L'Innocent
de Marcel Beaufils, roman qui a suscité de vives- discussions, les uns
criant au chef d'oeuvre, les autres dénonçant le poncif du roman amer,
et le style chaotique de l'auteur. Il faut bien reconnaître que si

511



Marcel Beaufils a des dons d'évocateur, il écrit dans un effroyable
charabia. Je ne lui reprocherai pas un style très cherché, très

travaillé, s'il parvenait à nous persuader qu'il a une idée nette du résultat

qu'il voulait atteindre, et l'a obtenu. Non; le plus souvent on

a l'impression de mots jetés au hasard, avec l'unique souci de ne pas

s'exprimer dans le langage de tout le monde. Prenez une douzaine de

phrases dans ce livre, et examinez-les attentivement; ce qui demeure,

une fois l'analyse faite, est une banalité, quand le sens de cette prose
torturée n'est pas tout simplement inexistant.

Les Captives, le dernier roman de Jacques Chenevière, c'est

autre chose. C'est l'oeuvre d'un écrivain au métier sûr, d'un connaisseur
averti des remous de l'âme humaine. Dans ce copieux roman, cinq
êtres se trouvent à peu près constamment en présence, et à part
un mariage et le geste instinctif de l'un d'eux, aucun événement capital
ne vient déranger le cours de leur existence dans une propriété de

campagne du Languedoc. Mais, avec une maîtrise qui le classe parmi
les meilleurs romanciers de ce temps, Jacques Chenevière nous dépeint
les nuances infinies que prennent les relations de ces cinq personnages,
et nous fait percevoir par d'insensibles graduations le lent écoulement
des mois et des années. A la dernière page, ni Oélou la jalouse,
ni Nelly, ni Marcellin ne sont tels qu'ils étaient au début; et

comme on le sait, donner le sentiment des modifications que le temps
apporte aux âmes est une des tâches les plus difficiles que puisse
aborder un romancier.

En même temps que l'on annonçait, pour la démentir ensuite, la
mort de Romain Rolland, paraissait Arc-en-Ciel, un roman où
Jean Marteau a repris le sujet qui avait été celui de Jean-Christophe;

la naissance et l'évolution du talent d'un compositeur de
musique, et la peinture des milieux musicaux de Paris. Fils de musicien,

Jean Marteau était mieux à même que quiconque pour écrire ce
livre, et il nous fait très bien percevoir comment tout, chez un
compositeur, se transforme en musique.

Quant à Henri de Ziégler, le fait qu'il est président de la
Société des Ecrivains suisses prouve en quelle estime il est tenu par
ses confrères, aussi bien alémaniques que romands. Ce n'est sûrement
pas le hasard qui fait que son profil régulier rappelle tant celui
d'Erasme tel que l'a peint Holbein; entre l'humaniste hollandais du
16e siècle et l'humaniste genevois du 20e, les affinités sont manifestes.
Tous deux sont de grands lettrés1 et de grands voyageurs, des esprits
clairvoyants, ennemis de toute contrainte et foncièrement indépendants.
Ces traits, on les retrouve dans cette autobiographie fictive que vient
de publier Henri de Ziégler sous le titre Aller et Retour. Sous le
masque de Jean Ludi, qui avant de mourir lui aurait légué le récit
de sa vie, il nous donne de charmantes évocations de la Genève de
son enfance et de sa jeunesse, des réflexions fort pertinentes sur la
demi-douzaine de pays qu'il a eu l'occasion de connaître, et de belles
peintures de paysages divers. Ce livre est un précieux témoignage de

512



l'état d'esprit d'un Genevois cultivé de notre temps, qui a su voir
et réfléchir.

La saison d'été s'est close par les représentations au Grand Théâtre

d'Othello de Shakespeare dans l'excellente traduction de René-
Louis Piachaud. Léopold Biberti s'y est montré une fois de plus un
tragédien incomparable, et comme il en existe peu aujourd'hui. Tous

ceux qui l'ont vu garderont longtemps le souvenir de ses bonds de

fauve, de l'art avec lequel il a rendu le personnage du More, où le

sauvage se mêle à l'enfant. On dit que Biberti va jouer au Théâtre
de Lausanne Les Joyeuses commères de Windsor; il ne

peurrait y remplir que le rôle de Falstaff. Qu'il interprète ce joyeux et
ventru gaillard après Othello, c'est là une chose qu'on ne pourrait
manquer.

Enfin, cette chronique serait incomplète si elle passait sous silence

un événement important de l'automne, la Maison Genevoise.
Assurément, l'atmosphère y est celle que l'on est accoutumé à trouver
dans ce genre de manifestations: parmi les, musiques tonitruantes

que déchaînent plusieurs hauts-parleurs, la foule contemple dans les
stands tout ce qu'elle voit l'année durant dans les devantures des

magasins genevois. Ensuite, elle gagne les diverses „pintes", mange et
boit. Mais la Maison genevoise, c'est l'occasion de remettre
sous les yeux du public les efforts fait par l'industrie et le commerce
local, et aussi ceux des diverses oeuvres d'assistance et de charité,
dont Genève est si généreusement pourvue. Et puis, cela donne lieu parfois

à de singuliers contrastes. L'autre jour, à l'heure où se répandait
dans la vaste halle une appétissante odeur de fondue, un seul haut-
parleur fonctionnait; et le hasard voulut qu'il déversât sur les
dineurs l'émouvante cantilène de Duparc sur l'inoubliable Invitation
au voyage de Baudelaire :

Là, tout n'est qu'ordre et beauté
Luxe, calme et volupté

Etait-ce vraiment dû au hasard, ou au choix ironique d'un vendeur
désabusé d'appareils de radio? François Fosca

Zu einer neuen deutschen Uebertragung von
Voltaires Geschichte Karls XII.

Die Geschichte Karls XII. war das erste historiographische Werk
Voltaires; sie ist sein populärstes geblieben.1) Er begann sie 1727,
also mit 33 Jahren, als er sich in England aufhielt. Fabrice, Kämmerer
Georgs I., nach der Schlacht bei Poltawa sieben Jahre in Gefolgschaft
Karls XII., wurde beim Entwurf zu Rate gezogen. Mit des Schwedenkönigs

letztem, allmächtigem Minister, mit Baron Görtz, stand der
Autor in brieflicher Verbindung. Nach Duvernet hätte der aristokra-

l) Voltaire: Geschichte Karls XII., Königs von Schweden. Mit einer Ein¬
führung von Carl J. Burckhardt. Ins Deutsche übertragen von
Theodora Von der Mühll. Fretz & Wasmuth Verlag, Zürich, 1943.

513



tische Abenteurer sogar ein „Leben Voltaires" verfasst und den Dichter

einmal aufgefordert, als Abbé verkleidet mit ihm Italien zu
bereisen. D'Argental, Neffe Ferriols, des französischen Gesandten in

Konstantinopel zur Zeit von Karls Exil in der Türkei, steuerte sein
Wissen bei. Auch Voltaires Verbindung mit dem Hofe Ludwig XV.,
dessen Gattin Marie Leczinska die Tochter Königs Stanislaus von Polen

war, dürfte bei der Materialsammlung eine gewisse Rolle gespielt haben.

Voltaire kehrte im März 1729 nach Frankreich zurück und der grösste
Teil der Historie war vollendet. Aber wieder und wieder suchte er
sein Werk durch Berichte aus zeitgenössischen Quellen zu bereichern.
1730 erschien die erste Auflage in Paris und wurde knapp nachher
verboten mit der Begründung, es sei Rücksichtnahme auf zahlreiche
noch lebende Persönlichkeiten geboten, die im Werke vorkamen. 1731

folgte eine zweite in Basel, die gleichzeitig schon eine Neufassung
war. Norrbergs, des Beichtvaters des schwedischen Königs, Notizen und
das Journal militaire Adlerfelds waren inzwischen benützt worden.
Der „definitive" Text kam 1751 heraus. Aber schon 1752 hatte
Voltaire neue Aenderungen und Ergänzungen angebracht; abermals folgten
solche 1756 und 1768. Ich berichte diese Daten, um dem heute oftmals
gehörten Vorwurf von Voltaires Oberflächlichkeit zu widersprechen.
Seinen Zeitgenossen hingegen missfiel manchmal seine Gründlichkeit
und man sagte, Herr von Voltaire verfahre mit seinen Schriften wie
ein junges Mädchen mit seinen Puppen, er putze sie täglich neu auf.

Mably nannte unsern Autor „le plus frivole, le plus plaisant des
historiens" und sagt weiter von ihm: „dans son Charles XII, il courait
comme un fou à la suite d'un fou". Montesquieu behauptete, Voltaire
würde niemals eine gute Historie schreiben: „II est comme les moines,
qui n'écrivent pas pour le sujet qu'ils traitent, mais pour la gloire
le leur ordre; Voltaire écrit pour son couvent. Charles XII, toujours dans
le prodige, étonne et n'est pas grand... L'auteur manque quelquefois
de sens". Friedrich der Grosse urteilt, der Historiker des Königs von
Schweden „a fait son cours militaire dans Flomère et dans Virgile".
Napoleon zog das Journal militaire dem Werke vor. Geffroy nennt
Voltaire l'historien par excellence de Charles XII. Tatsächlich blieb der
berühmte Spötter bis heute der prominente Biograph des Schwedenkönigs.

Bei einer Lektüre des Werkes will uns heutzutage das Urteil Montes-
quieus als nicht ganz gerechtfertigt erscheinen. Nur selten hat der
Papst der Aufklärung so wenig propagandistisch für seine Gemeinde
geschrieben. Sein bedeutendstes geschichtliches Werk, die Essais sur
les moeurs, wäre sicherlich eher im montesquieu'schen Sinne zu
kritisieren. Im Karl XII. ist wenig vom gefährlichen blitzenden Spotte des
Verfassers des Candide zu finden. Auch nichts von seiner vernichtenden

Skepsis, die erst im Vorwort der Ausgabe von 1748 — einer
Kritik der gesamten Geschichtswissenschaft — zerstörend durchbricht
mit dem eleganten Degenstoss „n'en croyez rien". Voltaire nahm seinen
Karl sehr ernst und erzählte dessen Geschichte mit faszinierender Klar-

514



heit, so genau es ihm möglich war und gänzlich unpolemisch. Er wurde
damit ein wesentlicher Mitbegründer der modernen Geschichtsschreibung,
die nicht mehr in der Art Bossuets auf Ideologien basieren und aus
der einseitigen Perspektive einer sanktionierten Weltanschauung
untersuchen wollte, sondern frei, beweisbar tatsächlich. Zweifellos findet
man diese Elemente bei Voltaire im hohen Masse vor, wenn er auch
nicht aus seinem Jahrhundert, dem der Vernunft, entkommt; aber
welcher Historiker entkam jemals dem seinen, und es war nicht immer
das der Vernunft! So galt es diesem Begründer zunächst festzustellen,
was tatsächlich geschehen war; aber das ist nur der Rohstoff der
Historie. Das wusste Voltaire. Und so wurde der Bau bei ihm wesentlich

Geist und geschah durch die Darlegung dessen, was zu geschehen

mögli ch gewesen war. Das bedeutet den Triumph der Vernunft
und Individualität, aber auch der persönlichen Verantwortlichkeit, die
dem Gerücht und der Phrase Hemmschuhe anlegen muss, und damit
doch auch wieder den der Skepsis, hier aber im tiefsten Sinn.

Der Mangel, den unsere Zeit an allen Darstellungen aus dem 18.

Iahrhundert am stärksten empfindet, ist das Fehlen einer psychologischen

Durchdringung. Alle Zeiten voll doktrinären Glaubens sind
unpsychologisch, weil die Aufnahme irrationaler Kräfte den Glauben
schwächen würde. Allerdings fragte Voltaire niemals nach den
Triebkräften, die Karl XII. bewogen hatten. Er schrieb ein unheroisches,
ungedeutetes Heldenepos in Prosa. Am Ende zählt er sehr sachlich die
charakterlichen Eigenschaften seines Protagonisten auf, und siehe da,
sie stimmen weitgehend überein mit denen, die August Strindberg in
seinem durchaus psychologischen Drama seinem Karl XU., nach
intensivem Studium aus erster Quelle um die Wende des 20. Jahrhunderts,
verliehen hat. Es geht also sogar mit der Vernunft, was man kaum
mehr glauben möchte.

An der Aktualität des Werkes im besten Sinne ist nicht zu zweifeln.
Karl XII. war der erste der grossen europäischen Dynamiker, den der
unendliche Raum Russlands magisch anzog. Hier, hier allein fühlte
die masslose asketische Kraft sich selber erleben zu können, hier hoffte
sie, die absolute, die endlose Tat zu erwirken. Der Stoss in die
russische Leere, bis an den Dnjepr, bis in die Ukraine, geschaffen mit
den damaligen technischen Mitteln und menschlichen Möglichkeiten,
ist atemraubend. Die Schicksalsstadt hiess Poltawa. Bei Voltaire spürt
man nicht viel von einer weitreichenden Politik Karls. Wahrscheinlich
hatte er keine. Sein politisches Programm war seine Persönlichkeit.
Ueberhaupt fällt auf, wie wenig alle diese Kaiser und Könige, auch
Peter, August und Stanislaus, ihre politischen Aktionen sozial und
volkstümlich untermauerten. Es war diesen Gesalbten selbstverständlich, dass

nur sie und eine winzige Schicht von Menschen die Erde besassen
und um sie rauften. Voltaire hat die Zustände Polens, Sachsens, der
Türkei, der Ukraine, vor allem die Russlands, weitgehend geschildert.
Am wenigsten erstaunlicherweise die schwedischen. Es war ein zu fernes

Anekdote spielt eine wich-

515



tige Rolle. Die ersten Ansätze der kulturhistorischen Betrachtungsweise
tauchen auf. Welch ein guter Historiker war doch alles in allem Voltaire!

Es gibt frühere Uebertragungen des vorliegenden Werkes ins Deutsche.
Die meisten sind veraltet, keine trifft das Wesentliche des Stils.
Carl J. Burckhardt sagt im Vorwort zur deutschen Neuausgabe von
Voltaires Karl XII.: „Es wird immer ein schweres Unterfangen bleiben,
eine so analytische und konzise Sprache wie das Französische
in die deutsche, das ist in eine transzendierende Sprache, zu
übertragen, in welcher alle Tiefen immer mitschwingen". Und niemals war
der Ausdruck eines Volkes in seinem Genie so klar ausgeprägt, wie
gerade im Munde Voltaires. Das hat schon Goethe im Anhang zu

„Rameaus Neffe" festgestellt. Niemand schrieb französischer als der
„Höchste unter den Franzosen denkbare", niemand persönlicher, als

der „Höchste unter den Franzosen denkbare", niemand persönlicher,
als dieser „der Nation gemässeste Schriftsteller". Der Kontur wie die
Seele der Dinge entsteht in der reinen, redlichen Luft des Individuums.
Taine nannte die Sprache Voltaire's ein „trockenes Feuer"; es ist ein

grosses Verdienst Theodora Von der Mühll's, dass der Leser dieses
in der Uebertragung auch wirklich zu spüren vermag. Es wirkt
beglückend, eine Ausdrucksform in der heimatlichen Sprache zu
empfinden, die man in der fremden liebt.

Carl J. Burckhardt hat dem nicht genügend geschätzten Werke
(im Sinne des gegenwärtig Empfindenden nicht genügend geschätzt!)
ein Vorwort gewidmet, das die Brücken des Verständnisses spannt. Wenn
man es liest, dann staunt man, wie viel uns der alte Karl XII.
angeht. Ueber Voltaire wird Wichtiges gesagt, über die Art seiner
Historie, über die Politik der damaligen Zeit. Aber auch, und das
scheint mir das Gründlichste, dass es keine Analogien gibt in der
Geschichte, hingegen „dauernde Kraftlinien". Thomas Widmer

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 4 17 85, Postcheckkonto VIII 6031

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8 Zürich, Tel. 4 17 85

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil Tel. 95 60 60

Printed in Switzerland

Bezugsbedingungen
Einzelheft Fr. 1.50, im Abonnement Fr. 16.— (incl. Versandspesen)

für 12 Hefte pro Jahr
Ausland: Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr

Erscheint jeweils Mitte des Monats

516


	Kleine Rundschau

