
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 7

Artikel: Voltaire's Geschichte Karls XII.

Autor: Burckhardt, Carl J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Voltaire's Geschichte Karls XII.
Von Carl J. Burckhardt

Der Fretz & Wasmuth Verlag hat eine Neuausgabe von Voltaire's berühmtem
Jugendwerk über Karl XII. veranstaltet, die, von Th. Von der Mühll meisterlich
übersetzt, in diesen Tagen erschienen ist. Die Seiten, die wir hier zum
Abdrucke bringen, bilden die Einleitung, die Carl J. Burckhardt zu der heute so
aktuell gewordenen Darstellung geschrieben hat.

I n Voltaire ist der Rationalismus dichterisch, ja magisch ge-
worden. Später wurde er flach, und zwar in dem Augenblicke,

in welchem ein grosser analytischer Prozess alle menschlichen

Vorstellungen vom Beiwerk befreit und sie auf gewisse
unzerstörbare Ideengehalte zurückgeführt hatte.

Charles Baudelaire hat einmal geäussert: „Ich liebe die
Franzosen nicht, weil sie alle versuchen, Voltaire ähnlich zu

sein." Vielleicht hätte er sagen dürfen: „Ich liebe die vielen
Franzosen nicht, die es vergeblich versuchen, Voltaire ähnlich
zu sein." Einst wollte Erasmus nichts von Erasmianern wissen,
und was die spätem Voltairianer, nicht nur in Frankreich,
anbetrifft, so hätte Voltaire ihnen ein „quos ego" zugerufen.
Es gehört zu den reichlich abgegriffenen Formeln, wenn man
Voltaire für alle revolutionären Unternehmungen und für die

ganze nach seinem Tod erfolgte Säkularisation als den
Hauptverantwortlichen anspricht. Er war ein Revolutionär als Kind
und Inbegriff seiner Zeit, und er war auch das Gegenteil
von einem solchen, als ein Einzelner, der gemäss seinem

eigenen Gesetz nach allen Richtungen kämpfte. Wie skeptisch
hat er sich gegen Weltverbesserungspläne geäussert, so wenn
er schreibt:

„Die grosse Masse der Menschen war und wird immer
unsinnig und töricht sein; -— ich gehorche lieber einem
Löwen als zweihundert Ratten; — die erbärmlichste Sorte sind
die Schelme, die die Welt mit ihrem Tintenfass regieren; —
ich wünsche nicht, dass mein Perückenmacher zum Gesetzgeber
aufrücke, lieber würde ich keine Perücke tragen; — der
Despotismus ist die Entartung des Königtums; — ein König, dem
nicht zuviel widersprochen wird, kann nicht besonders böse

werden; — wenn ich vor die Wahl gestellt würde, so zöge

484



ich die angestammte Herrschaft eines Einzigen der vielköpfigen
Tyrannis vor; — auch ein Despot hat immer noch gute
Augenblicke, eine Versammlung von Despoten aber hat diese

Augenblicke nie."
Wenn auch Voltaire zu diesem Vorgang der Auflösung und

Erledigung des alten Regimes Entscheidendes beigetragen hat,
so erscheint aus dem heutigen Abstand gerade dasjenige, was
er bewahrte, bedeutungsvoll, und seine bewahrende Eigenschaft
muss genau an dem Punkte beherzigt werden, an welchem
Wert und Unwert aller Revolutionen sich überhaupt entscheidet:

Voltaire nämlich gelangt nie durch das blinde Fortwirken
eines auflösenden Triebes zum Nihilismus, er behält immer
die Fähigkeit bei, zu bestätigen. In Voltaire wirkt die grosse
innere Oegenbewegung, wirken die Gezeiten, die stets als das

lebendige Zeichen eines schöpferischen Geistes vorhanden sind,
und nirgends wird diese Gegenbewegung fühlbarer, als in dem
historischen Werk des grossen Franzosen. Wenn er sich ohne

jede Rücksicht auf bestehendes System und noch herrschende
Ansichten zum Anwalt eines Coligny, eines Calas oder eines

Lally Tolendal macht, so dient er dabei nicht polemisch dieser

oder jener Richtung, sondern er betätigt einfach einen ihm
eingeborenen Sinn für Gerechtigkeit gegenüber dem Menschen,
was auch dessen Lage, dessen Ursprung oder dessen

Verstrickung durch das Handeln gewesen sei. Gerade durch das

von spätem Voltairianern so viel missbrauchte Element seiner

beständigen Ironie hindurch, bekommt sein Sinn für menschliche

Grösse, für die Grenzen menschlicher Verantwortung und
für menschliche Einsamkeit so trockene, klare, unbedingte
Umrisse, die dann dem romantischen Persönlichkeitskult völlig
mangeln.

Es ist kein Zufall, dass der erste politische Kopf unter
den deutschen Dichtern, dass ein so reiner, allem Hämischen
so abholder Geist wie Friedrich Schiller ernsten Anteil an
Voltaires geschichtlichem Werk genommen hat und von diesem
Werk entscheidende Anregung empfing. Voltaire hat die
französische Historiographie aus ihren theologischen Banden
gelöst, er hat sie nach antikem Vorbild auferstehen lassen, als
eine freie Aeusserung des messenden, urteilenden und
erkennenden Geistes; noch ist er ein Chronist, ein Augenzeuge,

485



— alles schöpft er aus lebendigen Quellen, alles beurteilt er
mit einem wachen Lebenssinn als einer, der mitten im
Geschehen mitleidend und -handelnd steht, aber schon ist er
viel mehr als ein Zeuge, er überblickt den Ablauf und urteilt als
ein Richter. Stundenlang lässt er sich von dem uralten Cau-

martin, dem Vater eines Freundes auf dem Schlosse St. Ange,
über die Zeiten Ludwigs XIV. erzählen. Voltaire erscheint als
eine Erfüllung des Zeitalters der Konversation; sein Pate war
der geistreiche Abbé de Chateauneuf, der späte Geliebte Ninon
de Lenclos', welcher ihn gewissermassen ein zweites Mal geistig

aus der Taufe gehoben hatte, als er ihn in diese einzigartige

Welt des Jahrhunderts einführte, die Voltaire nie mehr
verlassen sollte und deren Probe er fortan unablässig im blitzenden

Waffengange des Gesprächs aufs lehrreichste bestand. In
einem Jahrhundert, dessen Revolution dazu geführt hat, Europa
in Nationen zu zersplittern, hat Voltaire einer letzten, völlig
säkularisierten Oekumene der Höfe und der Gesellschaft
angehört. Als ein Fregoli, aber nur scheinbar in tausend Facetten

schillernd, hat auch er an der Selbstauflösung jener späten
Gesellschaft mitgewirkt, die er angespannt suchte, um in ihr
aufzugehen, die ihn masslos verletzte, ihn begeistert aufnahm,
trug und mit Ruhm bedeckte, von deren Ubiquität, von deren
Reichtum er zehrte, deren leichte, kühne Chiffre er benutzte,
— dieser Gesellschaft des 18. Jahrhunderts, die, handelnd wie
er selbst, die uralten verbindenden Werte des Alten Kontinents
ein letztes Mal in die glanzvolle Helle ihrer eigenen Gebärde
hob. Voltaire hat die Summe aus denn Wesen all seiner
hervorragenden Zeitgenossen gezogen; er, ein vollkommener Franzose,

— welcher dem grossen gekrönten Revolutionär, Friedrich

II. von Preussen, so nahe kam, dass die beiden an ihrer
gegenseitigen Kälte beinahe brannten, — hat auch England
erlebt und, wie wenige andere Festländer, begriffen; schon
als ganz junger Mensch ging er bei Swift, Lord Peterborough,

Pope, der Herzogin von Malborough, Walpole oder
Bolingbroke aus und ein. Vor allem hat er einen ganz
entscheidenden Wert des englischen Lebens, den Respekt vor der
Würde des Einzelnen, erkannt und dieses bis zur Ergriffenheit
seines skeptischen Wesens; wie deutlich wird dies an dem

Tage, da er allein mit dem Marschall von Sachsen an dem

486



Sterbebette der Demoiselle Lecouvreur steht und weiss, dass

ihr Leichnam auf dem Schindanger werde verscharrt werden

und sich dabei daran erinnert, wie er selbst in der West-
minsterabtei am Grabe der Schauspielerin Oldfield Blumen

niedergelegt hatte.
Das Ausserordentliche an Voltaire als Historiker ist der

Umstand, dass er mit der äussersten dichterischen Sensibilität

in der Welt gelebt hat, — in einer Welt von einem
Formenreichtum ohnegleichen —, völlig, entschlossen und
unermüdlich, Tag und Nacht, und dass ihm dabei eine Zähigkeit

gegeben war, die den Dichtern meist zu fehlen pflegt, um
diese Welt zu ertragen und ihr Wesen beständig zu fassen.

In Weimar hat man ihn, ein halbes Jahrhundert vor Nietzsche,

ein „Genie der Oberfläche" genannt, weil er eben alles
unerbittlich aus allen Tiefen an die Oberfläche hinaufholt und
erst dort behandelt. Im Weimarer Kreise wurde auch das richtige

Wort geprägt, Voltaire habe „nichts versalzen und nichts
verzuckert".

„Nichts versalzen und nichts verzuckert", so hält es
Voltaire auch in seinem Werk über Karl XII., seinem ersten
historischen Werk: Menschen treten auf in diesem Buche —
Menschen agieren; leicht, rasch, witzig, klug und ungeheuer
richtig führt er sie aneinander vorüber und gegeneinander, und
indem sie ihre Bahnen ziehen, weben sie den Teppich einer

grossen Episode, die die Welt erneuern wird. Jeder ist
dargestellt nach der Art der grossen französischen Memorialisten
des 17. Jahrhunderts, nach der Art der „Porträts", wie sie
zur Zeit Ludwigs XIV. üblich waren, — sparsam, aber mit
sichersten Mitteln charakterisiert, —, kaum eine Theorie über
geschichtliche Mächte und Notwendigkeiten, das ganze ein
Zusammenspiel von Figuren mit ihren Vorzügen, Fehlern,
leidenschaftlichen Kräften oder Schwächen um den Mittelpunkt,
den König herum, an dessen Wesen und Wirken die Frage des

Königtums, das Problem des Eroberers moralistisch abgewandelt
wird. Voltaire frägt: „Wohin führt ein hemmungsloser Eroberer
sein Volk?" Er frägt nicht: „Wie fördert ein hemmungsloser
Eroberer, indem er sein Volk opfert, zu gleicher Zeit als ein

Vollstrecker und als ein Instrument, den notwendigen geschichtlichen

Vorgang?" Aber aus der Art, wie Voltaire die Tatsachen

487



aus sich selbst heraus wirken Lässt, erkennen wir heute, wie
sehr er sich hinter der Blendung seines als Feuerrad drehenden
Verstandes verhüllte, und welche Einsichten er seinen

Zeitgenossen verschwieg. Ja, heute wissen wir, dass der russische

Sieg bei Poltawa über die von einem russischem Winter
zermürbte schwedische Armee auf weitere Sicht das Aufgehen
einer europäischen Schicksalsstunde bedeutete als selbst die
Kanonade von Valmy. Die Wirklichkeit unserer Tage tritt beim
Frieden von Oliva zum ersten Male in den Bereich der
historischen Erkenntnis. Gemessen an der Dimension der Ereignisse,

die der Ausgang des Nordischen Krieges für die
Zukunft andeutet, bleibt vieles Episode. Episode bleibt die
spanische Suprematie über Europa durch die Kaiserkrönung Karls
des V., — die französische Vorherrschaft durch den
Westfälischen Frieden und wohl selbst die englische, die mit
Waterloo einsetzt. Keine dieser drei grossen Episoden hat so vieles
in Frage gestellt wie die letzte erkennbare, die mit dem
Ereignis von Poltawa sich ankündigt. Keine der vorhergehenden,
in der Tat, hat Europa in seinen wesentlichsten Werten
verändert, diese letzte aber, die sich über viel weitere Räume
auswirkt, stellt Europa selbst und die beiden Kräfte, auf denen
es beruhte, Christentum und Humanismus, in Frage. Durch
das Aufrollen des russischen Problems in seinen strategisch-
politischen Aspekten gewinnt das Buch Voltaires heute eine

ungeheure Aktualität. Voltaire nimmt grossen Anteil an dem
Leben und weitsichtigen Planen und Wirken von Karls XII.
Finanzminister und grossem Premierminister Goertz, den er in
Paris noch persönlich gekannt hat. Er beklagt sein Ende und
verurteilt die Willkür, die zu seiner Hinrichtung führte. Er
zeigt ihn, wie er höchsten Preis für eine kühne und gänzliche
Umgestaltung der Dinge zu zahlen bereit ist, als er nach der

Niederlage Karl XII. beredet, um jeden Preis mit dem Zaren
Frieden zu schliessen. Er rät zum Opfer der Ostseeproviuzen,
er schreckt vor dem Plane nicht zurück, Peter den Grossen
durch die Erwerbung Holsteins zum Reichsfürsten und zum
Anwärter auf die deutsche Kaiserkrone werden zu lassen.
Voltaire zeigt Goertz in der Zusammenarbeit mit dem bedeutendsten

Aussenpolitiker der Zeit, dem Spanier Alberoni und beide
in der gemeinsamen Förderung eines mächtigen kontinentalen

488



Planes, der gegen das durch die Reformation von der einstigen
europäischen Einheit abgerückte und im Sinn der europäischen
Gemeinschaft provinziell gewordene England gerichtet ist. Er
weist kurz darauf hin, wie Alberoni mit Goertz gemeinsam, als
letzter Vertreter der Gegenreformation, den Stuart-Prätendenten
auf den englischen Thron bringen will, — gleichzeitig zeigt
er, dass Russlands Schwäche auch in diesem Kampfe darin
lag, dass es innerhalb einer Koalition als Verbündeter kämpfte.
Voltaire schreibt: „Verbündete Reiche sind öfters von einer
einzelnen Grossmacht erobert worden, dafür aber, dass ein
einzelnes starkes Reich durch Verbündete endgültig erobert wird,
gibt es kaum ein Beispiel. Wenn auch ihre vereinte Kraft es

schliesslich niederschlägt, so lässt doch ihre Uneinigkeit es

bald wieder auferstehen."
Bemerkenswert ist, wie Voltaire entscheidende Züge kurz

und scharf belichtet, ohne jemals einen Aspekt zu übertreiben,
so wenn er von der Lage Schwedens schreibt: „...Karl lebte
im Glauben, seine Untertanen seien nur dazu geboren, ihm auf
seine Kriegszüge zu folgen, und er hatte sie daran gewöhnt,
diese Ueberzeugung zu teilen... Fünfzehnjährige Knaben wurden

ausgehoben. In vielen Dörfern gab es nur noch Frauen,
Kinder und Greise. Vielerorts sah man Frauen mit der Pflugschar

hantieren und die Felder bebauen."
„Die allgemeine Not liess allen persönlichen Kummer

vergessen. Jeden Augenblick erwartete man eine Invasion von
Russen, Dänen, Preussen, Sachsen, sogar von Engländern...
Ganz Europa verfolgte Karls XII. Geschick mit grösster
Aufmerksamkeit und war höchst überrascht, als der Schwedenkönig,

anstatt sein von so vielen Monarchen bedrohtes Land
zu schützen, plötzlich im Frühjahr 1716 mit 20 000 Mann in
Norwegen einmarschierte."

„Seit Hannibal hatte man keinen Heerführer mehr erlebt,
der den Krieg in Feindesland verlegt, weil er sich in der Heimat

nicht halten konnte." Von Peter dem Grossen aber sagt
Voltaire: „Er sah sich zum schlimmsten aller Hilfsmittel
gezwungen, zur Entwertung des Geldes, einer Arznei, die noch
nie die Leiden eines Staates zu heilen vermocht hat und die
sich vor allem in einem Lande, in dem die Einfuhr grösser
ist als die Ausfuhr, verderblich auswirkt."

32 489



Die Richtigkeit von Voltaires Urteil ergibt sich unter
anderem aus der Tatsache, dass er das Phänomen des innerhalb
des historischen Geschehens handelnden Menschen auf zwei
Ebenen gleichzeitig betrachtet. Einmal dadurch, dass er
ausserordentlichen Eigenschaften immer gerecht wird, andererseits
wieder dadurch, dass er das Ausserordentliche nicht mit Grösse
verwechselt. So wenn er von Karl XII. zusammenfassend sagt:
„Seine Leidenschaft für den Ruhm, den Krieg und die Rache
hinderten ihn daran, auch ein grosser Staatsmann zu sein,
eine Eigenschaft, die unlöslich zu jedem wirklich grossen
Eroberer gehören muss er war nicht so sehr ein wirklich
grosser als ein ausserordentlicher Mensch, und er mag wohl
Bewunderung erregen, doch ist er nicht nachahmenswert."

Es wird immer ein schweres Unterfangen bleiben, eine so

analytische und konzise Sprache wie das Französische in die
deutsche, das ist in eine transzendierende Sprache, zu

übertragen, in welcher alle Tiefen immer mitschwingen. Das
Verdienst, dies im vorliegenden Falle gewagt und so weitgehend
gelöst zu haben, ist gerade im heutigen Zeitpunkt ein
beträchtliches.

Analogien gibt es in der Geschichte keine, aber es gibt
dauernde Kraftlinien. Die unterirdischen Ströme des Geschehens

verschwinden, es handelt sich darum, sie dort aufzuzeigen,
wo sie wieder ins Licht treten, ihre Kraft und ihre Bedeutung
zu ermessen. Das von Voltaire dargestellte Schicksal des

jungverstorbenen, auf das äusserste gespannten, an der Grenze
menschlicher Natur sich bewegenden Wittelsbachers auf dem
schwedischen Throne, Karls XII., des Enkels eines Herzogs
von Zweibrücken, bezeichnet in beinahe schmerzender Klarheit
einen Augenblick, in welchem die Wandlung des europäischen
Kräftespiels einsetzte, in deren Auswirkung wir heute mitten
drin stehen.

Etwas von dem sicheren Wissen um die Voraussetzung des

europäischen Kontinents, um seine Wirklichkeit, die dem in
dem grossen Weltleben so überaus bewanderten Franzosen wie
eine persönliche Erfahrung gegeben war, tritt im massvollen
Werke des Wiener Kongresses, in dem sicheren diplomatischen
Können seiner bedeutendsten Mitwirkenden auf dem Kontinente,

ein letztes Mal hervor. Es handelt sich um eine Er-

490



fahrung hier, um ein Können, eine Sicherheit, die wohl nur
nocli England fast bis zum Ende des 19. Jahrhunderts sich
intakt bewahrte, während auf dem Kontinent die Erfahrung
und jener sichere Sinn für Wirkung und Gegenwirkung unter
ganz bestimmten Voraussetzungen verlorengingen und dem Wagnis

Platz machten. Voltaire greift dadurch, dass er uns
ein Wagnis, dass er uns eines der grössten geschichtlichen
Abenteuer schildert, ein europäisches Urteil über vermessenen
Einsatz voraus. Noch spricht er von der „gloire", dem Ruhm
dieser aus der Renaissance hervorkommenden stoisch verzweifelten

Ablösung des mittelalterlichen Jenseitsglaubens, und die
Sucht nach Ruhm erscheint ihm als der Antrieb, der zu
blindem Tun führt, zum Willenseinsatz an sich, der aus allen
organischen Voraussetzungen gelöst um Sieg oder Untergang
spielt, ohne eine weitere Wahl zu kennen. Später hätte er die
Vorstellung vom Ruhme von anderen Mythen abgelöst gefunden,

aber immer hätte er mit diesem tief verständigen
Realismus des alten Regimes sich urteilend und wägend auf die
Seite derjenigen gestellt, die mehr mit den Kräften der sie

tragenden und bestimmenden Umstände als mit ihren eigenen
Kräften rechnen.

491


	Voltaire's Geschichte Karls XII.

