Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 11 (1943-1944)

Heft: 7

Artikel: Das religiose Problem Amerikas
Autor: Keller, D. Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759468

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Folge, 11. Jahrgang Dezember 1943 Heft 8

Das religiose Problem Amerikas

Von Prof. D. Adolf Keller, Genf

Es gibt heute eine Fiille von religiosen DProbiemen, die

aus dem Chaos Europa selbst aufsteigen. Es gibt auch
solche, die der asiatische Osten uns stellt. Aber es kommen
auch vom Westen her neue religiose Probleme auf uns zu,
in denen vielleicht die letzten und tiefsten Fragestellungen
der kommenden Auseinandersetzung zwischen der europiischen
und der anglo-amerikanischen Welt liegen. Wir haben umso-
mehr Grund diese kennen zu lernen, als auch die westliche
Politik und die Programmatik des Wiederaufbaus der Welt
stark von solchen idealistischen religiosen Tendenzen her be-
wegt ist. .

Auch die religiose Welt ist heute chaotisch., Man kann sich
daher heute nur an den Erscheinungen und Ereignissen vor-
sichtig und bescheiden entlang tasten, oder sie gleichsam als
Bojen nehmen, die verraten, dass in der Tiefe darunter etwas
vorgeht, was wir nicht eigentlich kennen, oder noch nicht
formulieren konnen. Wenn wir in diesem Sinne vom religi-
osen Problem Amerikas reden, so wollen wir nicht den ge-
waltigen Versuch machen, die Fiille der Erscheinungen in eine
einheitliche Form zu pressen. Ein solcher Monismus, wiirde
auch gar nicht zu dem amerikanischen Pluralismus passen.
Das religiose Problem Amerikas ist daher in Wirklichkeit eine
Fiille von Problemen. Einige haben nur fiir Amerika Bedeutung,
andere geben einen tieferen Untergrund fir die geistige Aus-
einandersetzung Amerikas mit Europa ab, die heute begonnen
hat.1)

Sicherheit und Unsicherheit als religioses Problem
Charakteristisch fiir das neue Klima, in dem die ganze

Problematik sich ausbreitet, ist hinsichtlich letzter Ziele, eine
neuere seelische Unsicherheit, in die das geistige Amerika

1) Siehe das eben erschienene Buch des Verfassers: ,Amerikanisches Chri-
stentum — Heute“, Evang. Verlag Zollikon, 1943, 480 S., das sich in be-
sonderer und aktueller Weise mit diesen geistigen Problemen der Aus-
einandersetzung befasst.

30 457



seit kurzem hineingerat, Europa hat die innere Sicherheit
schon vor lingerer Zeit verloren und empfindet heute gerade
diese tiefste existentielle Unsicherheit oder Ungeschiitztheit
als seine eigentliche religiose Situation. Fiir den westlichen Kul-
turkreis gehorte die Sicherheit, wirtschaftliche, politische, sozi-
ale, moralische, religiose, zu seiner religiosen Lage. Die schein-
bare politische Sicherheit, die mit der Einigung Amerikas im
Dezember 1941 mit einem Schlage entstand, die bewusste Pro-
grammatik, die in Gedanken eine neue Welt aufbaut, der
Messianismus, der der Welt sehr zielbewusste Botschaften
sendet, diirfen {iber diese innere und seelische Unsicherheit in
letzten religiosen und ethischen Fragen der Gegenwart nicht
hinwegtiuschen. Man kann die sichere Programmatik auch als
Kompensation fiir eine Unsicherheit verstehen. Aber gerade
diese neue amerikanische Unsicherheit iiber den Sinn des Le-
bens, iiber das neue Ethos, auch in der Politik, iiber die
-Moéglichkeit und Wirkung des Christentums in der modernen
Welt, entspricht der europaischen Unsicherheit besser als jene
frithere satte Sicherheit, jener selbstsichere Messiamismus, die
Amerika in mancher Hinsicht kennzeichneten.

- Das amerikanische Volk wiirde heute laut offiziellen Kund-
gebungen, wie in weiten Bevdlkerungsschichten, als eine christ-
liche Nation, im Ganzen von protestantischer Prigung, gelten
wollen. Zwar gehoren vielleicht von dem 132 Millionen-Volke
nur 65—70 Millionen bekanntermassen zu einer evangelischen
Gemeinschaft oder Kirche. Dazu miissen laut dem Zensus kom-
men {iber 20 Millionen Katholiken, sodass immer noch 30—40
Millionen in einem religiosen Niemandslande wohnen. Aber
der protestantische Charakter der amerikanischen Religionsge-
schichte, ist trotzdem eindeutig. Der ganze Siiden setzt eine be-
wusste christliche Tradition fort und im Westen wuchert eine
religiose Phantasie, aus der unaufhérlich neue Religionen und
Christentiimer hervorwachsen, besonders in Californien. Der
Amerikanische Kirchenbund, das sog. Federal Council of the
Churches of Christ in Amerika, die grosste protestantische
Gemeinschaft der Welt, ebenso wie die katholische Kirche in
Amerika, sind bemerkenswerte Michte im offentlichen Leben,
dic auch auf die amerikanische Kulturwelt und Politik ein-
wirken. Trotz dieses deutlich gepragten historischen Charak-
ters, sind heute gewisse Wandlungen auch im religiosen Be-
wusstsein unverkennbar.

Das Verhéltnis zur eigenen Geschichte

Gerade hier wird die neue Unsicherheit gegeniiber der
traditionellen amerikanischen Frommigkeit zuerst sichtbar. Die
religiose Hauptkraft, die den amerikanischen Charakter we-

458



sentlich prigte und sogar staatsbildend wirkte; wie in Massa-
chusetts, Rhode Island, Pennsylvania war der Geist des Pu-
ritanismus, der mit den Pilgervitern zuerst als bewusstes Be-
kenntnis ins Land kam. Puritanismus ist im wesentlichen
Calvinismus in seiner schottisch-englischen Form.

Der heutige amerikanische Protestantismus ist als Ganzes
diesem Puritanismus gegeniiber unsicher oder sogar kritisch
geworden, auch da, wo seine historische Grisse und Bedeu-
tung anerkannt bleiben. Vor mehr als hundert Jahren versuchte
Jonathan Edwards eine religiose Erneuerung durch den ur-
spriinglichen Puritanismus. Dieser Versuch misslang; ein neuer
sikularer und humanistischer Geist war, vor allem mit dem
Einfluss Emersons in diese strenge, asketische transzendentale
Welt eingedrungen, sodass der frithere Puritanismus heute wie
ein ehrwiirdiges Monument, das die Enkel errichtet haben und
noch verehren, dasteht. Damit erlitt das unmittelbare Ver-
hiltnis zu den Urspriingen einen geschichtlichen Bruch. Aber
dieser Bruch zerstorte nicht grundsitzlich das tiefere Ver-
héltnis zur Bibel. Im mittleren Westen hort man jetzt noch
sagen: We are a Bible-people. Ein naiver Biblizismus ersetzt
vielfach die Theologie.

Gewiss, auch hier fanden sichtbare Wandlungen statt. Die
Bibelkritik drang auch in die amerikanische Kirchenwelt ein.
Der europdische Liberalismus gewann Boden, in einigen Kir-
chen mehr als in anderen. Dagegen trat der Fundamenta-
lismus auf, der in dem bekannten Priasidentschaftskandidaten
William Jennings Bryan einen Advokaten fand, der imstande
war, eine starke Bewegung zur Verteidigung der Bibel zu
entfalten. Als er im sogenannten , Affenprozess” von Dayton
seine Anklagerede hielt iiber den Text: ,Sie haben meinen
Hefrn weggenommen und ich weiss nicht, wohin sie ihn ge-
legt haben”, da schien der ganze amerikanische Liberalismus
im Verhor zu stehen. Bryan fiel aber nicht nur als Kandidat
fiir die Prisidentschaft der Vereinigten Staaten durch, sondern
auch als Advokat des Fundamentalismus. Er vertrat eine histo-
rische Kontinuitit mit der amerikanischen Kirchengeschichte,
die so nicht zu halten war, obschon der Liberalismus unter
dem Vorwurf stand, einen Bruch mit der cigenen frommen
Geschichte des Volkes vollzogen zu haben. Der Fundamentalis-
mus brach zusammen, weil der Buchstabe totet. Seine Gegner
konnten sich halten, weil der Geist lebendig macht; der Geist,
der nicht abhingig ist von einer menschlichen Form, auch
nicht von einem Lehrgesetz einer bestimmten Zeit, auch nicht
von seiner eigenen Vergangenheit, sondern von dem gottlichen
Leben, das wie Pfarrer Robertson den scheidenden Pilgervi-
tern sagte, unaufhorlich aus dem lebendigen Worte Gottes her-

459



vorbricht. Der - Fundamentalismus, bei dem eine orthodoxe
Ueberlieferung zu einer unkultivierten und unlebendigen Er-
starrung fiihrte, wollte das Manna eines bestimmten Tages
kiinstlich aufbewahren. Dieses Manna wird der Kirche aber
fiir ihren Tag und ihre Zeit immer wieder neu geschenkt
durch den Heiligen Geist, durch den lebendigen Christus, der
laut Tertullian nicht sagte ,Ich bin die Gewohnheit’”’, sondern
,lch bin die Wahrheit”. Die Frage, ob die Bibel eine mensch-
liche oder gottliche Wahrheit sei, war damit noch nicht be-
antwortet, und die Frage ihres transzendenten Ursprungs blieb
bestehen.

Die transzendente Begriindung der christlichen Botschaft

Auf was konnte denn die christliche Verkiindigung wie auf
ein festes Fundament begriindet werden, wenn die Bibel zu
Gunsten anderer menschlicher Fundamente an tragender Kraft
verlor, weil auch sie in den Prozess der historischen Relati-
vierung hineingezogen worden war?

Drei rettenden Planken schienen sich dem amerikanischen
Protestantismus darzubieten, dem Teil wenigstens, den der
moderne Geist versengt hatte, wihrend andere sich in den si-
cheren Schutz einer unbeirrbaren geschichtlichen Kontinuitat
zuriickgezogen haben.

Die erste Planke war die Wissenschaft, vor allem die
Naturwissenschaft. Es ist auffallend, wie in der ganzen west-
lichen Theologie und Kirchenwelt im letzten halben Jahrhun-
dert wie vielfach auch in der Naturwissenschaft, ein engeres
gegenseitiges Verhiltnis unterhalten wurde, als auf dem euro-
paischen Kontinent, Wie das Christentum vor der Wissenschaft
bestehen kann, war lange vor Bavinck, Wenzl, Planck, von
Neergaard und Titius eine brennende Angelegenheit fiir die
westliche Kirche und Theologie. Die westliche Kirchenwelt
empfand den tiefen Bruch nicht in gleicher Weise, der auf dem
Kontinent Theologie und Naturwissenschaft auseinandergerissen
hatte. Das kam zum Teil davon her, dass auch die englisch-
amerikanischen Naturforscher, namentlich Physiker und Mathe-
matiker wie Jeans, Eddington, der Nobelpreistriger Arthur
Compton, der Naturphilosoph Whitehead, dem Christentum
nicht mit der verdchtlichen Ablehnung entgegentraten, wie man
es bei Karl Vogt, Moleschott, Virchov, und Neueren sehen
konnte, weil jene wie die fritheren Naturforscher Kepler, New-
ton, Herrschel, ja selbst Darwin tiefere Verbindungen sahen
zwischen Forschung und Glauben. Auf Seite der Kirche glaubte
man eher an eine pristabilisierte Harmonie zwischen Christen-
tum und Wissenschaft, wie das auch die Stellung der englischen
Lambethkonferenz bewies, wo die neuen wissenschaftlichen Er-

460



kenntnisse unbefangener aufgenommen wurden als auf dem Kon-
tinent,

Eine zweite rettende Planke schien die christliche Er-
fahrung zu sein, auf die der Glaube sich fest stellen zu
konnen glaubt. Damit wurde aber der eigene fromme Seelen-
grund, das menschliche Gottesbewusstsein zur Quelle und Norm
des christlichen Glaubens, wie das im Grunde schon Schleier-
macher eingeleitet hatte. Die europdische Erfahrungs-Theologie
von Ritschl, Harnack und namentlich von Herrmann, hatte
stark in die amerikanische Theologie und Frommigkeit hin-
eingewirkt, wie man an den ersten Theologen der jetzt sich
zuriickzichenden Generation sehen kann, an McGiffert sen,
Sloane Coffin, William Adams Brown, einem Briickenbauer
zwischen amerikanischer und europiischer Kirchlichkeit. Na-
mentlich aber an der Religions-Psychologie, deren Erfahrungs-
prinzip sie aber zusehends von einer ihrer Grenzen bewussten
Psychologie hinabriss in einen grundlosen Psychologismus, der
das Transzendente auf blosse seelische Elemente reduzierte,
Das taten moderne Religions-Psychologen wie Starbuck, Leuba,
Ames, Coe und spiter, unter den Jiingern Freud’s Morton
Prince, wihrenddem C. G. Jung namentlich in seinen Terry lec-
tures in Yale sich schiitzte vor dem Psychologismus und Illu-
sionismus von Freud, indem er die Seele einem transzendenten
Anruf gegeniiberstellte, ohne ihn nidher begriinden zu wollen.

Wie bedrohlich eine reine Erfahrungs-Theologie fiir das
historische Christentum in Amerika wurde, zeigte sich an der
ungeheuren religiosen Wucherung einer natiirlichen Re-
ligion in weiten Griinden der amerikanischen Seele. Es ist
erstaunlich, was an religiosen und christlichen Neugriindungen
hier heraufwuchs. Das amerikanische Sektentum bliiht hier
und wichst wie ein afrikanischer Urwald in phantastischen
Formen, sowohl der geschichtlichen Tradition, als der ver-
niinftigen religivsen Ueberlegung iiber den Kopf. Man muss
einmal in einer Versammlung von Father Divine gesessen sein,
um den wilden Enthusiasmus, den religiosen fruchtbaren Ur-
grund der menschlichen Seele zu sehen, in der ,es wallet und
siedet und brauset und zischt, wie wenn Wasser mit Feuer
sich menget”.

Diese ungeheure Welt natiirlicher Religion -— dieses reli-
giése Eigengewichs, vom Mormonismus und der Christlichen
Wissenschaft bis zum New Thought, den FErnsten Bibelfor-
schern, den Primillennariern und Apokalyptikern bis zu Father
Divine, der natiirlich auch schon in der Schweiz einen ,Ha-
ven” gefunden hat, stellt das historische amerikanische Chri-
stentum geradezu vor das Problem, wie es mit seinem Sek-
tentum fertig wird, ob es sich von dieser Ueberschwemmung

461



zudecken lasst, und ob die ,sweet reasonableness,”
die milde Verniinftigkeit des Christentums sich auflésen wird
in einem wilden Enthusiasmus, in dumpfe und formlose Mystik,
in einen urwildlerischen Seelenrausch, der neben der
inneren Erregung und Geistesgegenwart nichts mehr notig hat.

Selbstverstandlich gibt es hier andere und hoéhere Formen
der religiosen Erfahrung und der mystischen Unmittelbarkeit
und Einheit des Menschen mit seinem Gott. Aber wesentlich
ist dabei, ob sie der Gottheit mit einem Eigenrecht und si-
chern Selbstvertrauen gegeniibersteht, wie Emersons ,Self-
reliance” seiner gottlichen ,,Over-Soul”, wie das weit-
hin charakteristisch ist fiir die Sikularisierung der frithern ameri-
kanischen Christlichkeit.

Die dritte Planke war der Einfluss europiischer Theologie.

Die eigentliche und schirfste Kritik dieser christlichen Er-
fahrungsreligion und ihres Gefolges im christlichen Pragma-
tismus, Humanismus und Psychologismus, kam damit von der
europaischen Theologie der Reformation her, nament-
lich vom Aufbruch der dialektischen Theologie. Sie wurde auf-
genommen von dem heute fithrenden amerikanischen Theolo-
gen Reinhold Niebuhr, der, ohne die Erfahrung zu ver-
achten, sie wieder an den ihr gebiihrenden Ort stellte, aber
wieder von der Offenbarung in Christus ausging und das ame-
rikanische Christentum von der Peripherie wieder zu seinem
transzendenten Zentrum zuriickfiihrte.

Das soziale Christentum

Schon der Puritanismus hatte in seiner gesetzlichen Art
einen starken Akzent gelegt auf das Halten der go6ttlichen
Gebote, also auf die praktische Auswirkung des Glaubens, und
daher vielfach auch das Evangelium vor allem als das neue
Lebensgesetz verstanden, das in unerbittlicher Strenge gegen
den siindigen Menschen angewandt wird. Auch in scharfer Kir-
chenzucht, wie man sie in Nathanael Hawthorne’s Scarlet
letter lesen kann. Der gesamte westliche Protestantismus,
auch der Anglikanismus, hat von daher den letzten Sinn der
kontinentalen Reformation, die in der Lehre von der Recht-
fertigung durch den Glauben ausgedriickt ist, also in jener
gottlichen Zurechnung der Gnade, nicht in seiner Tiefe er-
fasst. Dieser praktische Zug wurde noch verstirkt durch den
amerikanischen Pragmatism us, der seit bald einem Jahr-
hundert die amerikanische Geistesart aufs nachhaltigste beein-
flusste. Seinen philosophischen Ausdruck fand er in William
James und in jiingster Zeit in dem Philosophen und Pida-
gogen John Dewey,. Dieser erklirte ,social efficiency”,
also die soziale Wirkung, als das oberste Erziehungsziel und

462



beeinflusste eine ganze Generation von Schulmeistern und auch
Theologen in dieser Richtung.

Der amerikanische Glaube sprach sich seitdem und nament-
lich seit etwa dreissig Jahren nicht so sehr in dogmatischen
Formulierungen aus, oder in pietistischen Gefiihlen, sondern
in der praktischen Tat, im sog. Social Gospel, das eine
deutliche Fiihrung im amerikanischen Protestantismus an sich
riss. Abgesehen von seinen Wurzeln im amerikanischen Cha-
rakter, im Pragmatismus, in seiner Ablehnung rein abstrakter
Geistesbetitigung, ging dieses soziale Christentum vor
allem zuriick auf die praktischen und theologischen Anregun-
gen, die Walter Rauschenbusch ihm gab. In dieser gan-
zen sozialen Theologie, die mit ihm einsetzte, und die bis in
die Gegenwart hinein fortwirkt, wird das Reich Gottes zum
zentralen Begriff, Dieses soziale Christentum ist daher geistig
aufs engste verwandt, weniger mit dem fritheren kontinentalen,
sozial interessierten Christentum, als mit dem der sogenannten
Religios-Sozialen, unter Fiihrung von Kutter und Leonhard
Ragaz. Das Reich Gottes erschien hier vor allem als die
Verwandlung der Welt, die vom Lebendigwerden des
Christus her erwartet wird, und die der Christ durch seinen
Einsatz sogar beschleunigen kann.

Hier wurde einer der Hauptunterschiede zwischen dem
amerikanischen und europidischen Christentum sichtbar, der
heute noch lebendig ist. Dieses soziale Christentum verlieh
dem amerikanischen Protestantismus einen ungeheuren dyna-
mischen Auftrieb. Hier konnte sich die ganze aufgestaute Dy-
namik dieser Geistesart in eine Fiille von sozialen Werken,
von sozialen Reformen, Liebeswerken, erzieherischen Unterneh-
mungen, missionarischer Tatigkeit, ergiessen. Dadurch wurde
als Zweck des Christentums vor allem die Weltverwand-
lung gesehen, also im wesentlichen eine moralische und sozi-
ale Aufgabe. Das Christentum als Weltverwandlung hob sich
deutlich ab von dem alten dogmatischen und pietistischen Chri-
stentum, das darin eher eine transzendente Verkiindigung
eines von Gott geschenkten Heils sah. Das Christentum wurde
damit zur hochsten menschlichen Arbeitssteigerung und inten-
sivsten Leistung. Ohne diesen geistigen und christlich-sozialen
Antrieb hitte der amerikanische- Protestantismus nicht dieses
fabelhafte Sozialwerk iiber ganz Amerika hin zustande ge-
bracht, das umso notwendiger war, als die amerikanische so-
ziale Gesetzgebung und Sozialpolitik bis zu Prisident Roose-
vel's New Deal, sehr riickstindig war, Dije Kirche war
in diese Liicke getreten und hatte sie gefiillt mit allen mdg-
lichen Unternehmungen. Mit der Einrichtung kirchlicher Spi-
tiler, mit einem Liebeswerk iiber Amerika hin, das der euro-

463



paischen Inneren Mission entsprach, und das eine gigantische
neue Dynamik eines sozialen Idealismus darstellt. Die-
set hofft nichts Geringeres als die vollige Ausrottung der
Armut, die Umwandlung der Welt in ein Paradies der Bruder-
liebe und gegenseitigen Hilfe, die Verwirklichung des Reiches
Gottes als der ,Demokratie Gottes auf dieser Erde”.

Die einzelnen Gemeinden, die sich von diesem Social Gos-
pel hinreissen liessen, wurden vor allen Dingen zu sozialen
Zellen, von denen aus Licht, Liebeskraft, Menschlichkeit, Ge-
meinschaftsliebe, sittliche Impulse ausstrahlten. Das feuerte in
manchen Gemeinden die pfarramtliche Tatigkeit zu einem un-
geheuren Betrieb an, zu dem nicht nur der sonntigliche Got-
tesdienst gehorte, sondern auch ein grosses Jugendwerk, Klubs
fiir Junge und Alte, Heime fiir Waisen und Verlassene, Spi-
taler, Genesungsheime und Kliniken, geschaftliche Unterneh-
mungen — eine methodistische Kirche baute zum Beispiel in
Chicago einen riesigen Wolkenkratzer, der u. a. auch eine Kir-
che enthidlt. Dazu kamen aber auch Unternehmungen, die nur
noch sehr lose mit evangelischer Verkiindigung zusammen-
hingen, zum Beispiel Versuchsfarmen, Hotelbetriebe, Reise-
Unternehmungen, Lesegesellschaften, literarische Vereinigungen,
musikalische Erziehung. Das gewaltige Jugendwerk der Y.M.
C.A. das ein ungeheures Netz von sozialen Zellen {iber ganz
Amerika und die Welt spannte, ist aufs stirkste von diesem
Geiste befruchtet worden. Ebenso die Missionen, die iiber ganz
China, Japan und Indien wundervolle Colleges, Universitaten,
Erziehungsanstalten, Spitiler errichteten. Eine fieberhafte Un-
geduld erfasste namentlich die junge Generation und fand in
dem slogan ,to evangelise the world in this gene-
ration” eine hinreissende missionarische Formel, die wie ein
Scheinwerfer das gesamte namenlose soziale Elend der asiati-
schen und afrikanischen Volker beleuchtete und ihnen das Heil
nicht so sehr in dogmatischen oder eigentlich evangelisatori-
schen Formen bringen wollte, sondern als grossen praktischen
Erweis der christlichen Liebe, die aus dem Glauben hervorgeht.

Einen bekenntnismissigen Ausdruck fand dieses soziale
Christentum im sogenannten ,,Social Creed of the Chur-
ches”, einem sozialen Glaubensbekenntnis, das dem
fritheren dogmatischen gegeniiber aufgestellt wurde, das gleich-
sam zur magna charta fiir den gesamten amerikanischen so-
zial wirksamen Protestantismus wurde.

Das typische Beispiel dieses optimistisch konstruktiven und
ungeduldigen Idealismus war das Gesetzgebungswerk der
Prohibition, das mit einem Schlage 132 Millionen Men-
schen gesetzmissig zur Alkoholenthaltung zwingen wollte, ,,to
make them dry”. Die treibende Kraft hinter dieser Gesetz-

464



gebung waren unstreitig die Kirchen, vor allem der Methodis-
mus. Es ist bedeutsam, dass der Methodismus, der heute
die grosste evangelische Kirche Amerikas darstellt, als geistige
Haltung den urspriinglichen calvinischen Puritanismus durchaus
abloste, zur grossten religios sozialen Kraft sich entfaltete,
wihrenddem die Lutherische und die Anglikanische Kirche die-
sem gewaltsamen Verwandlungs- und Bekehrungsversuch ableh-
nend oder kritisch gegeniiberstanden, weil sie den Sinn des
Christentums sich erfilllen sahen entweder in der rechten Lehre,
oder dem rechten Gottesdienst, jedenfalls aber nicht in einem
herbeigezwungenen Augenblick der Geschichte, sondern escha-
tologisch, am Ende der Welt.

Man weiss, was fiir eine Enttiuschung das amerikanische
Volk und die Kirche an diesem konstruktiven, optimistischen,
utopistischen, perfektionistischen und moralistischen Idealismus
erlitten hat. Die Prohibition erzog zum Gangstertum, zur Ge-
setzverachtung, zur Heuchelei und wurde zur grossten Ent-
tiuschung eines idealistischen Christentums, das die Menschen-
natur fiir zu gut nahm, die didmonischen Krifte in der Welt
unterschitzte, die Siinde nicht in ihrem ganzen Gewicht er-
kannte und das die Kirche vor allem verstand als eine per-
fekte Gesellschaft, also moralistisch und sidkularistisch, ohne
jenen ungeheuren eschatologistischen Hintergrund, in dem auch
der gute Mensch, die perfekte Gesellschaft, die leistungsfihige
Kirche, ebenso wie die Welt einem Gericht und einer Neu-
schopfung entgegengefithrt werden, dem Reiche Gottes, das
nicht Menschen- sondern Gottes Werk ist, wobei der Mensch
hochstens als Mitarbeiter Gottes erscheinen darf.

Der gleiche Idealismus wie im Social Gospel wurde
kund im kirchlichen Pazifismus und im Glauben an die All-
macht der Erziehung.

Vor etwa sieben Jahren begannen die ersten Anzeichen der
Enttduschung des amerikanischen Kirchentums an diesem hoch-
strebenden Optimismus und Idealismus. Der Pazifismus
sah mit Entsetzen, wie er die Welt nicht vor einem neuen
Kriege schiitzen konnte. Der Prohibitionismus erlitt die grosste
soziale und moralische Niederlage, die zu denken ist. Das So-
cial Gospel hatte nicht die Verwandlungskraft bewiesen,
die eine bose Welt in eine gute umwandeln konnte, weder in
der Heimat, noch auf dem Missionsfeld. Die Begeisterung fing
an zu erlahmen, was man vor allem im fritheren Missionsen-
thusiasmus der amerikanischen Studenten bemerken konnte. Die
Krisis dieses sozialen Christentums kam wie eine
Verzweiflung iiber einen grossen Teil der amerikanischen Kir-
chen. Damit tat sich aber auch der Weg zu einer Umkehr
auf, besonders als der erste und fithrende amerikanische Theo-
loge, Reinhold Niebuhr, selber aus dem Socialgospel hervor-

465



gegangen, seine Kritik in grossen kritischen und positiven
Werken, auch noch kiirzlich in den sogenannten Gifford Vor-
lesungen in Schottland, unternahm. Er steht stark, wenn auch
nicht ausschliesslich unter dem Einfluss der schweizerischen
dialektischen Theologie, ohne sie immer geniigend zu zitieren.
In der Enttiuschung an der Ohnmacht des Social Gospel und
des Pazifismus und in der Berithrung mit dieser europiischen
Theologie der Krisis, lernte Niebuhr wieder den Weg zuriick-
finden zu einer mehr reformatorischen evangelischen Theolo-
logie, zur Transzendenz Gottes, zur Offenbarungskraft des
Evangeliums, das viel mehr als reine Verkiindigung, denn als
Weltverwandlung verstanden wird, zu einem fundamentalen
Pessimismus dem Menschen und der Welt gegeniiber, zu einer
Neubetonung von Siinde und Gnade, die als das Wesentliche
und Zentrale im evangelischen Christentum allem peripheri-
schen, optimistischen, sozialem Betrieb gegeniibergestellt wurde.
Amerika ist heute mitten in dieser Umwandlung und steht
gegenwirtig vor einem der grossten Probleme des Christentums
tiberhaupt, vor der Frage ndmlich: wie die evangelische trans-
zendente Verkiindigung nun ibersetzt wird in die heilenden
und helfenden Michte, die den Menschen und die Gesellschaft
wahrhaftig verwandeln. Es ist das Problem, wie aus der Ver-
kiindigung eine praktische Wirkung auf die Welt wird, die
sich auch im Friedenswerk, in der sozialen Reform, in der
Erziehung und der moralischen Hebung konkret darstellt. Ame-
rika ist hier im Begriff, eine Synthese zu suchen zwischen
dem transzendenten und dem sozialen Christentum, zwischen
Verkiindigung und Gehorsam, zwischen Glaube und Liebe.

Hier miindet das amerikanische Problem ein in dasjenige
der heutigen 6kumenischen Bewegung. Diese, d. h.
der gegenwartige Oekumenische Rat der Kirchen (in Bildung
begriffen), befasst sich in besonderer Weise mit der Stellung
der Kirche zur Welt, also mit der grossen ethischen Aufgabe
der Wirklichkeit gegeniiber, vom christlichen Glauben her.
Dieses okumenische Problem ist schon an der ersten Weltkir-
chenkonferenz in Stockholm, damals direkt unter dem Einfluss
des sozialen Christentums, energisch angefasst worden. Aber
nicht nur sind die Ideen, und die christlichen besonders, von
einer majestdtischen Langsamkeit, sondern die Kirchen sind
noch nicht zu einer handlungsfihigen Einheit vorgeschritten,
sondern sind sich noch nicht vollig klar dber die theo-
logische Begriindung der sozialen Aktion.

Die Kirchen und der Krieg

Unter dem Einfluss des Social Gospel hatte sich auch
der Pazifismus in den amerikanischen Kirchen aufs aller-

466



stirkste entwickelt. Hier war keine geringe Hemmung auf-
gebaut worden, die bis zum Dezember 1941 den FEintritt
Amerikas in den Krieg verhinderte. Der amerikanische Iso-
lationismus bezog seine Kraft nicht nur aus der Ablehnung des
kapitalistischen England durch die Arbeiterschaft, oder aus
der Gleichgiiltigkeit der Farmer und America First-Leu-
te, oder aus der Unwilligkeit des Industrialismus, die ganze
Wirtschaft auf Krieg umzustellen, sondern nicht zuletzt aus
dem oben genannten kirchlichen Idealismus, der der pazifisti-
schen Idee und Forderung die Kraft zutraute, den Krieg abzu-
schaffen. Waihrend des letzten Weltkrieges war die Kirche
mit der Nation gegangen, offensichtlich in einer zu weitgehenden
Identifizierung von Patriotismus und Christentum. Dieser Vor-
wurf sollte die Kirche nicht wieder treffen. Der Pazifismus
besitzt daher auch heute noch und trotz des Krieges, in den
Kirchen eine einflussreiche Macht, die wieder zum Worte kom-
men wird, sobald es moglich ist. Dieser Pazifismus will an
den Héindeln Europas sich nicht beteiligen und Amerikas Kraft
aufsparen fiir die Friedensarbeit und das Hilfswerk, das vor
der Tiire steht.

In dem Jahre, das dem Eintritt Amerikas vor dem Angriff
auf Pearl Harbour vorausging, waren die amerikanischen
Kirchen aufs tiefste zerrissen durch diesen Kampf zwischen
kirchlichen Pazifisten und kirchlichen Interventionisten. Beide
fithrten den Kampf mit besten theologischen Griinden. Rein-
hold Niebuhr griindete eine besondere Zeitschrift zur Kritik
eines Pazifismus, dem er, wie schon oben gesagt, einen drauf-
los konstruierenden Idealismus vorwarf, einen weltfremden Uto-
pismus, einen allzu frohen moralischen Optimismus, der die
Dimonie der Welt vergass und jenen Perfektionismus, der mehr
an eine Moglichkeit der Verbesserung der Welt glaubt, denn
an das Endgericht und das Hereinbrechen des Reiches Gottes.
Der amerikanische Pazifismus ist heute aber nicht tot, sondern
wird das Berechtigte seiner Botschaft sicher sofort wieder in
die Welt einsetzen, wenn die Friedensarbeit vor allem als ein
grosses Erziehungswerk wieder beginnen kann. In diesem
Kampf fiir und gegen den Frieden, gerieten die Kirchen auch
ganz nahe an das Capitol und an das Weisse Haus heran,
und wurden in einer Weise politisch aktiv, wie man es hier
den Kirchen kaum erlauben wiirde. Gerade weil die amerika-
nische Kirche Freikirche ist und véllig vom Staate unab-
hiingig, setzt sie sich ihm gegeniiber in einer Weise zur Wehr,
oder verbiindet sich mit ihm in einer geistigen Unabhingigkeit,
die sich dessen bewusst ist, dass der Staat eine menschliche
und die Kirche eine gottliche Griindung ist, wenn schon diese
Lehre nicht gerade diejenige der Reformation ist, fiir die auch

467



der Staat wenigstens im gesamten Calvinismus einen gottli-
chen Sinn und Auftrag erhielt.

Das Verhidltnis zur katholischen Kirche

Es ist eine merkwiirdige Fiigung der Geschichte, dass Ame-
rika eigentlich nicht katholisch geworden ist. Denn die ersten
Kolonien in Florida und New Mexiko waren spanisch-katho-
lische Griindungen. Der protestantische Charakter setzte sich
aber an der Ostkiiste in den Neu England Staaten unaufhaltsam
durch und eroberte im Drang nach dem Westen den Haupt-
teil des Landes. Immerhin blieb die katholische Kirche eine
sehr beachtenswerte Minoritit, die eine noch viel grossere Stoss-
kraft entfalten wiirde, wenn ihre Anhanger nicht zum grossten
Teil aus dem irischen Element und der Einwanderung aus dem
kulturell tiefer stehenden Siidosten Europas bestehen wiirde.
Trotzdem ist der Katholizismus in den beiden letzten Jahr-
zehnten, namentlich unter dem Einfluss der katholischen Ak-
tion und der Paulistenvater stark gewachsen, teilweise unter
einer besonderen propagandistischen Parole ,,to make Ame-
rica catholic”. Je stirker aber dieser propagandistische
Geist sich zum Worte meldete, umso schirfer wurde die
protestantische Reaktion, wie sich das besonders bei katholi-
schen Prisidentschaftskandidaturen, wie z. B. bei Al Smith,
zeigte. Dieser militante Protestantismus nahm die katholische
Kirche in Amerika immer wieder mit der Frage ins Verhor,
ob eine Kirche der Autoritit vom Ausland her wirklich die
amerikanische Demokratie mit gutem Gewissen stiitzen und
fordern konne. Die Kurie betonte in ihrer Antwort immer
wieder, dass sie sich nicht in die inneren staatlichen Verhilt-
nisse anderer Lander einmische, aber diese delikate Diskussion
geht trotzdem weiter. Immerhin ist heute das religiose Klima
im Verhdltnis der beiden Konfessionen im Ganzen giinstiger
geworden, auch fiir Amerika. Das ermoglicht Vertretern bei-
der Kirchen in engere Zusammenarbeit einzutreten auf dem
Gebiete der wirtschaftlichen, sozialen und internationalen Fra-
gen, wo zum Beispiel kein allzugrosser grundsitzlicher Un-
terschied besteht zwischen den grossen sozialen Enzykliken
der letzten Papste, Rerum Novarum, Quadragesimo
Anno und Summi Pontificatus einerseits und den oku-
menischen Botschaften andererseits. Dadurch wurde es auch
moglich, dass in Amerika gemischte Komitees gebildet wurden
mit Katholiken und Protestanten zusammen, die eine gegensei-
tige Befriedung und die Méglichkeit missionarischer Zusam-
menarbeit suchen. Weiter wird allerdings eine Zusammenarbeit
nicht in das Gebiet des religivsen Lebens vordringen kon-
nen, denn die grundsitzliche Trennung ist doch auch in einer

468



besonderen Encyklika Mortalium Amnimos deutlich aus-
gesprochen worden, und der starke Proselytismus einerseits
und die konfessionelle Polemik andererseits, lassen vorliaufig
ein wirkliches Zusammenwirken der beiden Konfessionen nicht
als sehr wahrscheinlich erscheinen. Aber die katholische Kir-
che bedeutet auch eine politische Macht, auf die die offent-
liche Meinung und auch die Regierung Riicksicht nimmt. Das
zeigt sich vor allem in der klugen Vorbereitung des Biind-
nisses Amerikas mit Russland durch Prisident Roosevelt. Die
Ernennung eines personlichen Botschafters des Prisidenten,
Myron Taylor, hatte offenkundig mit dem Versuch zu tun, den
katholischen Widerstand gegen ein Biindnis mit dem bolsche-
wistischen Russland abzubauen. Das scheint nicht nur politisch
gelungen zu sein, sondern auch in einer religiosen Tiefe. Denn
nach der anfinglichen heftigen Ablehnung eines jeglichen
Biindnisses mit dem Kommunismus, erkliarte der katholische
Erzbischof von Cincinnati, John McNicholas, dass die Romi-
sche Kirche nicht gegen den Kommunismus an sich sei, son-
dern nur gegen den materialistischen und atheistischen Kom-
munismus.

In diesem Zusammenhang wird fiir den amerikanischen Pro-
testantismus, wie auch fir die Okumenische Bewegung die
Frage besonders wichtig, in welcher Weise die beiden kirch-
lichen Gemeinschaften ihren Einfluss an der Friedenskon-
ferenz geltend machen konnen. Der Papst besitzt als poli-
tischer Souverdn ein Recht diplomatischer und politischer Be-
teiligung, das die okumenische Bewegung schon formell nicht
besitzt. Aber diese Moglichkeit stosst offenkundig auf einen
vielleicht noch nicht ausgesprochenen Widerstand der heutigen
allierten Maichte, die doch von protestantischem Geist gepragt
sind und, auf Grund der europiischen Erfahrungen mit den
Concordaten, als moderne Demokratien einer landesfremden
hochsten Autoritit auch dann die Tiire nicht auftun wollen,
wenn sie sich nur auf das geistige Gebiet beschrinken wiirde,

Das Verhiltnis zu Europa

Auch das religiose Verhidltnis zu den ecuropiischen Refor-
mationskirchen, ist ein Problem fiir das evangelische Amerika.
Es sind ja die Mutterkirchen, mit Ausnahme kleinerer Gemein-
schaften und etwa der Kirche der Disciples. Europa hat
vor allem theologisch im letzten Jahrhundert aufs stirkste
nach Amerika hiniiber gewirkt, namentlich durch die deutsche
und schottische Theologie. So stark, dass geradezu von einer
deutschen theologischen Fithrung geredet werden konnte. Das
religiose Amerika begann sich in der neueren Zeit erst wieder

469



starker fiir die Reformationskirchen des Kontinents zu inte-
ressieren nach dem letzten Kriege, der damals beginnenden
okumenischen Bewegung und dem europaischen Hilfswerk. Es
ist nicht von ungefihr, dass der Amerikanische Kirchenbund
im Jahre 1919 ausgerechnet die schweizerischen Kirchen als
einzige einlud, einen Vertreter an die damalige Wiederauf-
baukonferenz in Amerika zu entsenden, um die Fiden wieder
aufzunehmen, die dann zur Flechtung eines ganzen Netzes
kirchlicher Beziehungen wurden, besounders als die okumeni-
sche Kirchenkonferenz von Stockholm zum ersten Mal die
geistige Hauptmacht beider Kontinente zu gemeinsamer Be-
ratung zusammengefithrt hatte. Diese erste Berithrung, aus
der das Hilfswerk der Europidischen Zentralstelle fiir kirch-
liche Hilfsaktionen hervorging, brachte allerdings schon an der
Stockholmer Konferenz nicht nur den gemeinsamen Willen zur
Gemeinschaft zutage, sondern auch die bestehenden Ditferen-
zen. Es lag eben doch auch ein theologischer Ozean zwischen
den beiden Weltteilen und er war, je mehr diese Unterschiede
sich vertieften, nicht leicht zu iiberfliegen.

Der Amerikaner versteht zunadchst nicht ganz das Verhilt-
nis der europdischen Kirchen zum Staate. Er ist grund-
satzlich freikirchlich und will religios nicht vom Staate ab-
hingen. Er sieht im europdischen Staatskirchentum eine
Dienstherrschaft der Kirche, die er nicht mitmachen will, auch
da, wo der Staat sich so vaterlich gebiardet wie in den skandi-
navischen Kirchen. Er kann vor allem die lutherische Unter-
wiirfigkeit unter die Allmacht des Staates nicht anerkennen
und erwartet von seiner calvinistischen Prigung her einen viel
stirkeren Widerstand gegen eine unchristliche Politik, als sie
das Luthertum zuldsst.

Der Amerikaner versteht ferner nicht, warum die europi-
ischen Kirchen der Theologie eine so grosse Bedeutung
beimessen. Theologie ist niitzlich, aber ist die Bibel nicht
besser? Ein naiver Biblizismus nimmt in Amerika hiufig die
Stelle der Theologie ein. Die theologischen .Subtilititen sa-
gen mit ihrer Abstraktion und ihrer schroffen Darbietung dem
emotionalen und pragmatischen Wesen der amerikanischen
Frommigkeit nicht zu. Wie wir gesehen haben, sieht er im
Glauben nicht in erster Linie einen Weg zum Intellekt, also
zu theologischen Formeln, sondern den Weg zum praktischen
Liebesbeweis, gemdss dem 13. Kapitel des 1. Korintherbrie-
fes. Diese Vernachlissigung der Theologie zu Gunsten des
praktischen Betriebes rief andererseits wieder die theologische
Kritik Europas am amerikanischen Pragmatismus auf den Plan,
nicht ohne betrichtlichen Erfolg, sodass zum Beispiel auch in
der jiingsten amerikanischen Evangelisationsbewegung, der

470



National Christian Mission, an der der Verfasser teil-
nahm, der Versuch gemacht wurde, das amerikanische Christen-
tum von der Peripherie des praktischen Betriebes in das Zen-
trum der evangelischen Verkiindigung zuriickzufiihren.

Daran hat, wie gesagt, die schweizerische dialektische
Theologie einen starken Anteil, sowohl Karl Barth in
Basel, als Emil Brunner in Zirich. Die Wirkung dieser
schweizerischen Theologen gehort zu der internationalen Aus-
wirkung unserer schweizerischen Geistesart und darf hoch ein-
geschatzt werden. Karl Barth erschien dem religiésen Amerika
vor allem als der Mann, der dem Liberalismus die notwendi-
gen bitteren Wahrheiten sagte und eine im Sdkularismus, im
Pragmatismus und im Social Gospel versunkene Kirche
wieder zuriickrief zu der Offenbarungs-Botschaft von Jesus
Christus im Worte Gottes, zur Transzendenz des Gottesbe-
griffs, der nichts zu tun hat mit einem in Amerika viel ver-
breiteten Begriff, wonach ,,Gott so etwas ist, was dem Be-
sten im Menschen &dhnlich sei”, Barth wurde dabei vielfach
als eine prophetische Stimme gehort, besonders nach seiner
Verdffentlichung des Romerbriefes. Seine transzendente Theo-
logie, seine Kritik der Erfahrungsreligion, seine erbitterte Be-
kampfung der natiirlichen Religion und Theologie, verschloss
ihm aber im ganzen Westen manche Wirkung, die vielleicht
nicht dem Theologen, aber dem Propheten offen gestanden
ware. Besonders als dann noch dazu kam, dass Barth in einem
Briefe -an die Amerikaner wie an die Briten, den letzten Sinn
der Kriegfithrung nicht in einem sdkularen Ziele erblickte, son-
dern in einem Zusammenhang mit der Auferstehung Jesu
Christi. Emil Brunner, der fiir ein Jahr an das presbyterianische
Seminar in Princeton berufen wurde, und dem dann die Uni-
versitat Princeton einen besonderen Lehrstuhl fiir Religion an-
bot, steht an sich dem amerikanischen Verstindnis mnéaher.
Einmal, weil er ein besonderes Verstindnis zeigt fiir das Ethos
der Kirche der Welt gegeniiber, sodann aber auch, weil er dije
natiirliche Theologie nicht so radikal ausstreicht wie Barth,
und damit dem Wirken und der Eigenart des Menschen noch
ein Plitzchen offen ldsst, das Barth ihm verweigert. Keine
westliche Kirche, weder in Grossbritannien noch in Amerika,
wird dieser natiirlichen Theologie ein so schroffes und kate-
gorisches Nein zurufen wie Barth es getan hat, Aber aus der
Entfernung werden die theologischen Differenzen zwischen un-
seren beiden Schweizer Theologen nicht mehr so scharf ge-
sehen. Sie erscheinen als eine theologische Bundesgenossen-
schaft, die Wesentliches wieder in Erinnerung bringt, was die
Christenheit 400 Jahre nach der Reformation zum Teil ver-
gessen hatte,

471



Die religiose Beziehung des kirchlichen Amerika zum kirch-
lichen Europa zielt nun auf eine neue Form der Bereitwillig-
keit Amerikas fiir das grosse Hilfswerk, das die europiischen
Kirchen, Fakultiten und Anstalten vor dem Versinken ins Chaos
retten soll. Sodann auf die ungeheure geistige Anstrengung,
einen Wiederaufbau im weitesten Sinne zu unternehmen, von
einem Programm aus, das an einer massgebenden Konferenz
in Delaware, Ohio, aufgestellt wurde. Der Raum verbietet hier
genauer auf diese christliche Programmatik zum Wieder-
aufbau der Welt genauer einzugehen.?) Sicher ist sie ein bedeut-
samer Beitrag vom besten Amerika zur Schaffung einer neuen
Ordnung, wenn die Zeit dazu gegeben ist. Sie ist eine Hilfe
an das sterbende Europa, die heute charakterisiert werden darf
als die Inkraftsetzung eines meuen politischen Ethos aus dem
christlichen Geiste, als Sammlung aller geistlichen Hilfskrifte
in einer gemeinsamen europidischen Hilfspolitik, als die Auf-
nahme eines Amtes der Heilung und Tréstung von einer Kirche
zur anderen und als Einflossung eines neuen Geistes der
Hoffnung und der Freude, die Jesus Christus mit seiner Bot-
schaft den Menschen brachte.

2) Siehe des Verfassers Schrift iiber die geistigen Voraussetzungen fiir den
Wiederaufbau der Welt, Schulthess & Co., Ziirich.

472



	Das religiöse Problem Amerikas

