
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 7

Artikel: Das religiöse Problem Amerikas

Autor: Keller, D. Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 11. Jahrgang Dezember 1943 Heft 8

Das religiöse Problem Amerikas
Von Prof. D. Adolf Keller, Genf

I~H s gibt heute eine Fülle von religiösen Problemen, die
—' aus dem Chaos Europa selbst aufsteigen. Es gibt auch

solche, die der asiatische Osten uns stellt. Aber es kommen
auch vom Westen her neue religiöse Probleme auf uns zu,
in denen vielleicht die letzten und tiefsten Fragestellungen
der kommenden Auseinandersetzung zwischen der europäischen
und der anglo-amerikanischen Welt liegen. Wir haben umso-
mehr Grund diese kennen zu lernen, als auch die westliche
Politik und die Programmatik des Wiederaufbaus der Welt
stark von solchen idealistischen religiösen Tendenzen her
bewegt ist.

Auch die religiöse Welt ist heute chaotisch. Man kann sich
daher heute nur an den Erscheinungen und Ereignissen
vorsichtig und bescheiden entlang tasten, oder sie gleichsam als
Bojen nehmen, die verraten, dass in der Tiefe darunter etwas
vorgeht, was wir nicht eigentlich kennen, oder noch nicht
formulieren können. Wenn wir in diesem Sinne vom religiösen

Problem Amerikas reden, so wollen wir nicht den
gewaltigen Versuch machen, die Fülle der Erscheinungen in eine
einheitliche Form zu pressen. Ein solcher Monismus, würde
auch gar nicht zu dem amerikanischen Pluralismus passen.
Das religiöse Problem Amerikas ist daher in Wirklichkeit eine
Fülle von Problemen. Einige haben nur für Amerika Bedeutung,
andere geben einen tieferen Untergrund für die geistige
Auseinandersetzung Amerikas mit Europa ab, die heute begonnen
hat.1)

Sicherheit und Unsicherheit als religiöses Problem

Charakteristisch für das neue Klima, in dem die ganze
Problematik sich ausbreitet, ist hinsichtlich letzter Ziele, eine
neuere seelische Unsicherheit, in die das geistige Amerika
") Siehe das eben erschienene Buch des Verfassers: „Amerikanisches

Christentum — Heute", Evang. Verlag Zollikon, 1943, 480 S„ das sich in
besonderer und aktueller Weise mit diesen geistigen Problemen der
Auseinandersetzung befasst.

30 457



seit kurzem hineingerät. Europa hat die innere Sicherheit
schon vor längerer Zeit verloren und empfindet heute gerade
diese tiefste existentielle Unsicherheit oder Ungeschütztheit
als seine eigentliche religiöse Situation. Für den westlichen
Kulturkreis gehörte die Sicherheit, wirtschaftliche, politische, soziale,

moralische, religiöse, zu seiner religiösen Lage. Die scheinbare

politische Sicherheit, die mit der Einigung Amerikas im
Dezember 1941 mit einem Schlage entstand, die bewusste
Programmatik, die in Gedanken eine neue Welt aufbaut, der

Messianismus, der der Welt sehr zielbewusste Botschaften
sendet, dürfen über diese innere und seelische Unsicherheit in
letzten religiösen und ethischen Fragen der Gegenwart nicht
hinwegtäuschen. Man kann die sichere Programmatik auch als
Kompensation für eine Unsicherheit verstehen. Aber gerade
diese neue amerikanische Unsicherheit über den Sinn des
Lebens, über das neue Ethos, auch in der Politik, über die
Möglichkeit und Wirkung des Christentums in der modernen
Welt, entspricht der europäischen Unsicherheit besser als jene
frühere satte Sicherheit, jener selbstsichere Messiamismus, die
Amerika in mancher Hinsicht kennzeichneten.

Das amerikanische Volk würde heute laut offiziellen
Kundgebungen, wie in weiten Bevölkerungsschichten, als eine christliche

Nation, im Ganzen von protestantischer Prägung, gelten
wollen. Zwar gehören vielleicht von dem 132 Millionen-Volke
nur 65—70 Millionen bekanntermassen zu einer evangelischen
Gemeinschaft oder Kirche. Dazu müssen laut dem Zensus kommen

über 20 Millionen Katholiken, sodass immer noch 30—40
Millionen in einem religiösen Niemandslande wohnen. Aber
der protestantische Charakter der amerikanischen Religionsgeschichte,

ist trotzdem eindeutig. Der ganze Süden setzt eine
bewusste christliche Tradition fort und im Westen wuchert eine
religiöse Phantasie, aus der unaufhörlich neue Religionen und
Christentümer hervorwachsen, besonders in Californien. Der
Amerikanische Kirchenbund, das sog. Federal Council of the
Churches of Christ in Amerika, die grösste protestantische
Gemeinschaft der Welt, ebenso wie die katholische Kirche in
Amerika, sind bemerkenswerte Mächte im öffentlichen Leben,
die auch auf die amerikanische Kulturwelt und Politik
einwirken. Trotz dieses deutlich geprägten historischen Charakters,

sind heute gewisse Wandlungen auch im religiösen Be-
vvusstsein unverkennbar.

Das Verhältnis zur eigenen Geschichte

Gerade hier wird die neue Unsicherheit gegenüber der
traditionellen amerikanischen Frömmigkeit zuerst sichtbar. Die
religiöse Hauptkraft, die den amerikanischen Charakter we-

458



sentlich prägte und sogar staatsbildend wirkte, wie in
Massachusetts, Rhode Island, Pennsylvania war der Geist des Pu-
ritanismus, der mit den Pilgervätern zuerst als bewusstes
Bekenntnis ins Land kam. Puritanismus ist im wesentlichen
Calvinismus in seiner schottisch-englischen Form.

Der heutige amerikanische Protestantismus ist als Ganzes
diesem Puritanismus gegenüber unsicher oder sogar kritisch
geworden, auch da, wo seine historische Grösse und Bedeutung

anerkannt bleiben. Vor mehr als hundert Jahren versuchte
Jonathan Edwards eine religiöse Erneuerung durch den
ursprünglichen Puritanismus. Dieser Versuch misslang; ein neuer
säkularer und humanistischer Geist war, vor allem mit dem
Einfluss Emersons in diese strenge, asketische transzendentale
Welt eingedrungen, sodass der frühere Puritanismus heute wie
ein ehrwürdiges Monument, das die Enkel errichtet haben und
noch verehren, dasteht. Damit erlitt das unmittelbare
Verhältnis zu den Ursprüngen einen geschichtlichen Bruch. Aber
dieser Bruch zerstörte nicht grundsätzlich das tiefere
Verhältnis zur Bibel. Im mittleren Westen hört man jetzt noch
sagen: We are a Bible-people. Ein naiver Biblizismus ersetzt
vielfach die Theologie.

Gewiss, auch hier fanden sichtbare Wandlungen statt. Die
Bibelkritik drang auch in die amerikanische Kirchenwelt ein.
Der europäische Liberalismus gewann Boden, in einigen
Kirchen mehr als in anderen. Dagegen trat der Fundamentalism

u s auf, der in dem bekannten Präsidentschaftskandidaten
William Jennings Bryan einen Advokaten fand, der imstande
war, eine starke Bewegung zur Verteidigung der Bibel zu
entfalten. Als er im sogenannten „Affenprozess" von Dayton
seine Anklagerede hielt über den Text: „Sie haben meinen
Flerrn weggenommen und ich weiss nicht, wohin sie ihn
gelegt haben", da schien der ganze amerikanische Liberalismus
im Verhör zu stehen. Bryan fiel aber nicht nur als Kandidat
für die Präsidentschaft der Vereinigten Staaten durch, sondern
auch als Advokat des Fundamentalismus. Er vertrat eine
historische Kontinuität mit der amerikanischen Kirchengeschichte,
die so nicht zu halten war, obschon der Liberalismus unter
dem Vorwurf stand, einen Bruch mit der eigenen frommen
Geschichte des Volkes vollzogen zu haben. Der Fundamentalismus

brach zusammen, weil der Buchstabe tötet. Seine Gegner
konnten sich halten, weil der Geist lebendig macht; der Geist,
der nicht abhängig ist von einer menschlichen Form, auch
nicht von einem Lehrgesetz einer bestimmten Zeit, auch nicht
von seiner eigenen Vergangenheit, sondern von dem göttlichen
Leben, das wie Pfarrer Robertson den scheidenden Pilgervätern

sagte, unaufhörlich aus dem lebendigen Worte Gottes her-

459



vorbricht. Der Fundamentalismus, bei dem eine orthodoxe
Ueberlieferung zu einer unkultivierten und unlebendigen
Erstarrung führte, wollte das Manna eines bestimmten Tages
künstlich aufbewahren. Dieses Manna wird der Kirche aber
für ihren Tag und ihre Zeit immer wieder neu geschenkt
durch den Heiligen Qeist, durch den lebendigen Christus, der
laut Tertullian nicht sagte „Ich bin die Gewohnheit", sondern
„Ich bin die Wahrheit". Die Frage, ob die Bibel eine menschliche

oder göttliche Wahrheit sei, war damit noch nicht
beantwortet, und die Frage ihres transzendenten Ursprungs blieb
bestehen.

Die transzendente Begründung der christlichen Botschaft

Auf was konnte denn die christliche Verkündigung wie auf
ein festes Fundament begründet werden, wenn die Bibel zu
Gunsten anderer menschlicher Fundamente an tragender Kraft
verlor, weil auch sie in den Prozess der historischen
Relativierung hineingezogen worden war?

Drei rettenden Planken schienen sich dem amerikanischen
Protestantismus darzubieten, dem Teil wenigstens, den der
moderne Geist versengt hatte, während andere sich in den
sicheren Schutz einer unbeirrbaren geschichtlichen Kontinuität
zurückgezogen haben.

Die erste Planke war die Wissenschaft, vor allem die
Naturwissenschaft. Es ist auffallend, wie in der ganzen
westlichen Theologie und Kirchenwelt im letzten halben Jahrhundert

wie vielfach auch in der Naturwissenschaft, ein engeres
gegenseitiges Verhältnis unterhalten wurde, als auf dem
europäischen Kontinent. Wie das Christentum vor der Wissenschaft
bestehen kann, war lange vor Bavinck, Wenzl, Planck, von
Neergaard und Titius eine brennende Angelegenheit für die
westliche Kirche und Theologie. Die westliche Kirchenwelt
empfand den tiefen Bruch nicht in gleicher Weise, der auf dem
Kontinent Theologie und Naturwissenschaft auseinandergerissen
hatte. Das kam zum Teil davon her, dass auch die
englischamerikanischen Naturforscher, namentlich Physiker und
Mathematiker wie Jeans, Eddington, der Nobelpreisträger Arthur
Compton, der Naturphilosoph Whitehead, dem Christentum
nicht mit der verächtlichen Ablehnung entgegentraten, wie man
es bei Karl Vogt, Moleschott, Virchov, und Neueren sehen
konnte, weil jene wie die früheren Naturforscher Kepler, Newton,

Herrschel, ja selbst Darwin tiefere Verbindungen sahen
7.wischen Forschung und Glauben. Auf Seite der Kirche glaubte
man eher an eine prästabilisierte Harmonie zwischen Christentum

und Wissenschaft, wie das auch die Stellung der englischen
Lambethkonferenz bewies, wo die neuen wissenschaftlichen Er-

460



kenntnisse unbefangener aufgenommen wurden als auf dem
Kontinent.

Eine zweite rettende Planke schien die christliche
Erfahrung zu sein, auf die der Glaube sich fest stellen zu
können glaubt. Damit wurde aber der eigene fromme Seelengrund,

das menschliche Gottesbewusstsein zur Quelle und Norm
des christlichen Glaubens, wie das im Grunde schon Schleiermacher

eingeleitet hatte. Die europäische Erfahrungs-Theologie
von Ritsehl, Harnack und namentlich von Herrmann, hatte
stark in die amerikanische Theologie und Frömmigkeit
hineingewirkt, wie man an den ersten Theologen der jetzt sich
zurückziehenden Generation sehen kann, an McGiffert sen,
Sloane Coffin, William Adams Brown, einem Brückenbauer
zwischen amerikanischer und europäischer Kirchlichkeit.
Namentlich aber an der Religions-Psychologie, deren Erfahrungsprinzip

sie aber zusehends von einer ihrer Grenzen bewussten
Psychologie hinabriss in einen grundlosen Psychologismus, der
das Transzendente auf blosse seelische Elemente reduzierte.
Das taten moderne Religions-Psychologen wie Starbuck, Leuba,
Arnes, Coe und später, unter den Jüngern Freud's Morton
Prince, währenddem C. G. Jung namentlich in seinen Terry
lectures in Yale sich schützte vor dem Psychologismus und
Illusionismus von Freud, indem er die Seele einem transzendenten
Anruf gegenüberstellte, ohne ihn näher begründen zu wollen.

Wie bedrohlich eine reine Erfahrungs-Theologie für das
historische Christentum in Amerika wurde, zeigte sich an der
ungeheuren religiösen Wucherung einer natürlichen
Religion in weiten Gründen der amerikanischen Seele. Es ist
erstaunlich, was an religiösen und christlichen Neugründungen
hier heraufwuchs. Das amerikanische Sektentum blüht hier
und wächst wie ein afrikanischer Urwald in phantastischen
Formen, sowohl der geschichtlichen Tradition, als der
vernünftigen religiösen Ueberlegung über den Kopf. Man muss
einmal in einer Versammlung von Father Divine gesessen sein,
um den wilden Enthusiasmus, den religiösen fruchtbaren
Urgrund der menschlichen Seele zu sehen, in der „es wallet und
siedet und brauset und zischt, wie wenn Wasser mit Feuer
sich menget".

Diese ungeheure Welt natürlicher Religion — dieses
religiöse Eigengewächs, vom Mormonismus und der Christlichen
Wissenschaft bis zum New Thought, den Ernsten Bibelforschern,

den Prämillennariern und Apokalyptikern bis zu Father
Divine, der natürlich auch schon in der Schweiz einen „Ha-
v e n" gefunden hat, stellt das historische amerikanische
Christentum geradezu vor das Problem, wie es mit seinem
Sektentum fertig wird, ob es sich von dieser Ueberschwemmung

461



zudecken lässt, und ob die „sweet reasonableness,"
die milde Vernünftigkeit des Christentums sich auflösen wird
in einem wilden Enthusiasmus, in dumpfe und formlose Mystik,
in einen urwäldlerischen Seelenrausch, der neben der
inneren Erregung und Geistesgegenwart nichts mehr nötig hat.

Selbstverständlich gibt es hier andere und höhere Formen
der religiösen Erfahrung und der mystischen Unmittelbarkeit
und Einheit des Menschen mit seinem Gott. Aber wesentlich
ist dabei, ob sie der Gottheit mit einem Eigenrecht und
sichern Selbstvertrauen gegenübersteht, wie Emersons „Self-
reliance" seiner göttlichen „Over-Soul", wie das weithin

charakteristisch ist für die Säkularisierung der frühern
amerikanischen Christlichkeit.

Die dritte Planke war der Einfluss europäischer Theologie.
Die eigentliche und schärfste Kritik dieser christlichen

Erfahrungsreligion und ihres Gefolges im christlichen Pragmatismus,

Humanismus und Psychologismus, kam damit von der
europäischen Theologie der Reformation her, namentlich

vom Aufbruch der dialektischen Theologie. Sie wurde
aufgenommen von dem heute führenden amerikanischen Theologen

Reinhold Niebuhr, der, ohne die Erfahrung zu
verachten, sie wieder an den ihr gebührenden Ort stellte, aber
wieder von der Offenbarung in Christus ausging und das
amerikanische Christentum von der Peripherie wieder zu seinem
transzendenten Zentrum zurückführte.

Das soziale Christentum

Schon der Puritanismus hatte in seiner gesetzlichen Art
einen starken Akzent gelegt auf das Halten der göttlichen
Gebote, also auf die praktische Auswirkung des Glaubens, und
daher vielfach auch das Evangelium vor allem als das neue
Lebensgesetz verstanden, das in unerbittlicher Strenge gegen
den sündigen Menschen angewandt wird. Auch in scharfer
Kirchenzucht, wie man sie in Nathanael Hawthorne's Scarlet
letter lesen kann. Der gesamte westliche Protestantismus,
auch der Anglikanismus, hat von daher den letzten Sinn der
kontinentalen Reformation, die in der Lehre von der
Rechtfertigung durch den Glauben ausgedrückt ist, also in jener
göttlichen Zurechnung der Gnade, nicht in seiner Tiefe er-
fasst. Dieser praktische Zug wurde noch verstärkt durch den
amerikanischen Pragmatismus, der seit bald einem
Jahrhundert die amerikanische Geistesart aufs nachhaltigste beein-
flusste. Seinen philosophischen Ausdruck fand er in William
James und in jüngster Zeit in dem Philosophen und
Pädagogen John Dewey. Dieser erklärte „social efficiency",
also die soziale Wirkung, als das oberste Erziehungsziel und

462



beeinflusste eine ganze Generation von Schulmeistern und auch
Theologen in dieser Richtung.

Der amerikanische Glaube sprach sich seitdem und namentlich
seit etwa dreissig Jahren nicht so sehr in dogmatischen

Formulierungen aus, oder in pietistischen Gefühlen, sondern
in der praktischen Tat, im sog. Social Gospel, das eine
deutliche Führung im amerikanischen Protestantismus an sich
riss. Abgesehen von seinen Wurzeln im amerikanischen
Charakter, im Pragmatismus, in seiner Ablehnung rein abstrakter
Geistesbetätigung, ging dieses soziale Christentum vor
allem zurück auf die praktischen und theologischen Anregungen,

die Walter Rauschenbusch ihm gab. In dieser ganzen

sozialen Theologie, die mit ihm einsetzte, und die bis in
die Gegenwart hinein fortwirkt, wird das Reich Gottes zum
zentralen Begriff. Dieses soziale Christentum ist daher geistig
aufs engste verwandt, weniger mit dem früheren kontinentalen,
sozial interessierten Christentum, als mit dem der sogenannten
Religiös-Sozialen, unter Führung von Kutter und Leonhard
Ragaz. Das Reich Gottes erschien hier vor allem als die
Verwandlung der Welt, die vom Lebendigwerden des
Christus her erwartet wird, und die der Christ durch seinen
Einsatz sogar beschleunigen kann.

Hier wurde einer der Haupt unterschiede zwischen dem
amerikanischen und europäischen Christentum sichtbar, der
heute noch lebendig ist. Dieses soziale Christentum verlieh
dem amerikanischen Protestantismus einen ungeheuren
dynamischen Auftrieb. Hier konnte sich die ganze aufgestaute
Dynamik dieser Geistesart in eine Fülle von sozialen Werken,
von sozialen Reformen, Liebeswerken, erzieherischen Unternehmungen,

missionarischer Tätigkeit, ergiessen. Dadurch wurde
als Zweck des Christentums vor allem die Weltverwandlung

gesehen, also im wesentlichen eine moralische und soziale

Aufgabe. Das Christentum als Weltverwandlung hob sich
deutlich ab von dem alten dogmatischen und pietistischen
Christentum, das darin eher eine transzendente Verkündigung
eines von Gott geschenkten Heils sah. Das Christentum wurde
damit zur höchsten menschlichen Arbeitssteigerung und
intensivsten Leistung. Ohne diesen geistigen und christlich-sozialen
Antrieb hätte der amerikanische- Protestantismus nicht dieses
fabelhafte Sozialwerk über ganz Amerika hin zustande
gebracht, das umso notwendiger war, als die amerikanische
soziale Gesetzgebung und Sozialpolitik bis zu Präsident Roosevelt's

New Deal, sehr rückständig war. Die Kirche war
in diese Lücke getreten und hatte sie gefüllt mit allen
möglichen Unternehmungen. Mit der Einrichtung kirchlicher
Spitäler, mit einem Liebeswerk über Amerika hin, das der euro-

463



päischen Inneren Mission entsprach, und das eine gigantische
neue Dynamik eines sozialen Idealismus darstellt. Dieser

hofft nichts Geringeres als die völlige Ausrottung der
Armut, die Umwandlung der Welt in ein Paradies der Bruderliebe

und gegenseitigen Hilfe, die Verwirklichung des Reiches
Gottes als der „Demokratie Gottes auf dieser Erde".

Die einzelnen Gemeinden, die sich von diesem Social Gos-
p e 1 hinreissen Hessen, wurden vor allen Dingen zu sozialen
Zellen, von denen aus Licht, Liebeskraft, Menschlichkeit,
Gemeinschaftsliebe, sittliche Impulse ausstrahlten. Das feuerte in
manchen Gemeinden die pfarramtliche Tätigkeit zu einem
ungeheuren Betrieb an, zu dem nicht nur der sonntägliche
Gottesdienst gehörte, sondern auch ein grosses Jugendwerk, Klubs
für Junge und Alte, Heime für Waisen und Verlassene,
Spitäler, Genesungsheime und Kliniken, geschäftliche Unternehmungen

— eine methodistische Kirche baute zum Beispiel in
Chicago einen riesigen Wolkenkratzer, der u. a. auch eine Kirche

enthält. Dazu kamen aber auch Unternehmungen, die nur
noch sehr lose mit evangelischer Verkündigung zusammenhingen,

zum Beispiel Versuchsfarmen, Hotelbetriebe, Reise-
Unternehmungen, Lesegesellschaften, literarische Vereinigungen,
musikalische Erziehung. Das gewaltige Jugendwerk der Y. M.
C. A. das ein ungeheures Netz von sozialen Zellen über ganz
Amerika und die Welt spannte, ist aufs stärkste von diesem
Geiste befruchtet worden. Ebenso die Missionen, die über ganz
China, Japan und Indien wundervolle Colleges, Universitäten,
Erziehungsanstalten, Spitäler errichteten. Eine fieberhafte
Ungeduld erfasste namentlich die junge Generation und fand in
dem slogan „to evangelise the world in this
generation" eine hinreissende missionarische Formel, die wie ein
Scheinwerfer das gesamte namenlose soziale Elend der asiatischen

und afrikanischen Völker beleuchtete und ihnen das Heil
nicht so sehr in dogmatischen oder eigentlich evangelisatori-
schen Formen bringen wollte, sondern als grossen praktischen
Erweis der christlichen Liebe, die aus dem Glauben hervorgeht.

Einen bekenntnismässigen Ausdruck fand dieses soziale
Christentum im sogenannten „Social Creed of the
Churches", einem sozialen Glaubensbekenntnis, das dem
früheren dogmatischen gegenüber aufgestellt wurde, das gleichsam

zur magna charta für den gesamten amerikanischen
sozial wirksamen Protestantismus wurde.

Das typische Beispiel dieses optimistisch konstruktiven und
ungeduldigen Idealismus war das Gesetzgebungswerk der
Prohibition, das mit einem Schlage 132 Millionen
Menschen gesetzmässig zur Alkoholenthaltung zwingen wollte, „to
make them dry". Die treibende Kraft hinter dieser Gesetz-

464



gebung waren unstreitig die Kirchen, vor allem der Methodismus.

Es ist bedeutsam, dass der Methodismus, der heute
die grösste evangelische Kirche Amerikas darstellt, als geistige
Haltung den ursprünglichen calvinischen Puritanismus durchaus
ablöste, zur grössten religiös sozialen Kraft sich entfaltete,
währenddem die Lutherische und die Anglikanische Kirche
diesem gewaltsamen Verwandlungs- und Bekehrungsversuch ablehnend

oder kritisch gegenüberstanden, weil sie den Sinn des
Christentums sich erfüllen sahen entweder in der rechten Lehre,
oder dem rechten Gottesdienst, jedenfalls aber nicht in einem
herbeigezwungenen Augenblick der Geschichte, sondern escha-
tologisch, am Ende der Welt.

Man weiss, was für eine Enttäuschung das amerikanische
Volk und die Kirche an diesem konstruktiven, optimistischen,
utopistischen, perfektionistischen und moralistischen Idealismus
erlitten hat. Die Prohibition erzog zum Gangstertum, zur
Gesetzverachtung, zur Heuchelei und wurde zur grössten
Enttäuschung eines idealistischen Christentums, das die Menschennatur

für zu gut nahm, die dämonischen Kräfte in der Welt
unterschätzte, die Sünde nicht in ihrem ganzen Gewicht
erkannte und das die Kirche vor allem verstand als eine
perfekte Gesellschaft, also moralistisch und säkularistisch, ohne
jenen ungeheuren eschatologistischen Hintergrund, in dem auch
der gute Mensch, die perfekte Gesellschaft, die leistungsfähige
Kirche, ebenso wie die Welt einem Gericht und einer
Neuschöpfung entgegengeführt werden, dem Reiche Gottes, das
nicht Menschen- sondern Gottes Werk ist, wobei der Mensch
höchstens als Mitarbeiter Gottes erscheinen darf.

Der gleiche Idealismus wie im Social Gospel wurde
kund im kirchlichen Pazifismus und im Glauben an die
Allmacht der Erziehung.

Vor etwa sieben Jahren begannen die ersten Anzeichen der
Enttäuschung des amerikanischen Kirchentums an diesem
hochstrebenden Optimismus und Idealismus. Der Pazifismus
sali mit Entsetzen, wie er die Welt nicht vor einem neuen
Kriege schützen konnte. Der Prohibitionismus erlitt die grösste
soziale und moralische Niederlage, die zu denken ist. Das
Social Gospel hatte nicht die Verwandlungskraft bewiesen,
die eine böse Welt in eine gute umwandeln konnte, weder in
der Heimat, noch auf dem Missionsfeld. Die Begeisterung fing
an zu erlahmen, was man vor allem im früheren Missionsenthusiasmus

der amerikanischen Studenten bemerken konnte. Die
Krisis dieses sozialen Christentums kam wie eine
Verzweiflung über einen grossen Teil der amerikanischen
Kirchen. Damit tat sich aber auch der Weg zu einer Umkehr
auf, besonders als der erste und führende amerikanische Theologe,

Reinhold Niebuhr, selber aus dem Socialgospel hervor-

465



gegangen, seine Kritik in grossen kritischen und positiven
Werken, auch noch kürzlich in den sogenannten Oifford
Vorlesungen in Schottland, unternahm. Er steht stark, wenn auch
nicht ausschliesslich unter dem Einfluss der schweizerischen
dialektischen Theologie, ohne sie immer genügend zu zitieren.
In der Enttäuschung an der Ohnmacht des Social Gospel und
des Pazifismus und in der Berührung mit dieser europäischen
Theologie der Krisis, lernte Niebuhr wieder den Weg zurückfinden

zu einer mehr reformatorischen evangelischen Theolo-
logie, zur Transzendenz Gottes, zur Offenbarungskraft des
Evangeliums, das viel mehr als reine Verkündigung, denn als
Weltverwandlung verstanden wird, zu einem fundamentalen
Pessimismus dem Menschen und der Welt gegenüber, zu einer
Neubetonung von Sünde und Gnade, die als das Wesentliche
und Zentrale im evangelischen Christentum allem peripherischen,

optimistischen, sozialem Betrieb gegenübergestellt wurde.
Amerika ist heute mitten in dieser Umwandlung und steht
gegenwärtig vor einem der grössten Probleme des Christentums
überhaupt, vor der Frage nämlich: wie die evangelische
transzendente Verkündigung nun übersetzt wird in die heilenden
und helfenden Mächte, die den Menschen und die Gesellschaft
wahrhaftig verwandeln. Es ist das Problem, wie aus der
Verkündigung eine praktische Wirkung auf die Welt wird, die
sich auch im Friedenswerk, in der sozialen Reform, in der
Erziehung und der moralischen Hebung konkret darstellt. Amerika

ist hier im Begriff, eine Synthese zu suchen zwischen
dem transzendenten und dem sozialen Christentum, zwischen
Verkündigung und Gehorsam, zwischen Glaube und Liebe.

Hier mündet das amerikanische Problem ein in dasjenige
der heutigen ökumenischen Bewegung. Diese, d. h.
der gegenwärtige Oekumenische Rat der Kirchen (in Bildung
begriffen), befasst sich in besonderer Weise mit der Stellung
der Kirche zur Welt, also mit der grossen ethischen Aufgabe
der Wirklichkeit gegenüber, vom christlichen Glauben her.
Dieses ökumenische Problem ist schon an der ersten
Weltkirchenkonferenz in Stockholm, damals direkt unter dem Einfluss
des sozialen Christentums, energisch angefasst worden. Aber
nicht nur sind die Ideen, und die christlichen besonders, von
einer majestätischen Langsamkeit, sondern die Kirchen sind
noch nicht zu einer handlungsfähigen Einheit vorgeschritten,
sondern sind sich noch nicht völlig klar über die
theologische Begründung der sozialen Aktion.

Die Kirchen und der Krieg

Unter dem Einfluss des Social Gospel hatte sich auch
der Pazifismus in den amerikanischen Kirchen aufs aller-

466



stärkste entwickelt. Hier war keine geringe Hemmung
aufgebaut worden, die bis zum Dezember 1941 den Eintritt
Amerikas in den Krieg verhinderte. Der amerikanische
Isolationismus bezog seine Kraft nicht nur aus der Ablehnung des
kapitalistischen England durch die Arbeiterschaft, oder aus
der Gleichgültigkeit der Farmer und America First-Leute,

oder aus der Unwilligkeit des Industrialismus, die ganze
Wirtschaft auf Krieg umzustellen, sondern nicht zuletzt aus
dem oben genannten kirchlichen Idealismus, der der pazifistischen

Idee und Forderung die Kraft zutraute, den Krieg
abzuschaffen. Während des letzten Weltkrieges war die Kirche
mit der Nation gegangen, offensichtlich in einer zu weitgehenden
Identifizierung von Patriotismus und Christentum. Dieser
Vorwurf sollte die Kirche nicht wieder treffen. Der Pazifismus
besitzt daher auch heute noch und trotz des Krieges, in den
Kirchen eine einflussreiche Macht, die wieder zum Worte kommen

wird, sobald es möglich ist. Dieser Pazifismus will an
den Händeln Europas sich nicht beteiligen und Amerikas Kraft
aufsparen für die Friedensarbeit und das Hilfswerk, das vor
der Türe steht.

In dem Jahre, das dem Eintritt Amerikas vor dem Angriff
auf Pearl Harbour vorausging, waren die amerikanischen
Kirchen aufs tiefste zerrissen durch diesen Kampf zwischen
kirchlichen Pazifisten und kirchlichen Interventionisten. Beide
führten den Kampf mit besten theologischen Gründen. Reinhold

Niebuhr gründete eine besondere Zeitschrift zur Kritik
eines Pazifismus, dem er, wie schon oben gesagt, einen drauflos

konstruierenden Idealismus vorwarf, einen weltfremden Uto-
pismus, einen allzu frohen moralischen Optimismus, der die
Dämonie der Welt vergass und jenen Perfektionismus, der mehr
an eine Möglichkeit der Verbesserung der Welt glaubt, denn
an das Endgericht und das Hereinbrechen des Reiches Gottes.
Der amerikanische Pazifismus ist heute aber nicht tot, sondern
wird das Berechtigte seiner Botschaft sicher sofort wieder in
die Welt einsetzen, wenn die Friedensarbeit vor allem als ein
grosses Erziehungswerk wieder beginnen kann. In diesem
Kampf für und gegen den Frieden, gerieten die Kirchen auch
ganz nahe an das Capitol und an das Weisse Haus heran,
und wurden in einer Weise politisch aktiv, wie man es hier
den Kirchen kaum erlauben würde. Gerade weil die amerikanische

Kirche Freikirche ist und völlig vom Staate
unabhängig, setzt sie sich ihm gegenüber in einer Weise zur Wehr,
oder verbündet sich mit ihm in einer geistigen Unabhängigkeit,
die sich dessen bewusst ist, dass der Staat eine menschliche
und die Kirche eine göttliche Gründung ist, wenn schon diese
Lehre nicht gerade diejenige der Reformation ist, für die auch

467



der Staat wenigstens im gesamten Calvinismus einen göttlichen

Sinn und Auftrag erhielt.

Das Verhältnis zur katholischen Kirche

Es ist eine merkwürdige Fügung der Geschichte, dass Amerika

eigentlich nicht katholisch geworden ist. Denn die ersten
Kolonien in Florida und New Mexiko waren spanisch-katholische

Gründungen. Der protestantische Charakter setzte sich
aber an der Ostküste in den Neu England Staaten unaufhaltsam
durch und eroberte im Drang nach dem Westen den Hauptteil

des Fandes. Immerhin blieb die katholische Kirche eine
sehr beachtenswerte Minorität, die eine noch viel grössere Stoss-
kraft entfalten würde, wenn ihre Anhänger nicht zum grössten
Teil aus dem irischen Element und der Einwanderung aus dem
kulturell tiefer stehenden Südosten Europas bestehen würde.
Trotzdem ist der Katholizismus in den beiden letzten
Jahrzehnten, namentlich unter dem Einfluss der katholischen
Aktion und der Paulistenväter stark gewachsen, teilweise unter
einer besonderen propagandistischen Parole „to make America

catholic". Je stärker aber dieser propagandistische
Geist sich zum Worte meldete, umso schärfer wurde die
protestantische Reaktion, wie sich das besonders bei katholischen

Präsidentschaftskandidaturen, wie z. B. bei AI Smith,
zeigte. Dieser militante Protestantismus nahm die katholische
Kirche in Amerika immer wieder mit der Frage ins Verhör,
ob eine Kirche der Autorität vom Ausland her wirklich die
amerikanische Demokratie mit gutem Gewissen stützen und
fördern könne. Die Kurie betonte in ihrer Antwort immer
wieder, dass sie sich nicht in die inneren staatlichen Verhältnisse

anderer Länder einmische, aber diese delikate Diskussion
geht trotzdem weiter. Immerhin ist heute das religiöse Klima
im Verhältnis der beiden Konfessionen im Ganzen günstiger
geworden, auch für Amerika. Das ermöglicht Vertretern beider

Kirchen in engere Zusammenarbeit einzutreten auf dem
Gebiete der wirtschaftlichen, sozialen und internationalen
Fragen, wo zum Beispiel kein allzugrosser grundsätzlicher
Unterschied besteht zwischen den grossen sozialen Enzykliken
der letzten Päpste, Rerum Novarum, Quadragesimo
Anno und Summi Pontificatus einerseits und den
ökumenischen Botschaften andererseits. Dadurch wurde es auch
möglich, dass in Amerika gemischte Komitees gebildet wurden
mit Katholiken und Protestanten zusammen, die eine gegenseitige

Befriedung und die Möglichkeit missionarischer
Zusammenarbeit suchen. Weiter wird allerdings eine Zusammenarbeit
nicht in das Gebiet des religiösen Lebens vordringen können,

denn die grundsätzliche Trennung ist doch auch in einer

468



besonderen Encyklika Mortalium Animos deutlich
ausgesprochen worden, und der starke Proselytismus einerseits
und die konfessionelle Polemik andererseits, lassen vorläufig
ein wirkliches Zusammenwirken der beiden Konfessionen nicht
als sehr wahrscheinlich erscheinen. Aber die katholische Kirche

bedeutet auch eine politische Macht, auf die die öffentliche

Meinung und auch die Regierung Rücksicht nimmt. Das
zeigt sich vor allem in der klugen Vorbereitung des
Bündnisses Amerikas mit Russland durch Präsident Roosevelt. Die
Ernennung eines persönlichen Botschafters des Präsidenten,
Myron Taylor, hatte offenkundig mit dem Versuch zu tun, den
katholischen Widerstand gegen ein Bündnis mit dem
bolschewistischen Russland abzubauen. Das scheint nicht nur politisch
gelungen zu sein, sondern auch in einer religiösen Tiefe. Denn
nach der anfänglichen heftigen Ablehnung eines jeglichen
Bündnisses mit dem Kommunismus, erklärte der katholische
Erzbischof von Cincinnati, John McNicholas, dass die Römische

Kirche nicht gegen den Kommunismus an sich sei,
sondern nur gegen den materialistischen und atheistischen
Kommunismus.

In diesem Zusammenhang wird für den amerikanischen
Protestantismus, wie auch für die ökumenische Bewegung die
Frage besonders wichtig, in welcher Weise die beiden
kirchlichen Gemeinschaften ihren Einfluss an der Friedenskonferenz

geltend machen können. Der Papst besitzt als
politischer Souverän ein Recht diplomatischer und politischer
Beteiligung, das die ökumenische Bewegung schon formell nicht
besitzt. Aber diese Möglichkeit stösst offenkundig auf einen
vielleicht noch nicht ausgesprochenen Widerstand der heutigen
allierten Mächte, die doch von protestantischem Geist geprägt
sind und, auf Grund der europäischen Erfahrungen mit den
Concordaten, als moderne Demokratien einer landesfremden
höchsten Autorität auch dann die Türe nicht auftun wollen,
wenn sie sich nur auf das geistige Gebiet beschränken würde.

Das Verhältnis zu Europa

Auch das religiöse Verhältnis zu den europäischen
Reformationskirchen, ist ein Problem für das evangelische Amerika.
Es sind ja die Mutterkirchen, mit Ausnahme kleinerer Gemeinschaften

und etwa der Kirche der Disciples. Europa hat
vor allem theologisch im letzten Jahrhundert aufs stärkste
nach Amerika hinüber gewirkt, namentlich durch die deutsche
und schottische Theologie. So stark, dass geradezu von einer
deutschen theologischen Führung geredet werden konnte. Das
religiöse Amerika begann sich in der neueren Zeit erst wieder

469



stärker für die Reformationskirchen des Kontinents zu
interessieren nach dem letzten Kriege, der damals beginnenden
ökumenischen Bewegung und dem europäischen Hilfswerk. Es
ist nicht von ungefähr, dass der Amerikanische Kirchenbund
im Jahre 1919 ausgerechnet die schweizerischen Kirchen als
einzige einlud, einen Vertreter an die damalige
Wiederaufbaukonferenz in Amerika zu entsenden, um die Fäden wieder
aufzunehmen, die dann zur Flechtung eines ganzen Netzes
kirchlicher Beziehungen wurden, besonders als die ökumenische

Kirchenkonferenz von Stockholm zum ersten Mal die
geistige Hauptmacht beider Kontinente zu gemeinsamer
Beratung zusammengeführt hatte. Diese erste Berührung, aus
der das Hilfswerk der Europäischen Zentralstelle für kirchliche

Hilfsaktionen hervorging, brachte allerdings schon an der
Stockholmer Konferenz nicht nur den gemeinsamen Willen zur
Gemeinschaft zutage, sondern auch die bestehenden Differenzen.

Es lag eben doch auch ein theologischer Ozean zwischen
den beiden Weltteilen und er war, je mehr diese Unterschiede
sich vertieften, nicht leicht zu überfliegen.

Der Amerikaner versteht zunächst nicht ganz das Verhältnis
der europäischen Kirchen zum Staate. Er ist

grundsätzlich freikirchlich und will religiös nicht vom Staate
abhängen. Er sieht im europäischen Staatskirchentum eine
Dienstherrschaft der Kirche, die er nicht mitmachen will, auch
da, wo der Staat sich so väterlich gebärdet wie in den
skandinavischen Kirchen. Er kann vor allem die lutherische
Unterwürfigkeit unter die Allmacht des Staates nicht anerkennen
und erwartet von seiner calvinistischen Prägung her einen viel
stärkeren Widerstand gegen eine unchristliche Politik, als sie
das Luthertum zulässt.

Der Amerikaner versteht ferner nicht, warum die europäischen

Kirchen der Theologie eine so grosse Bedeutung
beimessen. Theologie ist nützlich, aber ist die Bibel nicht
besser? Ein naiver Biblizismus nimmt in Amerika häufig die
Stelle der Theologie ein. Die theologischen Subtilitäten
sagen mit ihrer Abstraktion und ihrer schroffen Darbietung dem
emotionalen und pragmatischen Wesen der amerikanischen
Frömmigkeit nicht zu. Wie wir gesehen haben, sieht er im
Glauben nicht in erster Linie einen Weg zum Intellekt, also
zu theologischen Formeln, sondern den Weg zum praktischen
Liebesbeweis, gemäss dem 13. Kapitel des 1. Korintherbrie-
fes. Diese Vernachlässigung der Theologie zu Gunsten des
praktischen Betriebes rief andererseits wieder die theologische
Kritik Europas am amerikanischen Pragmatismus auf den Plan,
nicht ohne beträchtlichen Erfolg, sodass zum Beispiel auch in
der jüngsten amerikanischen Evangelisationsbewegung, der

470



National Christian Mission, an der der Verfasser
teilnahm, der Versuch gemacht wurde, das amerikanische Christentum

von der Peripherie des praktischen Betriebes in das Zentrum

der evangelischen Verkündigung zurückzuführen.

Daran hat, wie gesagt, die schweizerische dialektische
Theologie einen starken Anteil, sowohl Karl Barth in
Basel, als Emil Brunn er in Zürich. Die Wirkung dieser
schweizerischen Theologen gehört zu der internationalen
Auswirkung unserer schweizerischen Geistesart und darf hoch
eingeschätzt werden. Karl Barth erschien dem religiösen Amerika
vor allem als der Mann, der dem Liberalismus die notwendigen

bitteren Wahrheiten sagte und eine im Säkularismus, im
Pragmatismus und im Social Gospel versunkene Kirche
wieder zurückrief zu der Offenbarungs-Botschaft von Jesus
Christus im Worte Gottes, zur Transzendenz des Gottesbe-
griffs, der nichts zu tun hat mit einem in Amerika viel
verbreiteten Begriff, wonach „Gott so etwas ist, was dem
Besten im Menschen ähnlich sei". Barth wurde dabei vielfach
als eine prophetische Stimme gehört, besonders nach seiner
Veröffentlichung des Römerbriefes. Seine transzendente Theologie,

seine Kritik der Erfahrungsreligion, seine erbitterte
Bekämpfung der natürlichen Religion und Theologie, verschloss
ihm aber im ganzen Westen manche Wirkung, die vielleicht
nicht dem Theologen, aber dem Propheten offen gestanden
wäre. Besonders als dann noch dazu kam, dass Barth in einem
Briefe an die Amerikaner wie an die Briten, den letzten Sinn
der Kriegführung nicht in einem säkularen Ziele erblickte,
sondern in einem Zusammenhang mit der Auferstehung Jesu
Christi. Emil Brunner, der für ein Jahr an das presbyterianische
Seminar in Princeton berufen wurde, und dem dann die
Universität Princeton einen besonderen Lehrstuhl für Religion
anbot, steht an sich dem amerikanischen Verständnis näher.
Einmal, weil er ein besonderes Verständnis zeigt für das Ethos
der Kirche der Welt gegenüber, sodann aber auch, weil er die
natürliche Theologie nicht so radikal ausstreicht wie Barth,
und damit dem Wirken und der Eigenart des Menschen noch
ein Plätzchen offen lässt, das Barth ihm verweigert. Keine
westliche Kirche, weder in Grossbritannien noch in Amerika,
wird dieser natürlichen Theologie ein so schroffes und
kategorisches Nein zurufen wie Barth es getan hat. Aber aus der
Entfernung werden die theologischen Differenzen zwischen
unseren beiden Schweizer Theologen nicht mehr so scharf
gesehen. Sie erscheinen als eine theologische Bundesgenossenschaft,

die Wesentliches wieder in Erinnerung bringt, was die
Christenheit 400 Jahre nach der Reformation zum Teil
vergessen hatte.

471



Die religiöse Beziehung des kirchlichen Amerika zum
kirchlichen Europa zielt nun auf eine neue Form der Bereitwilligkeit

Amerikas für das grosse Hilfswerk, das die europäischen
Kirchen, Fakultäten und Anstalten vor dem Versinken ins Chaos
retten soll. Sodann auf die ungeheure geistige Anstrengung,
einen Wiederaufbau im weitesten Sinne zu unternehmen, von
einem Programm aus, das an einer massgebenden Konferenz
in Delaware, Ohio, aufgestellt wurde. Der Raum verbietet hier
genauer auf diese christliche Programmatik zum Wiederaufbau

der Welt genauer einzugehen.3) Sicher ist sie ein bedeutsamer

Beitrag vom besten Amerika zur Schaffung einer neuen
Ordnung, wenn die Zeit dazu gegeben ist. Sie ist eine Hilfe
an das sterbende Europa, die heute charakterisiert werden darf
als die Inkraftsetzung eines neuen politischen Ethos aus dem
christlichen Geiste, als Sammlung aller geistlichen Hilfskräfte
in einer gemeinsamen europäischen Hilfspolitik, als die
Aufnahme eines Amtes der Heilung und Tröstung von einer Kirche
zur anderen und als Einflössung eines neuen Geistes der
Hoffnung und der Freude, die Jesus Christus mit seiner
Botschaft den Menschen brachte.

2) Siehe des Verfassers Schrift über die geistigen Voraussetzungen für den
Wiederaufbau der Weit. Schulthess & Co., Zürich.

472


	Das religiöse Problem Amerikas

