
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 7

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
Andreas Heusler: Die altgermanische Dichtung

Eines der schönsten Bücher, mit denen der Germanist bekannt zu
werden hat, zugleich eines, das auch den Nichtfachmann fesseln dürfte,
ist Andreas Heuslers „Altgermanische Dichtung". Von dem Werke
ist die zweite Auflage1) erschienen, die vom Verfasser selber kurz
vor seinem Tode noch vorbereitet wurde. Gegenüber der ersten Auflage

stellt die zweite eine Erweiterung des Inhaltes (ich denke vor
allem an das kostbare Kapitel über die isländische Saga) und eine

Vervollkommnung im Hinblick auf den Stil dar. Die „Altgennanische
Dichtung", wie sie jetzt vor uns liegt, ist mehr als eine bedeutende!
wissenschaftliche Leistung, sie ist ein Kunstwerk.

Mit unvergleichlicher Knappheit und Klarheit setzt Heusler auseinander,

was wir unter „altgermanisch" und was wir unter den
verschiedenen altgermanischen Dichtungsarten zu verstehen haben. (Wie
trümmerhaft und schwer zu ordnen das Material ist, das Heuslers
Arbeit zugrunde liegt, ersehen wir aus der „Vorgeschichte des
deutschen Schrifttums" von Georg Baesecke.) Die meisten Werke der
altgermanischen Dichtung sind uns nicht unmittelbar erhalten, da
niemand sie gleich nach ihrem Entstehen aufgeschrieben hat. Die Edda

mag Vieles zuverlässig überliefert haben, Dichtung, so wie sie zuvor
mündlich weitergegeben wurde ; eine Schöpfung wie das
althochdeutsche Hildebrandslied steht als seltenes Bruckstück da. Einzelnes
wird in lateinischen Geschichtsquellen bezeugt, anderes muss von
jüngerem, doch offenbar nicht neuem Dichtgut aus erschlossen werden.
Dennoch gelingt es Heusler, das Vorhandene übersichtlich darzustellen,
Geformtes nach Gattungen zu ordnen. Die Resultate, die sich aus
dieser Sichtung des Stoffes ergeben, sind um so überzeugender, als

sich bei Heusler die Kühnheit mit Vorsicht gepaart findet. Er hält
sich ans Gegebene, indem er Gemeinsames betont, wo es zu finden
ist, ohne über das Trennende und Fragwürdige hinwegzusehen. So

entgeht Heusler der Versuchung, in vereinfachender Weise auf einen
„germanischen Stil" zu schliessen.

Dabei wirkt Heuslers Sprache trotz aller Wissenschaftlichkeit wie
gesprochene Rede. Die Sätze sind kurz, doch mit eigentümlichem
Nachdruck belastet. Einprägsam fasst oft ein Bild den Gedanken
zusammen. Als Beispiel diene eine Stelle aus der Beschreibung des

Saga-Stils: „Die gute Saga-Art ist Wirklichkeitskunst (Realismus). Das

umfängt jeden mit einem eigenen Zauber, der von einer südlicheren
Gegend des Mittelalters herkommt. Aus Weihrauchduft gerät er in

*) „Die Altgermanische Dichtung", zweite, neubearbeitete und vermehrte
Ausgabe. Akademische Verlagsgesellschaft Athenaion, Potsdam 1941.

29 441



salzigen Meerwind..." Manchmal ist der Satzbau eigenwillig; auch

an die Verdeutschung einiger geläufiger Fremdwörter, (Zeitfall für
Rhythmus), muss man sich gewöhnen. Doch aus dem Ganzen von
Heuslers Werk sprüht Leben, beglückt jene Auffassung, dass Form
und Inhalt einer Sprache in einem zu betrachten sind. Das Wort
besitzt sein Lautgewand, aber auch seinen Sinn : so ist die Dichtung
Erscheinung und Geist. Sprachgeschichte von Literaturgeschichte zu

trennen, kann daher nur ein Vorläufiges, ein Hilfsmittel, bedeuten.
Bei Heusler finden wir Einheit. Sein Werk setzt von Seiten des

Verfassers die gründliche Kenntnis germanischer Einzelsprachen voraus,

doch zugleich Verständnis für die uns fremd gewordene Kultur.

Heusler musste die Einfühlung in die altgermanische Geisteswelt
insofern leichter fallen, als er hier ein Ethos lebendig fand, das in
Vielem seinem eigenen Ideale entsprach. Aehnlich Nietzsche hielt
Heusler ein Bild vom vornehmen, starken, schicksalsbejahenden
Menschen hoch. Die Masstäbe seines sittlichen Urteils entfernte er be-

wusst von der üblichen, leider zu Unrecht als die christliche
geltenden Kleinbürger-Moral. Wo er vom „Spott des Mikilmenni über
das Litilmenni" spricht, fügt er (und wir spüren die Spitze) hinzu:
„modern gesagt: des Herrenmenschen über den Spiesser." Wenn
Heusler, um die Eigenheit der isländischen Saga zu beleuchten, der
Saga das landläufige Märchen gegenüberstellt, charakterisiert er fol-
gendermassen: „...wenigstens enden muss es" (im Märchen) „immer
gut, nämlich für die ,Helden', die Glückspilze, zumal die niedrig
geborenen. Die Gegenspieler sind die Bösen und gehn mit grausamer
Strafe ab. So stimmt es zum Bedürfnis kleiner Leute; die unheldische
Einbildung will vereinfachte Gerechtigkeit kosten Der heidnische
Adelsbauer hat diese Traktätchenbeleuchtung nicht nötig. Ihm hat kein
Priester gelehrt, den kleinen Weltrichter zu spielen. Sein Lebensblick
will weder schönfärben noch bessern. Ob es eine zweite Erzählgruppe
gibt, so frei von erbaulichen Hintergedanken?" Wir könnten glauben,

Nietzsche selber aus diesen Sätzen zu vernehmen. — Und doch
war in Wirklichkeit der Unterschied zwischen jenem, der ein
„Umwerter aller Werte" sein sollte, und dem letztlich in sich selbst
ruhenden Wissenschaftler, Heusler, gross.

Ein schönes Bild von der Persönlichkeit Heusfers entwirft Hans

Naumann, der das Vorwort zur zweiten Auflage der „Altgermauischen
Dichtung" geschrieben hat. Einzig die Bemerkung über die „wirklich

grossen" Deutsch-Schweizer („Schweizerdeutsche", wie Naumann
sie nennt, gibt es nicht, oder dann nur in einem Sinne, wie man auch

Schweizergermanen, Schweizerindogermanen, Schweizer-Menschen
sagen könnte) wollen wir nicht hinnehmen. Immer wieder wird von
beiden Seiten kulturelles mit politischem Zusammengehörigkeitsgefühl
verwechselt. Der grosse Deutschschweizer wird sowohl von seinem
kleineren Landsmann wie vom Ausländer gerne missverstanden, weil
dem einen der Sinn für kulturelle Zusammenhänge, für das geistige

442



„Reich", dem sich ein Grosser verpflichtet fühlt, oft fehlt, während
dem andern das Verständnis für das konkrete Schweizer-Sein abgeht,
das gerade die leicht verkannten Keller und Meyer wiederum bis
ins Extrem, bis ins letzte Eigen-Sein, verkörpert haben. Was Heusler
betrifft, so war er zweifellos eine echt schweizerische, sogar, enger
zu fassen: eine Baslerische, zugleich aber eine weit mehr als
schweizerische Erscheinung.

Von Leopold von Ranke stammt der Ausspruch, dass die Dauer
eines Geschichtswerkes allein von der Schönheit des Stils abhänge.
Heuslers „Altgermanische Dichtung" wird unter den Werken über die
Geschichte germanischer Sprache und Kultur ihren Platz behalten. —
Heusler hat seinen Stil an der nordischen Saga geschult, er hat an
seiner Sprache gearbeitet. Doch ein Erworbenes ist solches
Gestaltungsvermögen, wie es uns in der „Altgermanischen Dichtung"
entgegentritt, nicht; es ist vielmehr ein Teil der Persönlichkeit. Heuslers
Darstellungskraft gehört, um ein altisländisches Wort zu gebrauchen,
zu seiner „gaefa" : zu seinem Schicksal, seinem Charakter, seiner
„Gabe". Maria Bindschedler

Der Schweizer in der Landschaft
Bemerkungen zu Emil Egli ,,Erlebte Laudschaft. Die Heimat im Denken
und Dasein der Schweizer." Verlag Gebrüder Leemann, Zürich, 1943.

Die deutschsprachigen Anthologien über das landschaftliche Betrachten

und Erleben setzten unseres Wissens gross ein mit dem 1927

erschienenen, von Rudolf Borchardt herausgegebenen Buch „Der Deutsche

in der Landschaft". Im Autorenverzeichnis dieses sehr schönen
und guten Buches finden wir zwei einzige Schweizer: Salomon Gess-

ner und Johann Georg Sulzer. Das ist sowohl absolut wie verhältnismässig

zu wenig. Wie eine Korrektur dieser Ungerechtigkeit erschien
uns da das „Geisteserbe der Schweiz", das Eduard Korrodi uns zwei
Jahre später (1929) schenkte und in dessen erstem Abschnitt
„Naturbild" immerhin neun Autoren das Wort ergreifen. Aber auch
diese Zahl schien nicht zu genügen, denn wir ahnten, dass unser
Land gerade innerhalb dieser Gattung eine weit grössere Zahl
bedeutender und bemerkensvverter Schriftsteller und Landschaftsdarsteller
zu nennen imstande gewesen wäre, dass „hier im Verhältnis zur Kleinr
heit des Raumes eine tatsächlich erstaunliche Dichte des erdbedingten

schriftstellerischen Produzierens erreicht" sei. So vereinigt denn
Emil Eglis landeskundliche Anthologie 64 Autoren.

Der erwähnten spezifischen Produktionsdichte steht offenbar auch
eine entsprechende Dichte der Rezeption gegenüber: Zwar wird kaum
der Abschnitt „Naturbild" allein bewirkt haben, dass Korrodis
„Geisteserbe" schon lange vergriffen ist, denn das „Naturbild" bestreitet
nur den achten Teil des ganzen Buches. Immerhin bedeutete er einen
gewichtigen Teil, und vor allem war er Beispiel und Anlass, das

443



Naturbild unseres Landes und dessen Darstellung einer besondern
Gesamtbetrachtung zu unterwerfen — was also Emil Egli mit Fleiss
und Geschick unternommen und hinausgeführt hat.

Um vorläufig noch im Vergleichend-Statistischen zu verharren: bei
Borchardt stehen auf 500 Seiten nur 49 Deutsche in der Landschaft,
bei Emil Egli auf 385 Seiten 64 Schweizer. Das bedeutet zunächst,
dass der Leser mit kürzern Stücken zu rechnen hat und der Kritiker

solcher Kürze mit etwelcher Skepsis begegnet, im weitern aber
auch zu fragen sich unterfängt, ob soviele Genies der Landschaftsdarstellung

überhaupt namhaft gemacht werden können, auch wenn
der Anthologist bis ins dritte Drittel des 15. Jahrhunderts zurückgreift.

(Bei Borchardt sind seltsamerweise die beiden Schweizer Gessner
und Sulzer, Männer des 18. Jahrhunderts, die ältesten.) Und noch
etwas nachdenklich Stimmendes: das dicke Buch Borchardts umspannt
stofflich den ganzen Erdkreis, Eglis zeilenmässig nicht viel kleineres
Buch enthält nur unser eigenes Land.

Nun, das sind Zahlen, Verhältniszahlen; wir nennen sie, um in
einer Zeit mangelnder Vergleichsmöglichkeiten die Masstäbe nicht zu

vergessen — jene Masstäbe, die vor allem ein Anthologist nie aus
den Augen verlieren darf. —

Eglis „Erlebte "Landschaft" gliedert sich in zwei Hauptteile: „Die
Landschaft in Forschung und Dichtung" und in „Der Mensch in der
Landschaft." Jeder Hauptabschnitt ist wiederum in sich nach
bestimmten Einteilungsgrundsätzen einleuchtend gegliedert, und aus dieser

ganzen, klardurchdachten Auflockerung des Gesamtstoffs geht hervor,
dass der Herausgeber es sich keineswegs leicht gemacht hat, dass er
nach bestimmtem Plan vorging, dass er gewissermassen komponierte.

Naturgemäss kann die Anzeige eines solchen Buches nicht auf dessen

Inhalt eintreten, denn dieser Inhalt ist ja genau so mannigfaltig
wie das Autorenverzeichnis. Wenn wir aber ermitteln möchten, ob
die vielen Stücke also in einem Zusammenhang stehen, ob sie eineil
gemeinsamen Nenner haben, so dürfen wir ruhig bejahen und sagen,
der gemeinsame Nenner heisse Schweiz. Das genügt — aber vielleicht
genügt es nur dann, wenn wir Eglis „Erlebte Landschaft" etwa
als Quellenwerk für Mittelschulen verstehen. Würde der Herausgeber
jedoch den Anspruch erheben, dass sein Werk ein landschaftliches
Volkslesebuch darstelle, dann müssten wir abermals einer gewissen
Skepsis Raum geben. Denn dann müsste diese ganze landeskundliche
Quellensammlung nicht so sehr nach extensiven, sondern viel mehr
nach intensiven Zusammenhängen durchdacht und geordnet sein, sie
müsste vom Einzelnen zum Ganzen, vom Regionalen zum Totalen
führen, dem höchst pädagogischen Arbeitsprinzip der Induktion
entsprechen und durch Allseitigkeit im Regionalen vollendete Anschauung
anstreben — so wie etwa das in aller Stille auf acht Bände
herangewachsene anthologische Werk Hans Wältis „Die Schweiz in
Lebensbildern". Zerfällt ein Buch in so und so viele Autoren, so zer-

444



fällt es leicht in so und so viele Stücke, wenn nicht ein
organisierendes Prinzip — und wäre es auch nur ein pädagogisches —
die Stücke zusammenbindet.

Doch wir sind im Begriffe, Ansprüche an Eglis Buch zu stellen,
die zu erfüllen der Herausgeber nie sich vorgenommen hatte. Er
wollte kein Volksbuch, nicht einmal deutlich ein für höhere Schulen

taugliches Quellenwerk schaffen. Ihm lag, nach seiner ungewöhnlich
gedankenreichen und künstlerisch-schönen ,,Einführung" vor Augen, „in
diesen Jahren wachgerüttelter Oesinnung" nicht nur auf unsere
Geschichte, sondern auch auf unsere Geographie abzustellen und „die
Wirkung der Landschaft auf unser Geistesleben" nachzuzeichnen. Und
dieses hat bisher niemand zusammenfassend unternommen; es musste
aber, als ein Wesentliches, unternommen werden, und es ist nicht
nur zusammenfassend, sondern auch umfassend getan worden., —

Eduard Korrodis „Geisteserbe" wird, wie wir vernehmen, noch in
diesem Jahre neu und einigermassen verändert aufgelegt werden. Das-s

dieses Werk Eglis landeskundliche Anthologie kaum überschneidet,
„Erlebte Landschaft" keineswegs mit dem „Geisteserbe" wetteifert,
sondern vielmehr eines des andern Ergänzung bedeutet, soll uns freuen
und gereicht unserm Lande wie ihren Herausgebern zur Ehre.

Die Aufmerksamkeit gegenüber allem Landschaftlichen aber, die uns
Schweizern in hohem Masse angeboren ist, und die darum als stete
Bereitschaft Dauer hat — sie wird sich dieses Buches bemächtigen, sie
wird sich von ihm belehren und lenken lassen und sich an ihm
vollenden. —

Dass unter den 64 Autoren der „Erlebten Landschaft" die besten
Namen unseres Landes figurieren, ist selbstverständlich und unsere
stillschweigende Voraussetzung. Wenn aber Gelehrte und Dichter
einträchtig nebeneinanderstehen, Friedrich von Tschudi, Oswald Heer,
Hermann Christ, Albert Heim dasselbe meinen wie Ulrich Bräker,
Gottheit, Gottfried Keller und Heinrich Federer, so mag dies wohl
vielen Landsleuten neu sein. Aber so ists; J. J. Scheuchzer, de Saussure,

Agassiz, Rütimeyer und Schroeter schauen mit gleichen Augen
auf unser Land wie Rousseau, Heinrich Zschokke, Maria Waser und
Ramuz, und die wesentlichen Gedanken und Gefühle eines Konrad
Gessner, eines David Hess, eines Albrecht von Haller führen an
denselben innern Ort wie die leidenschaftlich errungenen Erkenntnisse
eines Gottlieb Sigmund Gruner, eines Bernhard Studer, eines Joh.
Jak. Bachofen.

Mangelte uns bei oberflächlichem Betrachten etwas Zusammenhang-
mässiges, strahlend Einheitliches? Nun, zu sehen, wie alle diese Dichter

und Gelehrten Eines sind, wie Einer für Alle steht und Alle
für Einen stehen, innerlich nämlich, in der Liebe zu unserm Lande
nämlich — das ist wahrhaftig ein Grosses, und als menschliches,
als demokratisches Prinzip aller aesthetischen Einheit nicht nur
ebenbürtig, sondern weit überlegen. Hermann Hiltbrunner

445



Denkwürdige Briefe

Wie werden zwei Männer zu wirklichen Freunden? Diesem seltenen,
beglückenden Vorgang vermag der Verstand noch weniger nachzuspüren

als der Entstehung einer Liebe. So kann er uns etwa kaum

erklären, weshalb Jeremias Gottheit als Pfarrvikar in Herzogenbuchsee
dem Kleinbauern Joseph Burkhalter auf dem Fluhacker bei Niederönz
nahegekommen ist, warum er sich ihm angeschlossen und aus welchen
Gründen er ein ganzes bewegtes Leben lang in enger Zwiesprache
mit ihm verharrt hat. Und doch liegt dieses ernste 'Gespräch1) in
Bruchstücken noch heute gedruckt vor unseren Augen.

In mancher Hinsicht bildeten Gottheit und Burkhalter ausgeprägte
Gegensätze. Der eine war Städter, sogar Bernburger, der andere ein

bäuerlicher Hintersasse. Der eine war akademisch geschult, der
andere konnte nur nach Feierabend hinter den Büchern sitzen. Der
eine war, wie jeder Feuergeist, auf befeuernde Wirkung bedacht, während

der andere nur widerstrebend der kontemplativen Haltung
entsagt hat. Der eine trug sich mit einem Werk, das — nach Walter
Muschg — Jahrtausende überragt, während der andere wohl in der
Gemeinde Ansehen und Ehren erlangte, aber schon im Berner Grossen
Rat kaum mehr zur Geltung kam.

All diese Züge gehören nicht zu den „Extremen", von denen ein

Sprichwort sagt, dass sie sich berühren. Aber die gemeinsamen Züge,
welche die Freundschaft begründen halfen, lassen sich nicht ohne
weiteres erkennen. Gemeinsam war Gottheit und Burkhalter vielleicht die
Kraft zur Treue, die nach des Dichters Worten auch über den Tod
hinaus wirksam bleibt.

Diese Beständigkeit in der Zuneigung ist ein Teil des gedrungenen
Bernertums, welches den Dichter und den Bauern verband; als echte
Berner hielten beide auch über volle zwei Jahrzehnte am trocken
distanzierenden „Sie" oder „Ihr" fest. Gotthelf und Burkhalter stimmten

ferner darin überein, dass, jeder auf seine Art, eine bedeutende
geistige Anlage mit sich trug. Hans Bioesch sagt, mit einer deutlichen
Spitze gegen die Zürcher, von Joseph Burkhalter: „Ein bernischer
Kleinjogg, um den aber weniger Lärm gemacht wurde, wohl weil
ein solcher Bauernphilosoph im Bernerland keine so vereinzelte
Erscheinung ist".

Zur Zeit der ersten Begegnung war den beiden Männern schliesslich

gemeinsam, dass sie inmitten schwerer Zweifel, vor wichtigen
Entscheidungen, vor dem Aufbruch standen: der eine am Beginn seiner
Pfarrlaufbahn, der andere an der Schwelle des politischen Wirkens.
Dass sie sich zur Zeit der Anfechtungen und des Beginnens
verstanden und geholfen hatten, verlieh ihnen später die Kraft,
Meinungsverschiedenheiten zu ertragen und Vorwürfe zu verzeihen. In

*) „Mir wei eis uf Lützelflüh" (Jeremias Gotthelfs Briefwechsel mit
Amtsrichter Burkhalter, herausgegeben von Hans Bioesch), Zürich,
Albert Züst, Verlag.

446



Erinnerung an diese Jahre der inneren Vorbereitung hat Burkhalter
zornige politische Vorhaltungen seines Freundes- im Dezember 1844

mit den Worten quittiert: „Das waren selige Tage! Damals machte
ich Ihre Bekanntschaft. Damals hat mein Geist den Ihrigen mit Liebe
erfasst, und ich werde nie aufhören Sie .zu lieben, auch wenn unsere
Ansichten noch so schroff einander gegenüberstehen sollten. Was die

politischen Meinungen anbelangt, so scheinen mir selbige wirklich zu

niedrig, um dergleichen höhere Gefühle zu ersticken."
Aber gemeinsame Anlagen und Erinnerungen allein können einer

Freundschaft noch nicht Dauer verleihen. Die entscheidende Bindung
zwischen Gotthelf und Burkhalter stellt das Bekenntnis her, die Ueber-
einstimmung im Glauben. In Gotthelfs Werk mögen urweltliche Kräfte
mitschwingen: Seine wesentliche Bedeutung liegt doch darin, dass es

eine Anleitung zum wirklichen Leben, zum erfüllten Dasein enthält.
Aus Burkhalters gelassenem Urteil mag bäuerliche Vorsicht sprechen:
Sein Kern ist doch die leuchtende Milde der Frommen.

Wer wäre heute in der Schweiz bereit, die besondere Eignung
eines Mitbürgers für die Politik, die grössere Zuständigkeit eines Mannes

für bestimmte öffentliche Fragen, die ausgesprochene Berufung
einer Art von Menschen zu staatlichen Aemtern ehrlich und neidlos
zuzugeben? Unser öffentliches Leben ist nicht nur demokratisch
organisiert; est steht darüber hinaus im Bann eines unerbittlichen Egali-
tarismus. Alle haben das gleiche Recht auf Mitsprache bei der
Formung des Staatswillens; alle sind vor dem Gesetze gleich: Daher
sind sich — so glaubt man — alle gleich in ihren politischen
Fähigkeiten, in ihrem Anrecht auf die öffentliche Laufbahn, und keiner soll
von seinen Ideen oder Traditionen behaupten, sie seien für die
Gemeinschaft wertvoller als andere!

Dieser Geist hat sich bei uns in der Zeit zwischen 1800 und
1860 entwickelt, als verborgene Revolten und offene Revolutionen
sich in ununterbrochener Kette folgten. Seine ersten Opfer waren die

Aristokraten, — auch im Bernbiet. Dichter und Historiker haben oft
geschildert, wie die Patrizier nach 1830 eindeutig aus der Berner
Politik ausschieden, in fremde Dienste traten oder in der vornehmen
Abgeschiedenheit ihrer Landsitze lebten. Der Pietismus- fand fortan
in ihrer Mitte noch stärkere Verbreitung als zu der Zeit, da sie-

sich voll verantwortlich fühlten für das Gedeihen der Staatskirche,
für die Einheit von Regenten und Regierten im Glauben. Wie ausi
Gotthelfs Werk hervorgeht, leisteten ihnen die Bauern vorerst auf
Schritt und Tritt verkappten Widerstand, nicht bloss als politische
Gegner, sondern auch als Männer, die sich zeitweilig unter radikalem-
Einfluss der christlichen Tradition entfremdet hatten.

Ist es nicht erstaunlich, wenn in einer solchen Zeit ein Bauer
wie Joseph Burkhalter die besondere Fähigkeit des Patriziats zum
Staatsdienst einsah und offen zugab? Nicht wegen der Berner Aristokraten,

sondern wegen der grundsätzlichen Einsicht, dass eine Gruppe

447



von Menschen zu. öffentlichem Wirken eindeutiger .berufen sein könne
als andere, verdienen die Sätze hervorgehoben zu werden, die er 1843

seinem Freund Jeremias Gotthelf geschrieben hat:
„Ich meinerseits will aber immer noch lieber einen religiösen Schwärmer,

als einen, der gar keine Religion hat, und was überhaupt von
Tavell, von Tillier und dergleichen Notabilitäten anbelangt, so können
sie doch unserer Regierung gegenüber dem Ausland ein wenig
Ansehen geben, und was sie im Innern schaden könnten, scheint mir
von geringer Bedeutung, vielmehr können sie auch da von grossem
Nutzen sein. Denn obgleich wir auf dem Land eine Menge
redliche und kenntnisvolle Männer haben, eigentliche Staatsmänner sind
sie doch nicht, und wenn man sie brauchen will im Verkehr mit
andern Staaten, so machen sie eine üble Figur."

*
Was stellen sich Leute vor, die behaupten, zu einer bestimmten

Zeit sei „das Volk von einer Idee ergriffen" worden? Der Ausdruck
erinnert an Feenwelt und Märchenduft; ' er legt die Vorstellung nahe,
als sei ein körperloser Geist über schemenhafte Seelen ausgegossen
worden. In Wirklichkeit sind regelmässig harte, planvolle, oft auch

gefährliche Anstrengungen nötig, bevor ein Gedanke in der Meinung
breiter Kreise wirklich Fuss fasst. Nicht nur Vorteile, Standesinteressen
oder alte Ueberlieferungen können sic,h seiner Ausbreitung in den

Weg stellen, sondern auch der Anspruch einer ganzen machtvollen
Staatsordnung auf Geltung und Bestand. Zudem gelangt eine Idee
nicht auf geheimnisvollen Bahnen, sondern stets auf demselben Weg
ins Volk: Sie ergreift eine geistig rege, sozial gehobene Schicht und
dringt dann langsam und ungleich vollständig in andere Gruppen des
Volkes ein. Wort und Schrift allein genügen selten zu ihrer Ausbreitung.
Die Verfechter neuer Ideen müssen in der Regel, ihre persönliche
Geltung, ihr soziales Ansehen und ihre wirtschaftliche Macht einsetzen,
bis sich greifbare Erfolge zeigen.

Auf diesen Weg von „oben" nach „unten" waren selbst die
demokratischen Parolen der Französischen Revolution und die volkstümlichen

Ideen des Radikalismus angewiesen. Das zeigt die Vorgeschichte
des Aufstands, welcher der Zürcher Landschaft um 1800 gegen die
Gnädigen Herren in der Stadt gelungen ist. Das zeigt eine
Beobachtung, die Joseph Burkhalter 1846 Jeremias Gotthelf mitgeteilt hat:

„Ich sehe, wie bei unsern jungen Gelehrten Ideen sich entwickeln,
wie diese Ideen in die niedern Volksklassen geworfen werden, wie
sie da Wurzeln fassen, wie die rohe Masse anfängt, ihre Kraft fühlen,
wie sie auf Recht Anspruch macht ohne ihre Pflichten zu erkennen.
Das alles macht mir zuweilen bang und Iässt mich in der Zukunft
düstere Bilder erblicken. Es macht mir die Möglichkeit denkbar, dass

unser schönes Vaterland wieder einmal zum Brachacker werden könnte."
*

Wie alt ist wohl der Ausdruck „Zeitgeist", der heute so oft als
Lückenbüsser dient, wo die echten Gründe nicht ausreichen? Eine

448



der grössten Dichtungen Jeremias Gotthelfs trägt den Titel „Zeitgeist
Bernergeist". Sie stammt von 1852 und schildert die Auseinandersetzung

zwischen der Ueberlieferungstreue und dem Fortschrittsglauben,
zwischen der strengen Gesittung und dem radikalen Ueberschwang, die
das Bernbiet vor der Mitte des letzten Jahrhunderts aufgewühlt hat.
Aber sie schildert nicht bloss, sie nimmt auch aktiv Stellung
zugunsten der christlichen Tradition und gegen das schrankenlose Auf-
klärertum, eben gegen den „Zeitgeist". Seltsam berührt in diesem
Zusammenhang, dass Jeremias Gottheit in einem Brief vom 9. Dezember

1849 an seinen Freund Joseph Burkhalter die Vorstellung und
den Ausdruck „Zeitgeist" entschieden abgelehnt hat:

„Mit dem Grossen Rath bin ich diesmal recht ordentlich zufrieden,

bloss mit der Diskussion über die Kindsmörderin nicht. Was
Teufels benggelt man da mit Worten Zeitgeist etc. herum, als ob
der Zeitgeist ein Gesetz wäre, und nicht viel mehr ein Gespenst,
von dem viel geredet wird, das aber noch niemand gesehen hat,
und wenn man es vom Hörensagen beschreiben will, so sagt der eine,
es habe Hörner; der andere verflucht sich, Hörner habe es nicht,
aber einen Schwanz; der dritte will weder von Hörnern noch Schwanz
etwas wissen, aber dass es Feuer speie, verflucht er sich.

Ich dächte, die Grossräthe wären wenigstens zhalb mehr werth,
wenn sie den Gesetzgeist im Leibe hätten statt des Zeitgeistes. Ich
möchte doch fragen, was für Milderungsgründe gelten bei einer Mutter,

welche ihr Kind auf solche Weise metzget. „Sie hat es nicht
mit Vorbedacht gethan", sagen die Juristen. Die Juristen sind Kühe!
Wenn ich eine frage: „Gäll, Bäbeli, Du hast es nicht mit Vorbedacht
gethan?" so wird richtig kein Bäbeli Babi genug sein und sagen:
„Verzeiht, wohl, ich habe es mit Vorbedacht gethan."

Es waren da einige, die haben geredet, als ob sie schon selbst
Kindbetterinnen gewesen wären." Georg C. L. Schmidt

Schweizer Fahnenbuch

Eine bezeichnende Tatsache für die heutige Produktion gross
angelegter Publikationen ist die Mehrdeutigkeit des inneren Gehaltes. Wie
viele reich und mit grösster Vollkommenheit illustrierte Werke gibt
es nicht, die mit allen möglichen Mitteln einem bestimmten, vom
Autor gewollten Zweck dienen sollen, mehrfache Einführungen in die
behandelte Materie besitzen und letzten Endes aber einem wahrhaft
interessierten Leser doch ganz andere Kostbarkeiten vermitteln, als
es sich die Herausgeber vorstellten: wertvolle Beobachtungen, die
der Leser oder Betrachter beim Durchblättern selber machen darf,
und die ihm bedeutend mehr sagen als manche, oft etwas mühsam
erscheinende und gewollt Neues anbietende Einführungen und
Erklärungen. Trotzdem muss jenen Verlegern Dankbarkeit gezollt werden,
die solche Werke veröffentlichen, in denen dennoch einmalige und
sicher wertvolle Dinge aufgefunden werden können, auch wenn viel-

449



leicht in manchen Fällen dem Leser mehr zugemutet wird, als

ursprünglich vorgesehen; im Gegenteil, der Betrachter wird stolz auf
seine Funde, auf seine eigensten Entdeckungen, und er ist glücklich,
von sich aus ein heute leider verlorenes Niveau ersetzen zu dürfen.
Zu solchen dankbar entgegengenommenen Werken gehört das Schweizer

Fahnenbuch des Verlags Zollikofer & Co., St. Gallen, (88
Farbtafeln und viele Schwarzweissdrucke) ; Herausgeber A. und B.

Bruckner.
Die Publikation, die sich um ein bisher vernachlässigtes Gut der

Schweizergeschichte anzunehmen versucht, wird eröffnet durch zwei
Geleitworte von Bundesrat Etter und General Guisan; beide weisen
darin auf den doppelten Wart des Werkes hin; beide stellen — mit
Recht — die nationale Bedeutung über den wissenschaftlichen Wert;
denn in der Tat gilt dem heutigen Menschen die Fahne wohl mehtr

im Sinne eines Symbols, als ein Leitfaden durch die Landesgeschichte.
Die wissenschaftliche Leistung mag eher als ein Versuch gelten; sie
steht abseits und gesondert von den Anregungen, die der Betrachter
durch die Leistungen des Verlages selbst erhält: auf der einen Seite

Betrachtungen über den symbolhaften Gehalt einer Fahne überhaupt,
die zu einer nationalen Besinnung hinführen und so einem aktuellen
Bedürfnis Genüge leisten können; auf der anderen Seite die an keinen/

Zeitpunkt gebundene Freude am Bild, am Kunstwerk für sich allein.
Denn fast jede Fahne und jedes Fähnlein kann, wenn es die symbolische
Notwendigkeit erfüllt, durchaus als ein künstlerisches Produkt
angesprochen werden.

Die beiden Herausgeber fassen den Entschluss, das gesamte
Fahnenmaterial der Schweiz aus den mannigfachsten Archiven und Museen
herauszusuchen und zusammenzustellen, um es anhand des geschichtlichen

Ablaufes im Abschnitt „Fahnengeschichte/Landesgeschichte" zu
präsentieren. Die Fahne wird also nicht nur zum Symbol einer äus-
serlich sichtbaren Gemeinschaft der einzelnen Kriegszüge, sondern sie
wird in einem tieferen Sinne zum Symbol der ganzen schweizerischen
Vergangenheit und zum Teil auch der Gegenwart. Zu Anfang stehen
gleich die bei der Schlacht am Morgarten von Uri und Schwyz
getragenen Feldzeichen. Direkt bezeugt sind sie nicht; urkundlich
erwähnt nur der Chronist Johann von Winterthur: „die von Switz mit
ir paner", und erst aus, dem 16. und 17. Jahrhundert datierte Vermerke
an den Fahnen selbst lauten für Schwyz: „Anno 1315 den 16. winter-
monat halfen die von Schwyz mit hilf denen Ury und Unterwaiden
under mir Lüpold hierzogen von Oestreich obsigen am Morgarten",
und Uri: „Diese paner ist gsin am Margarten und1 ze Loppen". Hier
soll auch noch auf zwei weitere bedeutende Stücke der frühen
Schweizergeschichte hingewiesen werden : die ebenfalls von Uri und Schwyz
bei Sempach getragenen Banner, von denen dasjenige von Schwyz
wieder den Vermerk trägt: „Anno MOCCLXXXVI den 9. heumonat
geschah under mir der sig zuo Sempach wider herzog Lüpold Oesfe-
rich. Herzog Lüpold ist selb bliben". Eine besondere Rollie spielen

450



selbstverständlich neben den eigenen auch die fremden, namentlich
die vielen zur „Burgunderbeute" gehörenden Feldzeichen. Der
Gedanke daran ist heute noch faszinierend: ein Beweis für die damalige
Grösse und Machtfülle der Eidgenossenschaft. Neben diesem unver»
gesslichen, gemeinsamen Zusammenstehen eidgenössischer Orte erinnern
wieder andere Zeichen an die individuelle Unternehmungslust
einzelner Abteilungen, wie z. B. das „Süwpaner" des zugerischen „torechten

Lebens" von 1477, oder später dann die Fahnen eidgenössischer
Regimenter in fremden Diensten. Auf diese Weise wird der
Betrachter durch alle für die Schweiz wichtigen Ereignisse der
Geschichte geführt: von Morgarten und Sempach über die Burgunderkriege,

Novara und Dijon zu den Bündner Wirren, den Villmerger-
kriegen und bis zu den neueren und neuesten Zeiten. Jedes
Geschehen besitzt dabei seine besondere Charakterisierung, sein besonderes
Vorzeichen durch die bei den Gelegenheiten geführten Banner und
Fahnen. Dazwischen werden auch weniger geschichtlich bedeutende,
aber dennoch charakteristische Feldzeichen gezeigt, wie die verschiedenen

Juliusbanner, ein Nidwaldner Prunkbanner aus der 2. Hälfte des
16. Jahrhunderts, Kirchenfahnen, Fahnen von Zünften und Gesellschaften
usw. Alle diese Fahnen sind — wenn sie als richtig dokumentiert
erscheinen — reinste und unverfälschte Quellen, die durch eine
einsichtige Interpretation einen neuen und tiefen Einblick in die Vergangenheit

ermöglichen sollten. Diese vollkommene Interpretation aber
erreichen die Verfasser leider nicht. Sie begnügen sich mit einer
möglichst lückenlosen Aufzählung des Materials, erheben die eigenen und
fremden Feldzeichen zu Exponenten vergangener Geschehnisse und
erhalten darüber hinaus, i,m dritten Teil des Werkes, einen Gesamt-*
katalog, der allerdings in einem letzerschienenen zweiten Bändchen
eine Vervollständigung hat erfahren müssen.

So verdienstvoll vielleicht die eigentliche Leistung der Verfasser in
der Zusammenstellung des Kataloges erscheint, so lässt doch die
Darstellung der Fahnengeschichte im Zusammenhang der Landesgeschichte
den letzten Schritt vermissen, der von der blossen Aufzählung zur
neuen Gestaltung führen sollte: die heute leider so verbreitete Scheu,
das Risiko eines individuellen Schlusses auf sich zu nehmen. Diese
Hemmung zu überwinden bleibt dem Betrachter überlassen; er selbst
muss die Synthese herstellen zwischen wissenschaftlicher und
künstlerischer Leistung, zwischen dem Vermittler der Objekte und dem
Objekt selbst: zwischen dem Herausgeber und dem Verleger, der in
einzigartiger Weise anhand von Farbtafeln die Fahnen in fast
naturgetreuer Wiedergabe präsentiert. Diese Leistung des Verlegers ist so
bedeutend, dass der Betrachter unwillkürlich zum Entschlüsse kommt,
tatsächlich Kunstwerke bester Qualität vor sich zu haben; und als
Kunstwerke können einzelne Fahnen deshalb angesprochen werden, weil
eine in ihnen verkörperte Gesinnung symbolischen Inhalts mit durchaus

künstlerischen Mitteln dargestellt wird. Gleichgültig dabei, ob sie
heraldische Formen besitzen, ob traditionsverbundener Schmuck ver-

451



wendet wird, oder ob ganz einfach mit einer einzigen Farbe dem
Ausdruck gegeben wird, was eine Gemeinschaft zusammenzusehliessen

vermag. Erst bei diesem Studium, bei dieser in bestem Sinne
künstlerischen Wertung, wird die Bedeutung einer Fahnengeschichte gegenwärtig

und ihre Entwicklung einleuchtend; erst dann wird die innere
Verwandtschaft des heutigen Hoheitszeichens mit den Bannern von
Morgarten und Sempach deutlich: von ihrer lapidaren Einfachheit, von
ihrer ursprünglichen, oft primitiven Symbolik, die dennoch einen starken

inneren Gehalt vermittelt, von ihrer unverfälschten, ungeschmückten
Kraft aus, geht die Linie über die mehr kunstgewerblich verzierten
Fahnen des 17. und 18. Jahrhunderts zur neuen Vereinheitlichung, zur
fast gedanklich-abstrakten Form in der für alle Teile des Landes gleich
geltenden Fahne der Schweiz von General Dufour und General Wille.
Als zwei der schönsten Stücke der ganzen Sammlung erscheinen in

dieser Hinsicht die bereits erwähnten bei Sempach getragenen Landesbanner

von Uri und Schwyz: Dasjenige von Uri zeigt den bekanntem

Stierkopf auf gelbem Grunde, mit einem weissen Kreuz zwischen den
Hörnern aufgemalt. Die Form des Kopfes wirkt durch eine straffe
Symmetrie; konsequent die flächige Auffassung, reizvoll der
hinzugefügte Nasenring. Auffallend aber erscheint, im Gegensatz zu den
fremden Bannern, die Beschränkung auf das Notwendigste: ein
Expressionismus ursprünglicher Kraft und geschlossenen Eigenwillens; als
besonderer Akzent das in die Breite gezogene Maul. Daneben gilt
aber als eigene Leistung einer hervorragenden Reproduktionstechnik
das Banner von Schwyz: ein gleichmässig blass-rotes, hochrechteckiges
Tuch, das in der besten Weise dazu befähigt ist, eine feierliche
Grundstimmung dieser Betrachtung vergangenen Geschehens zu geben.

Kurt Stiefel.

Ein königliches Spielbuch

„Hier beginnt das grosse Schachspiel, das in Indien gemacht wurde,
und es ahmt nach, wie die alten Könige ihre Heere aufzustellen
pflegten nach Rittern und Fussvolk in festen Schlachtreihen, um ihre
Macht recht zu zeigen, damit sie die Feinde mehr in Furcht
versetzten. Und ehenso zeigt es, wie sie im Felde Vögel und seltsame
Tiere mit sich führten, damit ihnen ihre Leute williger gehorchten
und sie für edler und vornehmer ansahen.

Und in diesem Spiel gibt es einen Vogel, welcher allen andern
Vögeln vorsteht, und obgleich er viele Namen hat gemäss den Sprachen

der Völker, nennen wir ihn so wie er gerade in Indien heisst,
weil dort dieses Spiel zuerst entstand, und dort trägt er den Namen
Aanca. Das heisst soviel wie sehr schöner und furchtbarer Vogel,
denn die Weisen erzählen in ihren Büchern, dass dort wo dieser
Vogel fliegt, kein anderer sich zu erheben wagt...

Denn dieser Vogel ist so gross, dass er den Elefanten in sein
Nest tragen kann und alle die andern grossen Tiere, die er findet;
und er ist sehr schön. Brust und Kehle sind ganz leuchtend, als ob

452



sie Von Gold wären, und Seiten und Flügel sind gelb. Und die
Füsse und d.ie Augen und den Schnabel hat er rot wie Scharlach
und die Krallen ganz schwarz, und auf dem Kopfe hat er eine
runde Federkrone, so wie ein Diadem. Und jedesmal, wenn er
losfliegen will, macht er sich leicht, wie einer, der springen will, und
dann geht er gradeswegs nach jenem Ort, wo er hin will; und in.

dieser Art wird auch seine Figur im Spiel bewegt..
So lesen wir im „Schachzabelbuch König Alfons des Weisen", im

altspanischen Originaltext herausgegeben und ins Deutsche übersetzt
von Arnald Steiger.1) Das „Schachzabelbuch", verfasst um 1283, ist
das letzte der alfonsinischen Werke, das bis jetzt noch nicht
gedruckt vorlag. Professor Steiger war dazu berufen, diesen Text in
die Spannung zwischen Europa und Arabia, in die ganze, Völker,
Kulturen und Kontinente verbindende Weite hineinzustellen, in welcher
das spanische Geistesleben zur Zeit des „weisen Königs" sich bewegte.
Wenig altspanische Texte sind so gründlich ausgeschöpft worden in

sprachlicher, vor allem syntaktischer Hinsicht. Geht einerseits die
Einleitung auf kleinste Einzelheiten der Handschrift ein, so bedeuten
Glossar und „grammatischer Abriss", die hinten angefügt wurden, nicht
mehr nur Erklärung einer Einzelhaindschrift, sondern allgemeine, in
vielen Teilen völlig neue und entscheidende Beiträge des Herausgebers

zur gesamten spanischen Sprachgeschichte. Eine Fülle von
Zeichnungen der Originalhandschrift wurde dem Werk in Reproduktion
beigegeben. Eines der Bilder zeigt König Alfonso (1221—84), genau von vorn,
in der Mitte einer Säulenhalle thronend. Mit magischer Direktheit geht
sein Blick auf den Beschauer zu und durch ihn hindurch ins
Unendliche. Und dieser starre, gedankenverlorene Blick verbindet sich
auf die einfachste Art mit einer zeigenden Bewegung der einen Hand:
der König sinnt und diktiert seine Gedanken einem neben ihm hockenden

Schreiber. Der Schreiber, und hinter ihm ein anderer
literarischer Mitarbeiter, nehmen aber nur die linke Hälfte des Bildes ein.
Rechts meidet sich die laute, lärmende Welt: mehrere Gestalten mit
wirrer, wilder Haartracht drängen vor, die eine sogar auf den Knien
flehend, und ein hoher Beamter muss sie mit beiden Händen, Schweigen

gcb'etend, vom König abhalten. Alfonso, „unter allen Königen des
mittelalterlichen Spaniens, und wahrscheinlich des mittelalterlichen Europas

überhaupt, der literarischste" — Alfonso, der blonde Weise,
abgewendet vom Tumult der Welt, verloren in der stillen Kühnheit seiner

Gedankengänge — könnte man sein Leben gedrängter zeichnen
als diese Miniatur es tut?

*

Die erste Hälfte unseres Buches handelt vom Schachspiel, wie wir es
heute kennen. Mehr als hundert „Schachprobleme" werden hier
graphisch dargestellt und Zug für Zug erklärt. Der heutige Schachspieler
kann sich also das Vergnügen feisten, auf seinem modernen Schachbrett

mit seinem schwarzen Turm oder seinem weissen Läufer genau.

^Verlag Eugen Rentsch, Zurich-Erlenbach.

453



dieselben Züge zu machen wie König Alfonso oder seine Hofleute sie

vor mehr als 650 Jahren machten.
Aber es ist nicht zu verkennen: Spiel und Spielregeln sind bei

Alfonso fast dieselben wie heute, doch das Ganze ist viel
dramatischer, sinngeladen, bedeutungsvoll. Das Schachspiel erscheint als
Abbild des menschlichen Lebens, und jeder Zug erscheint als Handlung
eines Menschen gegenüber einem Menschen. Das drückt sich schon
darin aus, dass bei der graphischen Darstellung der Spielprobleme immer
auch die Spieler beidseits des Brettes gezeigt werden. Es wird uns
nicht nur ein Schema der Situation auf dem Schachbrett gegeben,
sondern da sind Mönche, da sind Novizen, Hofdamen mit extravaganten
Kopfbedeckungen, würdige Araber und verhüllte Araberinnen unter
Jaspissäulen, Maurinnen mit über und über bemalten Fingern, da

sind Musikanten, die Fiedel und Bogen hängen lassen, und Ritter,
die ihre Falken an eine Stange gebunden haben — sie alle sitzen
vor einer „Partie", konzentriert, eindringlich mit den Fingern auf
die Figuren zeigend, ganz eins mit der Spielsituation. Und oft
bekommt sogar das „Schwarz-Weiss" des Spieles seinen ganz
augenfälligen menschlichen Sinn: wenn ein Maure gegen einen Kastilier
spielt.

Aber auch das Spiel an sich erscheint durchaus als menschliches
Drama. „Der König soll auf seinem Thron sitzen mit der Krone
auf dem Haupte und dem Schwert in der Hand, als wenn er Gericht
abhielte oder eine Urteilsvollstreckung veranlasste So wie der König
sich in der Schlacht nicht hinreissen lassen darf, sondern bedächtig
vorrücken muss, um feindliches Terrain zu gewinnen und den Sieg
zu erstreben — so soll der Schachkönig nur von einem Feld zum
andern in gerader Richtung ziehen oder schräg, wie einer der sich
nach allen Seiten umsieht und überlegt, was er tun soll." „Der
Fähnrich (das ist die Dame) verfügt auch über grosse Vorzüge,
denn er steht dem König näher als die andern Figuren, die ihn
schützen Ausserdem schaut und schlägt er vor- und rückwärts ..."
Die Bauern können unter gewissen Umständen zu Königinnen
werden: „Und das bedeutet, dass man aus geringem Stand zu den
Höheren aufsteigen kann."

Besonders kennzeichnend ist die Art, wie die einzelnen Züge
angeben werden. Unsere moderne Formel „Schwarz : S d 3 X f 2 -f- ;

Weiss : T d 2 x f 2" lautet hier noch folgendermassen : „Schach bieten

mit dem schwarzen Springer, indem der weisse Bauer genommen
wird, der im zweiten Feld des weissen Läufers steht; und der König
muss ihn (den schwarzen Springer) wohl oder übel mit seinem weissen

Turme nehmen." Jede Feldreihe wird also einer Schachfigur als
persönliches Eigentum zugeschrieben: „im zweiten Feld des weissen
Läuf ers". Ja, oft treten auch die Figuren nicht im eigenen Namen
auf, sondern als persönliches Eigentum ihres Königs: nicht „der weisse
Turm nimmt den schwarzen Springer", sondern „der weisse König
nimmt den schwarzen Springer mit seinem weissen Turm." Der

454



König „spielt mit seinem Läufer", er „tritt ins dritte Feld seiner
Dame ein". So ist alles persönlich gehalten. Jeder einzelne Zug
wird übrigens als „iuego", als ein ganzes „Spiel" bezeichnet — jeder
Zug erscheint als bedeutsame Entscheidung über eine ganze Reihe
menschlicher Schicksale.

*

Alfonso will jedoch nidit nur das Schach, sondern überhaupt alle

„Sitzspiele" behandeln. Schach wird nur zuerst und besonders
ausführt.ch behandelt, weil es auch besonders „vornehm und kunstreich"

sei. Dann aber kommen Würfelspiele und Brettspiele an die
Reihe — und der Ueberraschungen werden immer mehr. Schon bei
den Würfelspielen offenbart sich ein Zahlen,gefühl von seltsamer und
Staunen erregender Feinheit, eine eigentliche Kunst, Zahlen aufeinander

zu beziehen. Es handelt sich nicht nur darum, „mehr" zu
werfen als der andere, sondern zum Beispiel darum — in einem
Spiel mit drei Würfeln — dass zwei Würfel, zusammengenommen,
gleichviel Augen zeigen wie der dritte; das Spiel dreht sich also
nicht um die Quantität, sondern um eine bestimmte numerische
Beziehung. Vor allem aber treten die Zahlen immer als Qegensatzpaare
auf: bei drei Würfeln besteht Entsprechung zwischen den Wurfsummen
18 und 3, 17 und 4, 14 und 7 usw.. Ebenso bei zwei Würfeln: „Und
wenn er zweimal 6 wirft oder 6 und 5 oder das Gegenstück
dieser be'den ' Würfe, d. h. 2 und As oder zweimal As..." Gewöhnliche,

quantitative Zahlenmystik — etwa die Vorliebe für 3, 7, 12, die
wir übrigens auch im „Schachzabelbuch" ständig antreffen — erscheint
blass und flach neben dieser rythmischen und beziehungsreichen Kunst,
Zahlen in Paare und Gleichungen zu ordnen.

Bei den Brettspielen überrascht die Vielgestaltigkeit, die strömende
Fabulierlust, die zum Beispiel ins sogenannte „Grosse* Schach" mit
144 Feldern die köstlichsten Tiere einführt, die einer erdenken mag.
Die Beschreibung des Vogels Aanca haben wir eingangs- zitiert. Aber
noch weitet sich der Horizont: schon das „Schach der vier
Jahreszeiten" mutet an wie eine „Erklärung der Welt" — eine
Variante dieses Spiels heisst denn auch ,,el mundo". Jeder der Jahreszeilen

entspricht eines der vier Elemente, ein bestimmter Körpersaft
des Menschen und eine bestimmte Farbe. Und der Kosmos » wird auch
wirklich noch als Ganzes einbezogen. Die Gesamtheit der Gestirne
mit ihrem geheimnisvollen Kräftespiel ist es nämlich, welche im
„Astronomischen Schach" zum greifbaren Bilde geformt erscheint. Sieben
Spieler sind es hier, welche die sieben Himmel vertreten, ,in denen
sich die sieben Planeten befinden".

Das ganze Werk beschreibt also eine einzige, kaum gebrochene,
aufsteigende Linie. Vom Schach im engern Sinn, das allein „mit dem
Verstand gespielt wird", über die Würfelspiele, wo „nur das Glück"
entscheidet, gelangen wir zur Synthese: den Brettspielen, die Figuren
haben wie das Schach, aber zugleich auch Würfel, und deren Verlauf

daher sowohl vom Glück als vom Verstand abhängt. Innerhalb

455



der Brettspiele tritt dann nochmals eine Steigerung ein: Fabeltiere treten
auf, die grossen kosmischen Zusammenhänge werden deutlicher im

„Jahrzeitenspiel" und finden schliesslich ihren klaren Ausdruck in

jenem letzten Spiel, welches „nach astronomischen Oesetzen" vor sich

geht und nichts Geringeres als das All darstellt.
Es scheint, als sollte „der ganze Kreis der Schöpfung"

ausgeschritten werden. Das „Schachzabelbuch" zeugt von einem eigentlichen

Hunger nach Zusammenhang und Vollständigkeit. Immer neu
wird durch Vor- und Rückweise, durch Vergleiche, durch Zusammenfassung

des bisher Gesagten der allgemeine Ueberblick hergestellt. Was
recht eigentlich erstaunlich ist für die Zeit, in welcher die Verfasser
lebten, das ist ihr klares Wissen von allem, was sie in ihrem Text
schon gesagt haben und noch sagen wollen. Kein sorgloses Immer-
weiter-schreiben ohne Aufbau, voller Wiederholungen, immer nur des

gegenwärtigen Satzes bewusst — sondern Konstruktion, Disposition,
„in den vorangegangenen Büchern haben wir... Diese Art von Würfeln

wurde schon früher erklärt... Und wir beginnen zunächst..,"
Wunsch nach Uebersicht und Zusammenhang, vor allem aber nach

Vollständigkeit. Es ist nicht blosse Form, wenn am Anfang des Werks
alle Spiele, die es gibt, kategorienweise aufgeführt werden. Der Text
betont an jedem möglichen Orte, dass er alles enthält, was über die
betreffende Materie auszusagen ist — und er versucht auch wirklich,

alles auszusagen. Am auffallendsten ist das bei' den Würfelspielen,

wo jede mögliche Wurfkombination einzeln aufgeführt wird:
drei Würfel ergeben „7 Augen bei 5 und zweimal As oder 4, 2 und
As oder 3 und 2,2 oder zweimal 3 und As. 8 Augen gibt es bei...
9 Augen Und in soviel Variationen, wie wir oben gesagt haben,
können die Würfel fallen, aber weitere gibt es nicht."

Der Wunsch, enzyklopädisch „alles" zu erfassen, ist die Triebfeder
aller alfons nischcn Werke; sollte nicht die „General Estoria", die
unvollendet überliefert ist, „alles umspannen, was die damalige Zeit an
Länder- und Völkerkunde, an Geisteswissenschaft und Sittengeschichte
nutzbar zu machen in der Lage war"? Beziehungen schaffen,
Zusammenhänge schaffen, Uebersicht schaffen — zugleich aber die einzelnen
Dinge mit erschöpfender, mit unausweichlicher Gründlichkeit behandeln,
sie für alle Zeiten einfangen im magischen Netz des Wortes — bis
schliesslich die Welt vollständig ausgesagt sei: das ist Alfonsos königliches

Ziel. Kurt Sulger

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 4 17 85, Postcheckkonto VIII 6031

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8 Zürich, Tel. 4 17 85

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil Tel. 95 6060
Printed in Switzerland

456


	Kleine Rundschau

