Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 11 (1943-1944)

Heft: 7

Artikel: Wozu Bachofen?

Autor: Kerényi, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759466

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wozu Bachofen?
Von Karl Kerényi

IL.

,lch bin fiirs ganze Leben reicher geworden, ohne doch
eine einzige unbekannte Inschrift mit nach Hause gebracht
zu haben” — sagt Bachofen von seiner griechischen Reise
mit einer deutlichen Anspielung auf den Inschriftensammler
Mommsen. Seine Begegnung mit Griechenland hatte einen
ganz anderen Charakter: einen durchaus personlichen und be-
zog sich nicht auf Teile oder Einzelheiten, sondern auf das
Ganze und Wesentliche. So kénnen nur Erkenntnisse, die auch
das Ganze oder doch das Wesentliche betreffen, nicht aber Ein-
zeldeutungen bestiatigt werden — bestitigt, falls man solche
Erkenntnisse mitbringt und auf klassischem Boden das Wie-
dererkennen des einmal schon Erkannten erlebt. Das war der
Fall Bachofens. Der Beweis der wissenschaftlichen Richtig-
keit seines Erlebnisses lasst sich nie durch das Aufzeigen von
Uebereinstimmungen mit Greifbarkeiten erbringen, sondern nur
durch das Mitmachen des Wiedererkennens, dessen erste Be-
dingung ist: dieselbe erste Erkenntnis zu haben. Da es sich hier in
der Tat um eine erste Erkenntnis im Sinne einer menschli-
chen Urerkenntnis als der Grundlage von Bachofens Auffas-
sung von der ganzen Antike handelt, ist dies auch moglich.
Werden wir uns vor allem nur dessen bewusst, dass wir jene
Urerkenntnis auch haben: das menschliche Wissen um ein uran-
fangliches Gliick, an dem wir alle teilhatten... Man hat auf
dieses Wissen metaphysische Lehren und psychologische Heil-
verfahren aufgebaut: Bachofen sucht das Verstindnis der An-
tike von ihm aus.

Er driickt es am Anfang seiner Schilderung der altesten
Volkerbewegungen in Italien (Gesammelte Werke I) so aus,
dass Gott das Gliick goldener Zeiten keinem seiner Vol-
ker verweigert haben kann. Zur Urerkenntnis passt die mytholo-
lische ‘Ausdrucksweise am besten: hier die ,,goldene Zeit”.
Bachofen bleibt insofern bei der christlichen Lehre von die-
ser Urzeit, als er die Ursprungssituation, auf die sich jene

428



Urerkenntnis bezieht, als Nihe des alleinigen Gottes fasst.
Schreibt er dem gliicklichen Zustand in dieser Ursituation auch
Bewusstsein zu, wie er dies in seinem griechischen Reise-
tagebuch tut, (erinnern wir uns an seine Aufzeichnungen wih-
rend der Uebernachtung in Megara!) so muss er folgerichtig
auch einen Urmonotheismus annehmen. ,,Wieviele der Gotter
begegnen uns hier, Ja wie vielgestaltig, und wie mit man-
chen Beinamen tritt ein und derselbe Gott auf. Und doch hat
in ihnen allen das Altertum, gleich uns, nur eine Gottheit
angebetet. Siehe ndher zu, und du wirst in jeder der polythei-
stischen Gottergestalten den Monotheismus finden. Im Grunde
genommen liegt in jedem der Gebilde die ganze Fiille der
Gottheit zur Einheit gestaltet vor uns”. Diese Worte stehen
in der ausgearbeiteten Reisebeschreibung, zum Gebrauch einer
,,befreundeten Familie”, wihrend es in der autobiographischen
Skizze mit einer freieren Ausdrucksweise heisst: ,In allen
hohen Dingen dachten die dltesten Menschen richtig und gross,
wie man es von denen zu erwarten berechtigt ist, die ihrem
ewigen Ursprung noch nahe stehen”.

So wird jene Situation angegeben, von der aus fiir Bachofen
das Wesentliche an der Antike verstindlich wird. Er geht
davon aus, dass das Altertum dem einmaligen Schopfungsakt
Gottes ndher steht als wir. Das romische Altertum, ja schon
das Homerische, erschien freilich auch ihm als etwas verhilt-
nismassig’ Modernes, ,,der Schlusstein einer tausendjihrigen
Kultur”, Er macht auch einen entscheidenden Unterschied zwi-
schen der ,,Jugendfrische der ersten Existenz’” und dem spiten
Altertum (Griabersymbolik). Es will ihm aber scheinen, als
wire es ,der frithere Mensch’” iiberhaupt, der ,das Gefiihl
seines erhabenen Ursprungs noch fester bewahrend, in allen
Dingen weniger den Augenblick als die Ewigkeit beriicksich-
tigt, und es darum vermocht habe, allen seinen Werken das
Geprige der Unsterblichkeit aufzudriicken”. Doch bleiben Grie-
chen und Romer nicht bloss mit dem Gefith! in der Nihe
jenes ,erhabenen Ursprungs”. Er ist eben der ,,ewige Ursprung”,
der antike Mensch bewahrt seine Verbindung mit ihm durch
sein eigenes, in der Form des Staates verwirklichtes Dasein, wel-
ches die Vollkommenheit des Urzustandes gewissermassen fort-
setzt oder doch fortsetzen sollte. Diese Ueberzeugung Bachofens

429



steht schon in seiner Antrittsrede fest und bleibt sein politisches
Ideal. ,,Dem Altertum war im Staate alles enthalten; die Reli-
gion selbst hatte keine von ihm gesonderte, unabhingige Exi-
stenz. Diesen Glauben hat sich das Altertum wohl aus den er-
sten Zeiten des Geschlechts erhalten und uns in demselben einen
Beleg fiir die Wahrheit iibermacht, dass der Anfang der Zei-
ten keinen staats- und rechtslosen Zustand in seinem Schosse
barg, sondern Mensch und Staat in vollkommener Durch-
dringung und hochster Harmonie zeigte... Der Staat ist al-
so der innersten Natur des Menschen selbst entnommen. Er
ist nicht Erfindung eines verdorbenen Geschlechts, nicht der
Deckmantel unserer Schadhaftigkeit; er ist vielmehr die Ver-
korperung der besseren Menschennatur; nicht ein Damm ge-
gen grosseren Verfall, sondern die Verbriiderung zur Erreichung
der hochsten Zwecke, eine Vereinigung aller bessern Krifte in
jeder Wissenschaft, jeder Kunst, jeder Tugend, jeder Vollen-
dung! Da aber das Ziel einer solchen Verbriiderung nicht in
einer (ieneration, nicht in vielen erreicht werden kann, so ist
der Staat nicht bloss die Verbriiderung der lebenden Menschen,
sondern der Lebenden und der Toten und derer, die noch ge-
boren werden! — Jeder einzelne Staat ist fermer bloss eine
teilweise Verbriidderung der ganzen Menschheit, ein Glied zur
Bildung der grossen Kette, welche die niedern mit den hdéhern
Naturen, die sichtbare mit der unsichtbaren Welt verbindet!”’

Die Tatsache, dass diese Staatslehre Bachofens sich in wesent-
lichen Punkten wortlich an diejenige von Edmund Burke an-
lehnt?), zeigt nur, dass er eine Idee, die ihm menschlich eben-
so unmittelbar eigen ist, wie jenem englischen Gegner der
franzosischen Revolution, in der antiken Form des menschli-
chen Daseins wiedererkennt. Kein Historiker wird sagen, dass
dieses Idealbild eines archaischen Staates in seinen allgemeinen
Ziigen aus antikem Gesichtspunkte falsch gezeichnet wiare. Man
wird den Sinn Bachofens gerade fiir diese Form der menschlichen
Existenz nicht leugnen diirfen. Wie unmodern bleibt er, wie
archaisch — gerade auch von den modernsten Staatstheorien
aus gesehen — wenn er in seinen politischen Betrachtungen
(Gesammelte Werke I) in christlicher Ausdrucksweise , Ueber

2) Erwiesen durch H. Barth, Neue Ziircher Zeitung 238. 4. 1043,

430



die Liebe in den biirgerlichen Verhiltnissen”” spricht! Welch
eine miitterliche Seele offenbart sich bereits in dieser, einem
ganz engen Freundeskreis zugedachten, privaten Schrift! Bach-
ofen ist in der Situation der Ursprungsnihe, im nichstbesten
Zustand nach dem anfianglichen Gliick, dermassen heimisch, wie
kein anderer Kenner des Altertums. Den Grund seiner Zu-
stindigkeit gibt er selbst in zwei axiomatischen Bemerkungen
an, Die eine steht in dem ausgearbeiteten griechischen Tage-
buch: ,Kraft zur Gestaltung haben immer nur ganz kleine
Genossenschaften., Mitten in einer ungeheuren Masse kann sich
niemand bewegen, das Massenhafte liebt der frische Geist nie.
Ist aber das Leben in den einzelnen Organismen abgestorben,
dann gebiithrt ihnen der Friede des gemeinsamen Grabes, und
das ist Rom der alten Welt geworden, durch Zeus ewigen
Ratschluss. Wer wird es der unsrigen sein?”’ Und wir lesen
in seiner selbstbiographischen Skizze: , Festgewurzelt steht man
nur im heimatlichen Boden. Die grossen Erfahrungen des Le-
bens konnen nur da gemacht werden, denn die Geschicke der
Familien und Staaten vollenden sich nicht in einem Leben,
sondern nur in einer ganzen Reihe aufeinanderfolgender Ge-
schlechter”.

So spricht der aristokratische Biirger der reichen und freien
Stadt Basel, wo alle Essenzen der Hochkulturen Europas in
den Bibliothekzimmern, den Kunstsammlungen der Familien und
den Kellergewdlben voll edelster Weine das geheime Glithen
eines versuchungsvollen geistigen Lebens unter der Asche eines
grauen Daseins nidhren.. Keine Ursprungsnihe mehr und doch
auch von dieser etwas in der unendlich vielschichtigen, in
den intimsten Augenblicken bis zu den tiefsten Tiefen durch-
leuchteten patrizischen Birgerkultur.. Ein komplexer und fei-
ner , Orgarismus’ ist es, dessen Erfahrungen Bachofen nach den
Griber- und Triimmerfeldern klassischer Landschaften mitbringt,
um die Mysterien seltsamer Wiedererinnerungen zu feiern. Der
verdienstvolle Herausgeber der zweiten Auflage der ,Aribersym-
bolik”, der Basler C. A. Bernoulli, weist in seiner Vorrede
darauf hin, dass das alte Basel, auch ausserhalb der Pfalz
mit ihrem Kreuzgang eine Stadt voller Griber war: ,Vielfach
waren die alten Stadtkirchen noch von ihren Gemeindekirch-
héfen umgeben oder enthielten solche in ihrem Choranbau.

431



In den Winkeln der Stadtumwallung oder an den Wangen
alter Tore zogen sich tiefeingesunkene Gottesicker hin mit
efeuersticktem, halbwegs einfallendem Mauerwerk, das die un-
sigliche Stimmung trostvoller Verginglichkeit unvergesslich ein-
friedete”. Und doch stammt Bachofens entscheidendste Le-
benserfahrung — und zugleich Todeserfahrung: ,Denn diese
beiden Begriffe, Leben und Tod, gehoren zusammen, ja, es
kann keiner ohne den andern gedacht werden” (Griechische
Reise) — nicht aus seiner Vaterstadt, sondern vom Boden seiner
ngeistigen Heimat’”, aus Rom. Da erlebte er die Bestitigung
seines eigensten ererbten Wissens, das Auflodern des mitge-
brachten Funkens jener Urerkenntnis, die er in seinen grossen
Biichern zeigen und im Aschenberg einer humanistisch-altbasle-
rischen Riesengelehrsamkeit wiederum gewissermassen verheim-
lichen wird.

#

Der Historiker, der in den Gesammelten Werken die ,Ael-
testen Volkerbewegungen’” wieder herausgab, mochte unange-
nehm genug davon berithrt sein, dass da nach der gliubi-
gen Erwidhnung der goldenen Urzeiten eine Auslassung gegen
die kritische Behandlung der antiken Tradition iiberhaupt folgt:
,Ueberlieferungen, die beinahe zu dem Anfang der Dinge hin-
aufsteigen, dem Masstab gewdhnlicher Glaubwiirdigkeit zu un-
terwerfen, ist Torheit; sie anzufechten, fehlt jeder Anhalts-
punkt. Nicht darauf, vielmehr auf die Bewahrheitung ist die
Forschung zu richten; nur eine solche verspricht Gewinn. Wo
in grossen Schicksalen der Finger des Allméchtigen sich deut-
licher kundgibt als sonst, da ist unverdorbenen Geschlechtern
die lebendige Wechselwirkung von Himmel und Erde inniger
Glaube und auch den gréssten Geschichtsschreibern des Al-
tertums kein Aergernis”. Unwillig bemerkt der Herausgeber:
»Abgesehen davon, dass es sich bei den fraglichen Vélker-
bewegungen nicht um ,den Anfang der Dinge’ handelt, be-
ruht dieser Einwand auf einer Verkennung der von Niebuhr
begriindeten kritischen Forschung, die ja nicht auf Entwertung
des Ueberlieferten abzielt, sondern Einsicht in sein Zustande-
kommen gewinnen will”’. Fiir Bachofen aber ist nichts so
wichtig als gerade ,der Anfang der Dinge’. Als einer, der

432



gleichsam noch den Nachgeschmack der Siisse des Urzustan-
des in seinem Munde hat, glaubt er fest an die Méglichkeit
eines ununterbrochenen Zusammenhangs mit dem Uranfang. Da-
durch wird seine Wertung der Tradition bestimmt. Die Ueber-
lieferungen von den gottlichen Urspriingen Roms und der anti-
ken Staaten sind ihm dazu da, um iiber ihre Ursprungsnihe
hinauszugelangen: in der Richtung nach dem ,ewigen Ur-
sprung’’ hin. Hier ist ihm — das sagt er in der Ein-
leitung zum ,Mutterrecht” ausdriicklich — Mythologie eben-
so recht wie Geschichte. Da ihm ,,die zuverlissigste, der Fil-
schung am wenigsten ausgesetzte Art der Tradition’” die reli-
gitse ist, tritt er ihr, wo sie wenigstens die dussere Form
einer historischen Erzihlung aufweist, mit einem absoluten
Wortglauben entgegen. Wo dies nicht der Fall ist, versucht
er ihre besondere Sprache zu verstehen. Dazu beniitzt er die
Hilfe jener besonderen Gruppe der Monumente, die seiner
Ueberzeugung mnach in eine noch dltere Periode zuriickreicht,
als das antike Staatswesen: ndmlich das Grabwesen.

Bachofens theoretische Ueberzeugung kann man wiederum
am besten durch seine selbstbiographische Riickschau kennen-
lernen, Er weist darauf hin, Griber seien nomadischen Zu-
stinden das erste und einzige Feste, wie denn auch Agathyrsus
der Skythe, bei Herodot, dem Darius erkldrte, zum Stehen werde
er seine Nomaden erst dann bringen, wenn er ihre Griber
angreife. Fiir Tote habe man eher gebaut als fiir Lebende..
Nur glaube man nicht, dass Bachofen zu solcher Ueberzeugung
durch chronologische Untersuchungen iiber das Alter der ihm
bekannt gewordenen Griber gelangt sei. Es liegt da vielmehr
die Begegnung der Begegnungen zugrunde, das Zusammen-
treffen dessen, was Bachofens Genialitit von Miitterlichkeit,
von urzeitlicher Liebe und anfinglichem Gliick enthilt, mit dem
was ein antikes Grab vom zeitlosen Stoff des Lebens und des
Todes, ihrer Vorbedingungen zu jeder Zeit, vergegenwirtigt.
Dieser Stoff, das Hauptthema aller grossen symboldeutenden
Werke Bachofens, ist, wenn auch nicht der ,ewige Ursprung”,
den er als den Schépfer von der Schopfung trennt, so doch
zeitloser Ursprung und gehért zu derselben Kategorie der
Denkbarkeiten, wie die ,letzten Dinge” in der Fassung eines
bekannten Basler Theologen unserer Tage.

433



,Von Endgeschichte, von Endzeit wiirde nur der reden, der
vom Ende der Geschichte, vom Ende der Zeit reden wiirde.
Aber wiederum von ihrem Ende, so grundsitzlich, so schlecht-
hin verstanden, von einer Wirklichkeit so radikal iiberlegen
allem Geschehen und aller Zeitlichkeit, dass er, indem er von
der Endlichkeit der Geschichte, von der Endlichkeit der Zeit
redete, zugleich von dem reden wiirde, was alle Zeit und
alles, was in der Zeit geschieht, begriindet. Endgeschichte
miisste fiir ihn gleichbedeutend sein mit U r geschichte, die
Grenze der Zeit, von der er redet, miisste die Grenze aller
und jeder Zeit, und damit notwendig der Ursprung der
Zeit sein.” So kommt man— beispielsweise — im Gedanken
iiber die Zeitlichkeit des Ursprungs hinaus®). Nur geht es bei
Bachofen weder um das Denken, noch um das Greifen,
sondern eben um die Begegnung mit dem realen Kern des
antiken Daseins, um jenen kiirzeren Weg der Erkenntnis, von
dem er gelegentlich seines Besuchs der Grédberstidte in der
Riickschau sagt, er werde mit der Kraft und Schnelligkeit
der Elektrizitit durchschritten. Er sei der Weg jener beson-
deren Art der Phantasie, ,welche, von der unmittelbaren Be-
rithrung mit den alten Resten angeregt, ohne Mittelglieder das
Wahre wie mit einem Schlage erfasst’”’. Nicht das geschichtlich
sondern nur das zeitlos Wahre kann auf diese Weise erfasst
werden, die dem Dasein zugrundeliegende Idee. Zu ihr findet
Bachofen durch die antiken Griber seinen Zugang unmittelbar
und braucht kein Medium zwischen dem Anfinglichen und sich
selber aufzuweisen.

Das Anfingliche — als Zustand gefasst der gliickliche Ur-
zustand, als Stoff der Grundstoff des Lebens und des Todes
— bleibt wortlos, sein einzig adiquater Ausdruck ist das Symbol.
,In den Gribern hat sich das Symbol gebildet, jedenfalls auch
am lingsten erhalten, — so lesen wir in der eben zitierten
selbstbiographischen Schrift. — Was am Grabe gedacht, em-
pfunden, still gebetet wird, das kann kein Wort aussprechen,
sondern nur das in ewig gleichem Ernste ruhende Symbol
ahnungsreich andeuten. Durch und durch war das Altertum
symbolisch, am lingsten und tiefsten in seiner Kunst. Dass

%) K. Barth: Die Auferstehung der Toten, Miinchen 1924, S. 58,

434



die Romer aus ihrem Rechtsleben die Symbolik entfernt, zeigt,
wie jung sie sind der tausendjihrigen Kultur des Ostens und
selbst Italiens gegeniiber, rechtfertigt aber noch lange nicht,
sie als Rationalisten zu bezeichnen, wie Mommsen das in sei-
ner Religion und in seinem Altertum so tief und fest gegriin-
dete Volk mit frevelhaftem Ausdrucke benennt”’. Damit stellt
Bachofen zwei Stufen der Ursprungsnihe auf: die spatere des
Staatswesens und die frithere des Grabwesens. Er vergisst da-
bei auch der Kunst nicht ganz. ,Philologie ohne Umgang mit
den Kunstwerken bleibt ein lebloses Skelett” — dieses wahre
Wort stammt von ihm. Er selbst aber bleibt mit seinem Er-
leben und Nachdenken innerhalb jenes Urstoffes, aus dem,
wie jedes Geistige, so auch die ewigen Werke der Kunst
hervortreten. Bei der Begegnung iiberspringt sein Sinn wegen
des gottlichen Ideengehaltes die Gestaltung. Beim Besuch etrus-
kischer Griber in 6den, abgelegenen Gegenden wird er- eben
dieser Entdeckerfreude teilhaftig: des Wiedererkennens des
einmal Gekannten und Verlorenen, sei es Idee — oder Gliick.

Die Idee ist in der nie ganz zu iibersetzenden Symbolik der
antiken Griber wortlos da. Und das Gliick? Wir kommen damit
zu jener unsagbaren Wirme der Griaberstimmung auf klassi-
schem Boden, von welcher kein Gottesacker nordlicherer Ge-
genden eine Ahnung erwecken kann. ,,Castel d’Asso, Norchia,
Bieda, Toscanella, Corneto — so berichtet Bachofen iiber die
etruskischen Griberstidte — erregen nicht die traurigen Ge-
fithle wie neuere Stitten menschlicher Verginglichkeit. Gleich-
wie an die Ruinen Roms kniipft sich auch an jene nur der
Gedanke des endlich notwendigen Aufhorens aller menschli-
chen Dinge. Kein schmerzliches Gefithl mischt sich in die
Betrachtung des natiirlichen Ganges der Entwicklung..” Es
sind nun aber gerade auch Bilder des natiirlichen Ganges der
Lebensentstehung, welche den Betrachter an den Winden der
Grabgebiude begriissen. Nicht nur die Symbole der Zeugung.
Von drei Gemilden des Columbariums in der Villa Pamfili,
dessen Besuch, wihrend seines ersten Jugendaufenthaltes in Rom
von Bachofen oft wiederholt, den gréssten Eindruck auf
ihn machte, schreibt er in der ,Gridbersymbolik’’: ihr beson-
derer Verschluss im Miinchener Antiquarium sei ritlich ge-
wesen., Neben tiefsinnign kontemplativen Szenen erscheinen da

435



grob sinnliche Darstellungen. Und dann die Rolle der Wasser-
pflanzen und Sumpfvogel: die Andeutungen eines Daseins in
tiefster, sumpfiger Stofflichkeit, und zugleich der umfassenden
Gegenwart des Hoheren, des Himmels! Der Glanz des sich
zum Tode erzeugenden und durch denselben Tod in die Ewig-
keit einmiindenden Lebens dringt da uberall durch. Wenn-
gleich an spidten Denkmilern, ist all das fiir Bachofen Zeug-
nis des Anfinglichen.

Wire dieses Anfingliche fiir Bachofen nur jene gottliche
Idee des Urlebens gewesen, die sich im antiken Dasein, im-
mer geistiger werdend, entfaltete, doch so, dass sie gleich-
sam ein glithender Kern unter der kiihlen Oberfliche jede
Schopfung des Altertums durchwidrmte: so hitte er damit
schon die Urspriinglichkeit der griechischen und roémischen
Klassik fassbar und von jeder spiteren Klassik unterscheid-
bar gemacht. Fiir ihn war indessen der ,ewige Ursprung”,
wie er dies in seiner Autobiographie betont, der ,ausser-
weltliche Schopfer’”, seine Schopfung aber nicht ausserzeit-
lich, sondern das Anfingliche bereits Zeitliches: es war fiir ihn
das Schopfungszeitliche. Um zu diesem Schopfungszeitlichen,
diesem zeitlich Ursprungsnichsten zu gelangen brauchte er doch
Medien. Nicht bloss eine wortlich geglaubte geschichtliche Tra-
dition, die beinahe an den Anfang der Dinge hinaufreichte,
sondern auch eine {iberlieferte Lehre vom goéttlichen Sinn des
Lebens. So wurden bei ihm die Symbole zu gewéhlten Zeichen
fiir die vom Menschen im Denken iiber das Leben und die
Dinge der Natur erkannten Ideen. Sie sind deshalb fiir Bach-
ofen auch iibersetzbar — wenn ein Wort, wie ,,Stoff” wirk-
lich als Uebersetzung der dem Sumpfleben entnommenen Ur-
bilder, der Symbolen des Urlebens gelten darf. Und es
musste zwischen der gesetzlosen Promiskuitit jemes Sumpf-
lebens und dem patriarchalen Staatswesen des uns bekannten
Altertums ein ganzes Zeitalter aus der Tradition herausge-
deutet werden: das Zeitalter des urlebenswarmen und doch
geregelten Gliicks — des ,,Mutterrechts’”. Ein Beweis der
Fihigkeit Bachofens aus der wahrlich miitterlichen Tiefe
seiner Menschlichkeit heraus dem Realen zu begegnen ist
die Bestitigung, die seine Herausdeutung durch Parallelen der
Volkerkunde erfahren hat, und die Konkretisierung seines Fun-

436



des durch die Beobachtungen grosser Ethnologen wie Leo
Frobenius und Bronislaw Malinowski. Allerdings nicht, wie
Bachofen annahm, als eine endgiiltig iiberwundene Erschei-
nung der Urzeit, sondern als eine zeitlose Form unter den an-
deren zeitlosen Formen des menschlichen Daseins.

%

Wozu Bachofen? Wie unmoglich erscheint diese Frage, so-
bald hinter diesem Namen kein Handbuch zum Gebrauch geist-
gegnerischer Dunkelminner, sondern die aristokratische Per-
sonlichkeit eines kindlich-miitterlichen Genius erscheint, der ins
Lebendigste zu dringen vermag ohne sich vom Geistigsten ab-
zuwenden, , Es muss die Zeit kommen, in welcher der Ge-
lehrte seine Studien iiber ihr Verhdltnis zu den héchsten Din-
gen ernstlich zur Rede stellt und sie hierzu in eine richtige
Stellung bringt’’: so schreibt er in seiner selbstbiographischen
Riickschau vor der ,Griabersymbolik” und dem , ,Mutterrecht”.
In seinem Sinne diirfte, ,wenn die materielle Richtung, wel-
che die Welt nimmt, zur Herrschaft gelangt, die Wissenschaft
wieder ein Priestertum werden, das, staatlicher Unterstiitzung
entbehrend, zu Privatmitteln und Privattiatigkeit jeder Art seine
Zuflucht nehmen muss. Dann erst wird es moglich sein, jenes
Ideal (das Ideal eines wahren Humanismus) zu verwirklichen
und dem literarischen Proletariat mit allen iibeln Folgen, die
daran hidngen, erfolgreich an die Wurzel zu gehen’”. Ein Kenn-
zeichen solches literarischen Proletariats ist eben: auch die
feinsten und einzigartigsten Offenbarungen des Geistes mit
groben Schlagwoértern, wie der ,,Vitalismus’’ einer ist, zu fassen,
um dann fiir oder gegen derartige selbstgemachte Schemen
kimpfend sich zu behaupten. Durch dieses Verfahren ver-
teidigt sich geistige Minderwertigkeit gegen die Grossen, die
ihr wesentlich unfassbar bleiben. Dies wurde auch Bach-
ofen mnicht erspart.

Es ist sogar zu befiirchten, dass dieser Art des einseitigen
Umgehens mit Bachofens geistigem Erbe auch die Gesamtaus-
gabe kein Ende setzen wird. Die Deutungen, welche, von der
Lebensbahn des Deutenden aus gesehen, nur die Marksteine eines
einmaligen geistigen Weges sind, werden allzuleicht stofflich,

437



als Bausteine, betrachtet, ausgewihlt, beniitzt oder verworfen,
obwohl es nicht auf sie ankommt, sondern auf den Weg selbst,
auf die Bewegung in der Ruinenlandschaft, genannt: antike
Tradition, auf die Berithrung mit ihr als Stoff. So meint es
auch Bachofen, wenn er sagt — um mnoch einmal seine Auto-
biographie zu zitieren — er anerkenne in allen Dingen allein
den Stoff als Lehrmeister., Der eigentliche Weg-Weiser ist er
selber, der Vor-Géanger, nicht etwa jene Marksteine. Den Weg
aber, den er weist, muss man von Anfang an selbst gehen.
Ein Weg der Begegnungen ist keine immer wieder anwendbare
,Methode”, wie man den wissenschaftlichen ,,Weg’” griechisch
nennt, kein Weg der von anderen fiir uns endgiiltig festge-
setzt wurde, und doch ist er so lehrreich, wie nur der Weg
eines wahren Einzelgingers in seiner individuellen Unwieder-
holbarkeit sein kann. Bachofens Fahrt zu den ,,Miittern’ ver-
folgen bedeutet noch nicht, diese Reise auch machen. Es
ist aber schon viel, ihn — ehe wir den eigenen Weg be-
treten — begleiten zu konnen,

Ich schliesse mit einem Bekenntnis. Ich bin den Heraus-
gebern der gesammelten Werke ungemein dankbar, dies wenig-
stens nel mezzo del cammin, den ich als eigenen Weg
zuriickgelegt habe, tun zu diirfen. Wenn die neue Ausgabe
leider auch nicht ganz auf Bachofens personlichen Weg ein-
gestellt ist und auf den ersten Band — mnach dem Plan —
nicht die Reiseaufzeichnungen aus Griechenland und Siidetru-
rien mit der Autobiographie folgen lisst, wie es chronologisch
richtig wire, sondern sogleich das , Mutterrecht”’, so geniesst
man doch endlich ungestort das Wehen eines Geistes, welches
nicht zum Treiben der Miithlen anderer — auch nicht unserer
eigenen — eingefangen werden kann. Wihrend meiner Stu-
dienzeit war Bachofen einem jungen Philologen unbenannt und
unbekannt. Dem Altertumsforscher, der seinen Weg mittels
der Ergebnisse der kritisch-historischen Schule — sie priifend
und mit dem Stoff vergleichend — suchen musste, konnte
er, obschon gelesen, wenig helfen und keine der eigenen
Begegnungen mit den Realititen der antiken Welt ersetzen.
Die Begegnung mit dem echten und ganzen Bachofen aber
darf zu den wichtigsten Begegnungen eines Lebens gerechnet
werden. Sie steht {iber jeder Brauchbarkeit und jedem Wozu und

438



ist doch ein froher Gewinn dem, der sie mit verehrender Liebe
zu diesem menschlichen Menschen unter den grossten Gelehr-
ten in sich bewahrt. So erst wirkt Bachofen als Vorbereiter
einer wirklich humanen Wissenschaft von dem antiken Men-
schen und d em Menschen iiberhaupt.

Berichtigung

Der erste Teil dieses Aufsatzes erschien im Oktoberheft S. 345—353.
Der erste Satz nach dem grossen Zitat S. 352, soll richtig lauten:
,,Jm Bilde des Faun empfing Bachofen die Idee, in Megara den
Seinsgrund des antiken Daseins von den mit Hingabe erlebten Resten
des Altertums unmittelbar, er erlitt sie als Gehalt des eigenen
Schicksals: mit solchen personlichsten Erfahrungen steht dieser Hel-
laspilger in den urspriinglichsten Zeilen seines Tagebuchs vor uns”.

439



	Wozu Bachofen?

