
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 7

Artikel: Wozu Bachofen?

Autor: Kerényi, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wozu Bachofen?
Von Karl Kerényi

II.

„Ich bin fürs ganze Leben reicher geworden, ohne doch
eine einzige unbekannte Inschrift mit nach Hause gebracht
zu haben" — sagt Bachofen von seiner griechischen Reise
mit einer deutlichen Anspielung auf den Inschriftensammler
Mommsen. Seine Begegnung mit Griechenland hatte einen

ganz anderen Charakter: einen durchaus persönlichen und
bezog sich nicht auf Teile oder Einzelheiten, sondern auf das

Ganze und Wesentliche. So können nur Erkenntnisse, die auch
das Ganze oder doch das Wesentliche betreffen, nicht aber
Einzeldeutungen bestätigt werden — bestätigt, falls man solche
Erkenntnisse mitbringt und auf klassischem Boden das
Wiedererkennen des einmal schon Erkannten erlebt. Das war der
Fall Bachofens. Der Beweis der wissenschaftlichen Richtigkeit

seines Erlebnisses lässt sich nie durch das Aufzeigen von
Uebereinstimmungen mit Greifbarkeiten erbringen, sondern nur
durch das Mitmachen des Wiedererkennens, dessen erste
Bedingung ist: dieselbe erste Erkenntnis zu haben. Da es sich hier in
der Tat um eine erste Erkenntnis im Sinne einer menschlichen

Urerkenntnis als der Grundlage von Bachofens Auffassung

von der ganzen Antike handelt, ist dies auch möglich.
Werden wir uns vor allem nur dessen bewusst, dass wir jene
Urerkenntnis auch haben: das menschliche Wissen um ein
uranfängliches Glück, an dem wir alle teilhatten... Man hat auf
dieses Wissen metaphysische Lehren und psychologische
Heilverfahren aufgebaut: Bachofen sucht das Verständnis der
Antike von ihm aus.

Er drückt es am Anfang seiner Schilderung der ältesten
Völkerbewegungen in Italien (Gesammelte Werke I) so aus,
dass Gott das Glück goldener Zeiten keinem seiner Völker

verweigert haben kann. Zur Urerkenntnis passt die mytholo-
lische Ausdrucksweise am besten: hier die „goldene Zeit".
Bachofen bleibt insofern bei der christlichen Lehre von dieser

Urzeit, als er die Ursprungssituation, auf die sich jene

428



Urerkenntnis bezieht, als Nähe des alleinigen Gottes fasst.
Schreibt er dem glücklichen Zustand in dieser Ursituation auch
Bewusstsein zu, wie er dies in seinem griechischen
Reisetagebuch tut, (erinnern wir uns an seine Aufzeichnungen während

der Uebernachtung in Megara!) so muss er folgerichtig
auch einen Urmonotheismus annehmen. „Wieviele der Götter
begegnen uns hier. Ja wie vielgestaltig, und wie mit manchen

Beinamen tritt ein und derselbe Gott auf. Und doch hat
in ihnen allen das Altertum, gleich uns, nur eine Gottheit
angebetet. Siehe näher zu, und du wirst in jeder der polytheistischen

Göttergestalten den Monotheismus finden. Im Grunde

genommen liegt in jedem der Gebilde die ganze Fülle der
Gottheit zur Einheit gestaltet vor uns". Diese Worte stehen
in der ausgearbeiteten Reisebeschreibung, zum Gebrauch einer
„befreundeten Familie", während es in der autobiographischen
Skizze mit einer freieren Ausdrucksweise heisst: „In allen
hoben Dingen dachten die ältesten Menschen richtig und gross,
wie man es von denen zu erwarten berechtigt ist, die ihrem
ewigen Ursprung noch nahe stehen".

So wird jene Situation angegeben, von der aus für Bachofen
das Wesentliche an der Antike verständlich wird. Er geht
davon aus, dass das Altertum dem einmaligen Schöpfungsakt
Gottes näher steht als wir. Das römische Altertum, ja schon
das Homerische, erschien freilich auch ihm als etwas
verhältnismässig Modernes, „der Schlusstein einer tausendjährigen
Kultur". Er macht auch einen entscheidenden Unterschied
zwischen der „Jugendfrische der ersten Existenz" und dem späten
Altertum (Gräbersymbolik). Es will ihm aber scheinen, als

wäre es „der frühere Mensch" überhaupt, der „das Gefühl
seines erhabenen Ursprungs noch fester bewahrend, in allen
Dingen weniger den Augenblick als die Ewigkeit berücksichtigt,

und es darum vermocht habe, allen seinen Werken das

Gepräge der Unsterblichkeit aufzudrücken". Doch bleiben Griechen

und Römer nicht bloss mit dem Gefühl in der Nähe
jenes „erhabenen Ursprungs". Er ist eben der „ewige Ursprung",
der antike Mensch bewahrt seine Verbindung mit ihm durch
sein eigenes, in der Form des Staates verwirklichtes Dasein, welches

die Vollkommenheit des Urzustandes gewissermassen
fortsetzt oder doch fortsetzen sollte. Diese Ueberzeugung Bachofens

429



steht schon in seiner Antrittsrede fest und bleibt sein politisches
Ideal. „Dem Altertum war im Staate alles enthalten; die Religion

selbst hatte keine von ihm gesonderte, unabhängige
Existenz. Diesen Glauben hat sich das Altertum wohl aus den
ersten Zeiten des Geschlechts erhalten und uns in demselben einen

Beleg für die Wahrheit Übermacht, dass der Anfang der Zeiten

keinen Staats- und rechtslosen Zustand in seinem Schosse

barg, sondern Mensch und Staat in vollkommener
Durchdringung und höchster Harmonie zeigte... Der Staat ist also

der innersten Natur des Menschen selbst entnommen. Er
ist nicht Erfindung eines verdorbenen Geschlechts, nicht der
Deckmantel unserer Schadhaftigkeit; er ist vielmehr die
Verkörperung der besseren Menschennatur; nicht ein Damm
gegen grösseren Verfall, sondern die Verbrüderung zur Erreichung
der höchsten Zwecke, eine Vereinigung aller bessern Kräfte in
jeder Wissenschaft, jeder Kunst, jeder Tugend, jeder Vollendung!

Da aber das Ziel einer solchen Verbrüderung nicht in
einer Generation, nicht in vielen erreicht werden kann, so ist
der Staat nicht bloss die Verbrüderung der lebenden Menschen,
sondern der Lebenden und der Toten und derer, die noch
geboren werden! — Jeder einzelne Staat ist ferner bloss eine
teilweise Verbrüderung der ganzen Menschheit, ein Glied zur
Bildung der grossen Kette, welche die niedern mit den höhern

Naturen, die sichtbare mit der unsichtbaren Welt verbindet!"

Die Tatsache, dass diese Staatslehre Bachofens sich in wesentlichen

Punkten wörtlich an diejenige von Edmund Burke
anlehnt2), zeigt nur, dass er eine Idee, die ihm menschlich ebenso

unmittelbar eigen ist, wie jenem englischen Gegner der
französischen Revolution, in der antiken Form des menschlichen

Daseins wiedererkennt. Kein Historiker wird sagen, dass

dieses Idealbild eines archaischen Staates in seinen allgemeinen
Zügen aus antikem Gesichtspunkte falsch gezeichnet wäre. Man
wird den Sinn Bachofens gerade für diese Form der menschlichen
Existenz nicht leugnen dürfen. Wie unmodern bleibt er, wie
archaisch — gerade auch von den modernsten Staatstheorien
aus gesehen — wenn er in seinen politischen Betrachtungen
(Gesammelte Werke I) in christlicher Ausdrucksweise „Ueber

2) Erwiesen durch H. Barth, Neue Zürcher Zeitung 28 4. 1943.

430



die Liebe in den bürgerlichen Verhältnissen" spricht! Welch
eine mütterliche Seele offenbart sich bereits in dieser, einem

ganz engen Freundeskreis zugedachten, privaten Schrift! Bachofen

ist in der Situation der Ursprungsnähe, im nächstbesten
Zustand nach dem anfänglichen Olück, dermassen heimisch, wie
kein anderer Kenner des Altertums. Den Grund seiner
Zuständigkeit gibt er selbst in zwei axioma.tischen Bemerkungen
an. Die eine steht in dem ausgearbeiteten griechischen Tagebuch:

„Kraft zur Gestaltung haben immer nur ganz kleine
Genossenschaften. Mitten in einer ungeheuren Masse kann sich
niemand bewegen, das Massenhafte liebt der frische Geist nie.
Ist aber das Leben in den einzelnen Organismen abgestorben,
dann gebührt ihnen der Friede des gemeinsamen Grabes, und
das ist Rom der alten Welt geworden, durch Zeus ewigen
Ratschluss. Wer wird es der unsrigen sein?" Und wir lesen

in seiner selbstbiographischen Skizze: „Festgewurzelt steht man

nur im heimatlichen Boden. Die grossen Erfahrungen des
Lebens können nur da gemacht werden, denn die Geschicke der
Familien und Staaten vollenden sich nicht in einem Leben,
sondern nur in einer ganzen Reihe aufeinanderfolgender
Geschlechter".

So spricht der aristokratische Bürger der reichen und freien
Stadt Basel, wo alle Essenzen der Flochkulturen Europas in
den Bibliothekzimmern, den Kunstsammlungen der Familien, und
den Kellergewölben voll edelster Weine das geheime Glühen
eines versuchungsvollen geistigen Lebens unter der Asche eines

grauen Daseins nähren.. Keine Ursprungsnähe mehr und doch
auch von dieser etwas in der unendlich vielschichtigen, in
den intimsten Augenblicken bis zu den tiefsten Tiefen
durchleuchteten patrizischen Bürgerkultur.. Ein komplexer und
feiner „Organismus" ist es, dessen Erfahrungen Bachofen nach den
Gräber- und Trümmerfeldern klassischer Landschaften mitbringt,
um die Mysterien seltsamer Wiedererinnerungen zu feiern. Der
verdienstvolle Herausgeber der zweiten Auflage der „Gräbersymbolik",

der Basler C. A. Bernoulli, weist in seiner Vorrede
darauf hin, dass das alte Basel, auch ausserhalb der Pfalz
mit ihrem Kreuzgang eine Stadt voller Gräber war: „Vielfach
waren die alten Stadtkirchen noch von ihren Gemeindekirchhöfen

umgeben oder enthielten solche in ihrem Choranbau.

431



In den Winkeln der Stadtumwallung oder an den Wangen
alter Tore zogen sich tiefeingesunkene Gottesäcker hin mit
efeuersticktem, halbwegs einfallendem Mauerwerk, das die
unsägliche Stimmung trostvoller Vergänglichkeit unvergesslich
einfriedete". Und doch stammt Bachofens entscheidendste
Lebenserfahrung — und zugleich Todeserfahrung: „Denn diese
beiden Begriffe, Leben und Tod, gehören zusammen, ja, es

kann keiner ohne den andern gedacht werden" (Griechische
Reise) — nicht aus seiner Vaterstadt, sondern vom Boden seiner

„geistigen Heimat", aus Rom. Da erlebte er die Bestätigung
seines eigensten ererbten Wissens, das Auflodern des
mitgebrachten Funkens jener Urerkenntnis, die er in seinen grossen
Büchern zeigen und im Aschenberg einer humanistisch-altbasle-
rischen Riesengelehrsamkeit wiederum gewissermassen verheimlichen

wird.
*

Der Historiker, der in den Gesammelten Werken die „Ael-
testen Völkerbewegungen" wieder herausgab, mochte unangenehm

genug davon berührt sein, dass da nach der gläubigen

Erwähnung der goldenen Urzeiten eine Auslassung gegen
die kritische Behandlung der antiken Tradition überhaupt folgt:
„Ueberlieferungen, die beinahe zu dem Anfang der Dinge
hinaufsteigen, dem Masstab gewöhnlicher Glaubwürdigkeit zu
unterwerfen, ist Torheit; sie anzufechten, fehlt jeder Anhaltspunkt.

Nicht darauf, vielmehr auf die Bewahrheitung ist die

Forschung zu richten; nur eine solche verspricht Gewinn. Wo
in grossen Schicksalen der Finger des Allmächtigen sich
deutlicher kundgibt als sonst, da ist unverdorbenen Geschlechtern
die lebendige Wechselwirkung von Himmel und Erde inniger
Glaube und auch den grössten Geschichtsschreibern des

Altertums kein Aergernis". Unwillig bemerkt der Herausgeber:
„Abgesehen davon, dass es sich bei den fraglichen
Völkerbewegungen nicht um ,den Anfang der Dinge' handelt,
beruht dieser Einwand auf einer Verkennung der von Niebuhr
begründeten kritischen Forschung, die ja nicht auf Entwertung
des Ueberlieferten abzielt, sondern Einsicht in sein Zustandekommen

gewinnen will". Für Bachofen aber ist nichts so

wichtig als gerade ,der Anfang der Dinge'. Als einer, der

432



gleichsam noch den Nachgeschmack der Süsse des Urzustandes

in seinem Munde hat, glaubt er fest an die Möglichkeit
eines ununterbrochenen Zusammenhangs mit dem Uranfang.
Dadurch wird seine Wertung der Tradition bestimmt. Die Ueber-
lieferungen von den göttlichen Ursprüngen Roms und der antiken

Staaten sind ihm dazu da, um über ihre Ursprungsnähe
hinauszugelangen: in der Richtung nach dem „ewigen
Ursprung" hin. Hier ist ihm — das sagt er in der
Einleitung zum „Mutterrecht" ausdrücklich — Mythologie ebenso

recht wie Geschichte. Da ihm „die zuverlässigste, der
Fälschung am wenigsten ausgesetzte Art der Tradition" die
religiöse ist, tritt er ihr, wo sie wenigstens die äussere Form
einer historischen Erzählung aufweist, mit einem absoluten

Wortglauben entgegen. Wo dies nicht der Fall ist, versucht
er ihre besondere Sprache zu verstehen. Dazu benützt er die
Hilfe jener besonderen Gruppe der Monumente, die seiner

Ueberzeugung nach in eine noch ältere Periode zurückreicht,
als das antike Staatswesen: nämlich das Grabwesen.

Bachofens theoretische Ueberzeugung kann man wiederum
am besten durch seine selbstbiographische Rückschau kennenlernen.

Er weist darauf hin, Gräber seien nomadischen
Zuständen das erste und einzige Feste, wie denn auch Agathyrsus
der Skythe, bei Herodot, dem Darius erklärte, zum Stehen werde
er seine Nomaden erst dann bringen, wenn er ihre Gräber
angreife. Für Tote habe man eher gebaut als für Lebende..
Nur glaube man nicht, dass Bachofen zu solcher Ueberzeugung
durch chronologische Untersuchungen über das Alter der ihm
bekannt gewordenen Gräber gelangt sei. Es liegt da vielmehr
die Begegnung der Begegnungen zugrunde, das Zusammentreffen

dessen, was Bachofens Genialität von Mütterlichkeit,
von urzeitlicher Liebe und anfänglichem Glück enthält, mit dem

was ein antikes Grab vom zeitlosen Stoff des Lebens und des

Todes, ihrer Vorbedingungen zu jeder Zeit, vergegenwärtigt.
Dieser Stoff, das Hauptthema aller grossen symboldeutenden
Werke Bachofens, ist, wenn auch nicht der „ewige Ursprung",
den er als den Schöpfer von der Schöpfung trennt, so doch
zeitloser Ursprung und gehört zu derselben Kategorie der
Denkbarkeiten, wie die „letzten Dinge" in der Fassung eines

bekannten Basler Theologen unserer Tage.

433



„Von Endgeschichte, von Endzeit würde nur der reden, der

vom Ende der Geschichte, vom Ende der Zeit reden würde.
Aber wiederum von ihrem Ende, so grundsätzlich, so schlechthin

verstanden, von einer Wirklichkeit so radikal überlegen
allem Geschehen und aller Zeitlichkeit, dass er, indem er von
der Endlichkeit der Geschichte, von der Endlichkeit der Zeit
redete, zugleich von dem reden würde, was alle Zeit und
alles, was in der Zeit geschieht, begründet. Endgeschichte
müsste für ihn gleichbedeutend sein mit U r geschichte, die
Grenze der Zeit, von der er redet, müsste die Grenze aller
und jeder Zeit, und damit notwendig der Ursprung der
Zeit sein." So kommt man — beispielsweise — im Gedanken
über die Zeitlichkeit des Ursprungs hinaus3). Nur geht es bei
Bachofen weder um das Denken, noch um das Greifen,
sondern eben um die Begegnung mit dem realen Kern des

antiken Daseins, um jenen kürzeren Weg der Erkenntnis, von
dem er gelegentlich seines Besuchs der Gräberstädte in der
Rückschau sagt, er werde mit der Kraft und Schnelligkeit
der Elektrizität durchschritten. Er sei der Weg jener besonderen

Art der Phantasie, „welche, von der unmittelbaren
Berührung mit den alten Resten angeregt, ohne Mittelglieder das

Wahre wie mit einem Schlage erfasst". Nicht das geschichtlich
sondern nur das zeitlos Wahre kann auf diese Weise erfasst
werden, die dem Dasein zugrundeliegende Idee. Zu ihr findet
Bachofen durch die antiken Gräber seinen Zugang unmittelbar
und braucht kein Medium zwischen dem Anfänglichen und sich

selber aufzuweisen.

Das Anfängliche — als Zustand gefasst der glückliche
Urzustand, als Stoff der Grundstoff des Lebens und des Todes
— bleibt wortlos, sein einzig adäquater Ausdruck ist das Symbol.
„In den Gräbern hat sich das Symbol gebildet, jedenfalls auch

am längsten erhalten, — so lesen wir in der eben zitierten
selbstbiographischen Schrift. — Was am Grabe gedacht,
empfunden, still gebetet wird, das kann kein Wort aussprechen,
sondern nur das in ewig gleichem Ernste ruhende Symbol
ahnungsreich andeuten. Durch und durch war das Altertum
symbolisch, am längsten und tiefsten in seiner Kunst. Dass

3) K. Barth: Die Auferstehung der Toten, München 1924, S. 58.

434



die Römer aus ihrem Rechtsleben die Symbolik entfernt, zeigt,
wie jung sie sind der tausendjährigen Kultur des Ostens und
selbst Italiens gegenüber, rechtfertigt aber noch lange nicht,
sie als Rationalisten zu bezeichnen, wie Mommsen das in seiner

Religion und in seinem Altertum so tief und fest gegründete

Volk mit frevelhaftem Ausdrucke benennt". Damit stellt
Bachofen zwei Stufen der Ursprungsnähe auf: die spätere des

Staatswesens und die frühere des Qrabwesens. Er vergisst dabei

auch der Kunst nicht ganz. „Philologie ohne Umgang mit
den Kunstwerken bleibt ein lebloses Skelett" — dieses wahre
Wort stammt von ihm. Er selbst aber bleibt mit seinem
Erleben und Nachdenken innerhalb jenes Urstoffes, aus dem,
wie jedes Geistige, so auch die ewigen Werke der Kunst
hervortreten. Bei der Begegnung überspringt sein Sinn wegen
des göttlichen Ideengehaltes die Gestaltung. Beim Besuch etrus-
kischer Gräber in öden, abgelegenen Gegenden wird er- eben
dieser Entdeckerfreude teilhaftig: des Wiedererkennens des

einmal Gekannten und Verlorenen, sei es Idee — oder Glück.
Die Idee ist in der nie ganz zu übersetzenden Symbolik der

antiken Gräber wortlos da. Und das Glück? Wir kommen damit
zu jener unsagbaren Wärme der Gräberstimmung auf klassischem

Boden, von welcher kein Gottesacker nördlicherer
Gegenden eine Ahnung erwecken kann. „Castel d'Asso, Norchia,
Bieda, Toscanella, Corneto — so berichtet Bachofen über die
etruskischen Gräberstädte — erregen nicht die traurigen
Gefühle wie neuere Stätten menschlicher Vergänglichkeit. Gleichwie

an die Ruinen Roms knüpft sich auch an jene nur der
Gedanke des endlich notwendigen Aufhörens aller menschlichen

Dinge. Kein schmerzliches Gefühl mischt sich in die

Betrachtung des natürlichen Ganges der Entwicklung.." Es
sind nun aber gerade auch Bilder des natürlichen Ganges der
Lebensentstehung, welche den Betrachter an den Wänden der
Grabgebäude begrüssen. Nicht nur die Symbole der Zeugung.
Von drei Gemälden des Columbariums in der Villa Pamfili,
dessen Besuch, während seines ersten Jugendaufenthaltes in Rom
von Bachofen oft wiederholt, den grössten Eindruck auf
ihn machte, schreibt er in der „Gräbersymbolik": ihr besonderer

Verschluss im Münchener Antiquarium sei rätlich
gewesen. Neben tiefsinnig kontemplativen Szenen erscheinen da

435



grob sinnliche Darstellungen. Und dann die Rolle der
Wasserpflanzen und Sumpfvögel: die Andeutungen eines Daseins in

tiefster, sumpfiger Stofflichkeit, und zugleich der umfassenden

Gegenwart des Höheren, des Himmels! Der Glanz des sich

zum Tode erzeugenden und durch denselben Tod in die Ewigkeit

einmündenden Lebens dringt da überall durch. Wenngleich

an späten Denkmälern, ist all das für Bachofen Zeugnis

des Anfänglichen.
Wäre dieses Anfängliche für Bachofen nur jene göttliche

Idee des Urlebens gewesen, die sich im antiken Dasein,
immer geistiger werdend, entfaltete, doch so, dass sie gleichsam

ein glühender Kern unter der kühlen Oberfläche jede
Schöpfung des Altertums durchwärmte: so hätte er damit
schon die Ursprünglichkeit der griechischen und römischen
Klassik fassbar und von .jeder späteren Klassik unterscheidbar

gemacht. Für ihn war indessen der „ewige Ursprung",
wie er dies in seiner Autobiographie betont, der „ausser-
weltliche Schöpfer", seine Schöpfung aber nicht ausserzeit-
lich, sondern das Anfängliche bereits Zeitliches: es war für ihn
das Schöpfungszeitliche. Um zu diesem Schöpfungszeitlichen,
diesem zeitlich Ursprungsnächsten zu gelangen brauchte er doch
Medien. Nicht bloss eine wörtlich geglaubte geschichtliche
Tradition, die beinahe an den Anfang der Dinge hinaufreichte,
sondern auch eine überlieferte Lehre vom göttlichen Sinn des
Lebens. So wurden bei ihm die Symbole zu gewählten Zeichen
für die vom Menschen im Denken über das Leben und die
Dinge der Natur erkannten Ideen. Sie sind deshalb für Bachofen

auch übersetzbar — wenn ein Wort, wie „Stoff" wirklich

als Uebersetzung der dem Sumpfleben entnommenen
Urbilder, der Symbolen des Urlebens gelten darf. Und es

musste zwischen der gesetzlosen Promiskuität jenes Sumpflebens

und dem patriarchalen Staatswesen des uns bekannten
Altertums ein ganzes Zeitalter aus der Tradition herausgedeutet

werden: das Zeitalter des urlebenswarmen und doch

geregelten Glücks — des „Mutterrechts". Ein Beweis der
Fähigkeit Bachofens aus der wahrlich mütterlichen Tiefe
seiner Menschlichkeit heraus dem Realen zu begegnen ist
die Bestätigung, die seine Herausdeutung durch Parallelen der
Völkerkunde erfahren hat, und die Konkretisierung seines Fun-

436



des durch die Beobachtungen grosser Ethnologen wie Leo
Frobenius und Bronislaw Malinowski. Allerdings nicht, wie
Bachofen annahm, als eine endgültig überwundene Erscheinung

der Urzeit, sondern als eine zeitlose Form unter den
anderen zeitlosen Formen des menschlichen Daseins.

*

Wozu Bachofen? Wie unmöglich erscheint diese Frage,
sobald hinter diesem Namen kein Handbuch zum Gebrauch
geistgegnerischer Dunkelmänner, sondern die aristokratische
Persönlichkeit eines kindlich-mütterlichen Genius erscheint, der ins
Lebendigste zu dringen vermag ohne sich vom Geistigsten
abzuwenden. „Es muss die Zeit kommen, in welcher der
Gelehrte seine Studien über ihr Verhältnis zu den höchsten Dingen

ernstlich zur Rede stellt und sie hierzu in eine richtige
Stellung bringt": so schreibt er in seiner selbstbiographischen
Rückschau vor der „Gräbersymbolik" und dem „Mutterrecht".
In seinem Sinne dürfte, „wenn die materielle Richtung, welche

die Welt nimmt, zur Herrschaft gelangt, die Wissenschaft
wieder ein Priestertum werden, das, staatlicher Unterstützung
entbehrend, zu Privatmitteln und Privattätigkeit jeder Art seine
Zuflucht nehmen muss. Dann erst wird es möglich sein, jenes
Ideal (das Ideal eines wahren Humanismus) zu verwirklichen
und dem literarischen Proletariat mit allen Übeln Folgen, die
daran hängen, erfolgreich an die Wurzel zu gehen". Ein
Kennzeichen solches literarischen Proletariats ist eben: auch die
feinsten und einzigartigsten Offenbarungen des Geistes mit
groben Schlagwörtern, wie der „Vitalismus" einer ist, zu fassen,
um dann für oder gegen derartige selbstgemachte Schemen

kämpfend sich zu behaupten. Durch dieses Verfahren
verteidigt sich geistige Minderwertigkeit gegen die Grossen, die
ihr wesentlich unfassbar bleiben. Dies wurde auch Bachofen

nicht erspart.
Es ist sogar zu befürchten, dass dieser Art des einseitigen

Umgehens mit Bachofens geistigem Erbe auch die Gesamtausgabe

kein Ende setzen wird. Die Deutungen, welche, von der
Lebensbahn des Deutenden aus gesehen, nur die Marksteine eines

einmaligen geistigen Weges sind, werden allzuleicht stofflich,

437



als Bausteine, betrachtet, ausgewählt, benützt oder verworfen,
obwohl es nicht auf sie ankommt, sondern auf den Weg selbst,
auf die Bewegung in der Ruinenlandschaft, genannt: antike
Tradition, auf die Berührung mit ihr als Stoff. So meint es

auch Bachofen, wenn er sagt — um noch einmal seine
Autobiographie zu zitieren — er anerkenne in allen Dingen allein
den Stoff als Lehrmeister. Der eigentliche Weg-Weiser ist er
selber, der Vor-Gänger, nicht etwa jene Marksteine. Den Weg
aber, den er weist, muss man von Anfang an selbst gehen.
Ein Weg der Begegnungen ist keine immer wieder anwendbare

„Methode", wie man den wissenschaftlichen „Weg" griechisch
nennt, kein Weg der von anderen für uns endgültig festgesetzt

wurde, und doch ist er so lehrreich, wie nur der Weg
eines wahren Einzelgängers in seiner individuellen Unwieder-
holbarkeit sein kann. Bachofens Fahrt zu den „Müttern"
verfolgen bedeutet noch nicht, diese Reise auch machen. Es

ist aber schon viel, ihn — ehe wir den eigenen Weg
betreten — begleiten zu können.

Ich schliesse mit einem Bekenntnis. Ich bin den Herausgebern

der gesammelten Werke ungemein dankbar, dies wenigstens

nel mezzo del cammin, den ich als eigenen Weg
zurückgelegt habe, tun zu dürfen. Wenn die neue Ausgabe
leider auch nicht ganz auf Bachofens persönlichen Weg
eingestellt ist und auf den ersten Band — nach dem Plan —
nicht die Reiseaufzeichnungen aus Griechenland und Südetru-
rien mit der Autobiographie folgen lässt, wie es chronologisch
richtig wäre, sondern sogleich das „Mutterrecht", so geniesst
man doch endlich ungestört das Wehen eines Geistes, welches
nicht zum Treiben der Mühlen anderer — auch nicht unserer
eigenen — eingefangen werden kann. Während meiner
Studienzeit war Bachofen einem jungen Philologen unbenannt und
unbekannt. Dem Altertumsforscher, der seinen Weg mittels
der Ergebnisse der kritisch-historischen Schule — sie prüfend
und mit dem Stoff vergleichend — suchen musste, konnte

er, obschon gelesen, wenig helfen und keine der eigenen
Begegnungen mit den Realitäten der antiken Welt ersetzen.
Die Begegnung mit dem echten und ganzen Bachofen aber
darf zu den wichtigsten Begegnungen eines Lebens gerechnet
werden. Sie steht über jeder Brauchbarkeit und jedem Wozu und

438



ist doch ein froher Gewinn dem, der sie mit verehrender Liebe
zu diesem menschlichen Menschen unter den grössten Gelehrten

in sich bewahrt. So erst wirkt Bachofen als Vorbereiter
einer wirklich humanen Wissenschaft von dem antiken
Menschen und dem Menschen überhaupt.

Berichtigung

Der erste Teil dieses Aufsatzes erschien im Oktoberheft S. 345—353.
Der erste Satz nach dem grossen Zitat S. 352, soll richtig lauten :

„Im Bilde des Faun empfing Bachofen die Idee, in Megara den
Seinsgrund des antiken Daseins von den mit Hingabe erlebten Resten
des Altertums unmittelbar, er erlitt sie als Qehalt des eigenen
Schicksals: mit solchen persönlichsten Erfahrungen steht dieser
Hellaspilger in den ursprünglichsten Zeilen seines Tagebuchs vor uns".

439


	Wozu Bachofen?

