
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 7

Artikel: Hermann Hesses "Glasperlenspiel"

Autor: Faesi, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Hesses „Glasperlenspiel"
Von Robert Faesi

I edes neue Buch Hesses bedeutet eine üeberraschung, zeigt

/ ihn in gewechselter Richtung ausschreitend, und erobert
ihm zu seinem Reich eine neue Provinz hinzu. An innerer Spannweite,

an seelischem Reichtum kommen ihm wenige gleich.
Aber doch bietet sein Gesamtwerk das Bild eines Kontinuums,
und der Platz, den das Glasperlenspiel darin einnimmt, Hesse
sich mit der Feststellung andeuten, dass es als ürenzprovinz
den Raum über „Siddhartha" und die ,,Morgenlandfahrt"
ausgeweitet hat, und am entferntesten von der zerklüfteten wilden

Landschaft des „Steppenwolf" und dem aufgerissenen heiss-
glühenden Vulkangebirge von „Klingsors letztem Sommer" liegt.

Es breitet sich in einfacher, gleichmässiger Ruhe als ein sanftes,

weltabgelegenes Gefilde aus, eine Provinz des Friedens, fast
morgenländisch patriarchalisch anmutend. Dies Gleichnis hätte
auch dann Geltung, wenn der Osten nicht tatsächlich als
geistiger Raum den neuen Roman bestimmen hülfe. Indisches
Yoga, chinesische Weisheit nimmt darin einen Ehrenplatz ein,
und ein ganzes Kapitel ist der Leser bei einem alten Sonderling

und Einsiedler zu Gast, der in seiner bambusumstandenen
Hütte, an seinem Goldfischteich ganz und gar zum Chinesen
geworden ist.

Ehrwürdige Ueberlieferung aus der Menschheitsfrühe wird
wachgerufen; aber sie stellt nur das Fundament der geistigen
Gesamttradition dar, dem sich als obere Schichten Antike und
Christentum mit ihren mehrfachen humanistischen Umformungen
bis ins 18. Jahrhundert anfügen. Nicht als ob ein historischer
Roman vorläge, eine Rückverlegung etwa ins Mittelalter wie
in „Narziss und Goldmund"; auch führt uns der Verfasser
nicht in die Gegenwart wie in „Demian" und „Steppenwolf",
sondern ausgerechnet in die unbetretene Sphäre der Zukunft,
mit einem Sprung über mehrere Jahrhunderte weg. Geographisch

aber bleiben wir auf eigenem Boden, auf Schweizergebiet

oder in Hesses engerer süddeutscher Heimat, jedenfalls
immer in gut mitteleuropäischem Raum.

Ja von dem Zukunftsgemälde lässt sich behaupten, dass es
durch die Züge der grossen europäischen Tradition viel
deutlicher und wesenhafter bestimmt wird als unsre eigne
Gegenwart. Diese erscheint, aus der futuristischen Perspektive
gesehen, als das Zeitalter der grossen Kriege und Umwälzungen,

gekennzeichnet auch durch die schrankenlose Entfesselung

der Einzelkräfte, seien es solche des Individualismus
oder der Technik und Wirtschaft.

411



Doch in den paar Jahrhunderten nach 1943 hat eine
Richtungsänderung und Umwertung stattgefunden. Die Vorzeichen
und Gestirne haben gewechselt: der aggressive Mars und der
flutende Neptun — um in astrologischen Symbolen zu sprechen

— haben sich ausgetobt und abgewirtschaftet; die neue
Aera steht weit eher unter der Herrschaft des retardierenden
Saturn und des ordnenden Jupiter. Das drohende Chaos ist
noch einmal beschworen worden, und der neue Weltstand
wird stärker von Ordnung als von Gleichheit und Freiheit
bestimmt.

Allerdings wird aus ihm nur ein kleiner Ausschnitt vorgeführt,

jener, wo sich diese Mächte der Ordnung, sogar der
Ueber- und Unterordnung, also der Hierarchie, in einer Sphäre
geistiger Sammlung am reinsten entfalten können. Was draus-
sen in der „Welt" vorgeht, davon erfährt der Leser ungefähr
so viel oder so wenig, als ein Klosterbruder oder ein stiller
Bibliothekar. Die Kinder der Welt, so wird uns versichert,
treiben es, wie sie es je und je getrieben; das gewaltige
und gewaltsame Spiel der Politik und Wirtschaft, des
Interesses, des Ehrgeizes und der Macht geht nach den alten
harten Regeln weiter. Autos durchsausen und Rundfunkwellen
durchschwingen die Weite, und die Erfinder und Entdecker sind
noch am Werk.

Aber doch ist es weder das Zeitalter der Mechanisierung
noch des Kommunismus; weder Wells' noch Shaws, noch Ernst
Jüngers kühne konstruktive Phantasien haben sich durchgesetzt.

Es scheint keine Welt zu sein, in der wir Heutigen
hinterwälderisch fremd oder verloren wären; nicht einmal die
Künstler, die Gelehrten oder Frommen. Im Gegenteil, die Söhne
des Geistes sind wohl aufgehoben, wenn sie sich auch des
weltlichen Wohllebens um der innern Freiheit und äussern
Geborgenheit willen enthalten müssen. Zukunftsgemälde von
Dichtern sind meistens Utopien oder Untergangsvisionen. Die
Menschen sind entweder zu Engeln oder Dämonen geworden,
das Paradies ist wiedergefunden und das tausendjährige Reich
angebrochen, oder aber die janusköpfige Eschatologie kehrt das
andere Gesicht hervor: das des jüngsten Gerichts, des dies
irae, des Höllensturzes. Aber Erlösung oder Verdammung, es
ist ein Ende, ein Aeusserstes.

Das „Glasperlenspiel" hingegen führt uns ein Zeitalter vor,
das gleich den andern ist, und doch auch wieder anders als
die andern. Nicht schlechter, eher um ein paar Grade besser
als das unsrige, über welches der Chronist und seine
Zeitgenossen als über eins der Entartung bedenklich die Köpfe
schütteln. Die heute aus den Fugen geratene Welt ist leidlich
wieder eingerenkt worden, und zwar, wie gesagt, im Sinn

412



einer Wiederherstellung, beinahe einer „Restauration", und vor
allem einer Wiederbesinnung auf die altbewährten, erhaltenden
gültigen Werte. Die Problematik der Technik scheint
überwunden, die Hybris der Seelen durch Normen gebändigt, Ueber-
mass, aber auch Ueberschwang sind grösserer Sachlichkeit
gewichen. Kein Reich der Söhne, dies Zukunftsreich, und am
wenigsten der väterfeindlichen, emanzipierten, verlorenen Söhne.

Manche Züge scheint Oswald Spenglers Zukunftsvision
geliefert zu haben; der Titel „Untergang des Abendlandes" ist
ja irreführend, was er glaubte heraufkommen zu sehen, war
vielmehr der vielleicht lange, ergiebige und abgekühlte
Lebensabend einer Kultur nach der Krise des Klimakteriums. Auch
in der Aera des „Glasperlenspiels" ist die schöpferische
Jugendzeit vorüber, aber was sie einstmals erzeugte, das
befestigen und werten die Enkel aus, sie stehen im Genuss einer
bewussten, haushälterisch gepflegten Fruktifizierung. Das
Gesetz, nach dem die europäische Kultur angetreten, ist die Bahn,
in der nüchtern und sachlich, ohne übertriebene Hoffnungen
und Illusionen, ohne eitle Selbstüberschätzung und gewaltsamen
Ehrgeiz fortgeschritten wird. Also weder Zukunftsmusik, noch
Musik des Untergangs. Musik des Untergangs: dieser chinesische

Ausdruck fällt im „Glasperlenspiel" und fiel schon in
„Klingsors letzter Sommer", ja er bezeichnet recht eigentlich
das Wesen dieser früheren, alle Zauber und Reize der
Auflösung entfesselnden Erzählung.

Im Mittelpunkt des neuen Romans steht ausgerechnet
diejenige Provinz des Zukunftsreiches, wo das geistige Erbe
verwaltet wird. Und das geschieht mit einer vorbildlichen Pietät,
Pflichttreue, Gewissenhaftigkeit und Oekonomie, die sich seines

unerreichbaren Wertes verantwortungsvoll bewusst ist. Die
Sparer und Wahrer des Geistes sind am Werk, nicht mehr
wie heut die Verschwender und Zehrer, und sie werden durch
Haushalten sogar zu Mehrern und lassen den Hort seine Zinsen

tragen. Allerdings regiert der Geist die Lebensgesamtheit
nicht in erheblich höherem Grade als ehedem. Aber er hat
sich wiedergefunden, und zwar gerade durch Lösung aus der
heutigen Verstrickung ins Weltleben, darin er sich bis zum
Selbstverrat und Selbstverlust erniedrigte, statt es, wie er
meinte, seinerseits lenken zu können. Die politischen Machthaber

hatten ihn rücksichtslos ihren eigenen Zwecken dienstbar

gemacht, und nicht die Fakultäten, sondern die Generäle
hatten bestimmt, wieviel zwei mal zwei sei. Diese Zeit, in
der das Salz dumm, und der Geist faul und feil geworden
war, unsre Zeit des 19. und 20. Jahrhunderts, benennt der
Chronist das Zeitalter des Feuilletons, und ohne es überheblich

zu verurteilen, erscheint es ihm doch beinahe unverständ-

413



lieh mit seiner seichten Popularisierung aller Bildungs- und
Wissenswerte, der Liebedienerei seiner Künstler und Gelehrten

gegen oben und unten, nämlich gegenüber den Macht-
habern und ihren Zwecken, und gegenüber den Scheinbedürfnissen

der Lesermassen und Massenleser.
Schmerzliche Erkenntnisse, tiefer Ueberdruss mögen

Hermann Hesse diese eindringlichen Seiten diktiert haben, die
wie eine Ausmalung von Georges lakonischem Wort: „Siech
ist der Geist" anmuten. Doch die Erkenntnis der Ohnmacht
des heutigen Geistes ist ja schon eine allgemeine geworden,
und die Versuche haben sich gemehrt, seinem Sichverlaufen
ins Breite und Flache, in Sand und Seichtigkeit Einhalt zu
tun, und ihn zurück zu rufen aus unfruchtbaren Steppen, die
er nicht fruchtbar zu machen verstand. Ein wahres Beispiel
dafür hat gerade Stefan George mit seinem „Kreis" gegeben,
und einen andern Kristallisationsversuch, den engen und noch
zum Untergang bestimmten Ansatz zu einer Elitegemeinschaft,
hatte Hermann Hesse selber in seinem „Demian" dargestellt.

Die beunruhigende Ueberzeugung Nietzsches, dass Verbreiterung

und Verflachung der Bildung einander gegenseitig
bedingen, scheint in Hesses Zukunftsreich den Entschluss zu
einer Gegenbewegung im Sinn der Verengerung und Vertiefung

ausgelöst zu haben. Die Geistigen haben Busse getan
für ihre Sünden, haben sich, in der Einsicht, dass Geist und
Leben nicht zur völligen Durchdringung gebracht werden können,

beschränkt und beschieden, eine Haltung der Selbstbesinnung,

des Insichgehens, der Selbstreinigung einzunehmen.
Darum wohl nennt sich der Orden der Geistigen nach dem

lautern kastalischen Quell, und der Gegenstand des Romans
ist recht eigentlich Wesen und Schicksal dieses kastalischen
Ordens. Er hat in Hesses Werk seine Vorläufer und
Vorformen schon in der geheimnisvollen Gesellschaft der
Morgenlandfahrer. Mutet die „Morgenlandfahrt" als mystisch romantische

Vision dieses Wunschbildes poetischer, aber dämmerhaft
an, so das „Glasperlenspiel" wie eine mit andächtiger
Versenkung Strich um Strich fast übergenau ausgeführte Zeichnung.

Modell zu diesem Zukunftsorden haben dem Dichter
zweifellos alle möglichen geistigen, ja geistlichen Kongregationen

aus der ganzen Geschichte gestanden. Eine
Ordensgemeinschaft hat ja wohl ihre Eigengesetze und -formen, und
in welchem Mass sich der Dichter dieser typischen Züge
bedient hat, wird dem Leser in dem Kapitel bewusst, das den
kastalischen Ordensbruder Josef Knecht für ein paar Jahre
als Sendling und Gast in ein Benediktinerkloster führt.

Das ist eine der wichtigen Stationen auf dem Lebenswege
Knechts; Berufung, Studienjahre, die Mission, Magister Ludi,

414



Im Amte heissen aridere Kapitel, und seine Biographie vom
Eintritt in den Orden bis zu seinem unerwarteten Austritt und
jähen Tod ist die Fabel des Romans. Keine fabelhafte, keine
romanhafte Fabel, eine schlicht nüchterne, etwas asketische
sogar. Die abenteuerlichen Verstrickungen in die Arme der
Frau Welt, die Siddharthas Schicksalsweg so bunt machen,
fehlen ganz und gar. Im strengen Rahmen der Ordensordnung
vollziehen sich Dienst und Aufstieg Knechts, und der Dichter
schiebt diese Biographie einem später lebenden kastalischen
Bruder in die Feder, der damit geradezu einen Beitrag zur
Ordensgeschichte leistet. Der Chronist beruft sich auf Quellen:
Archivakten, Augenzeugenberichte, mündliche (Jeberlieferungen
und den literarischen Nachlass Knechts selber.

So liest sich denn Hesses Buch in der Tat kaum anders
als die klug und gerecht geschriebene Chronik eines
Klosterbruders, die meisterhafte Biographie eines Gelehrten oder Weisen.

Dem Typus des amerikanischen Bestsellers von heute, der
uns mit Aussenwelt im Rohzustand überfüttert, ist dieses Buch
stracks entgegengesetzt, und als Gegengewicht eben darum
willkommen. Das Abwechslungsbedürfnis, die Phantasie, die
Sinne kommen in Hesses andern erzählenden Werken mehr
zu ihrem Recht. Mit solchem Verzichte ist ein Gewinn
geistiger Art erkauft, und wie der kastalische Orden selbst einen
asketischen Zug der Enthaltsamkeit und Sublimierung trägt,
so das Buch, denn dem Thema ist seine Ausführung gemäss.

Ein Sonderfall von „Roman", in höherem Masse noch als
etwa Thomas Manns „Joseph", der von seinem Verfasser selbst
als „verkleidete Essayistik" bezeichnet worden ist. Gerade die
Einleitungskapitel beider Bücher sind beinahe schon
unverkappte Essayistik, eigentliche Abhandlungen, im einen Fall wie
im andern höchst interressante. Uebrigens greifen diese
modernen Autoren eine nie ganz abgebrochene, aber im 18.
Jahrhundert besonders kräftige Tradition der Romangattung auf.
Man erinnere sich nur der „Wanderjahre" Wilhelm Meisters.
Und an eben diese Wanderjahre erinnert uns Hermann Hesse
seinerseits völlig unmissverständlich und absichtlich, indem er
die „pädagogische Provinz" mit Namen nennt. Eine solche
pädagogische Provinz bedeutet in seinem Zukunftsreich eben
der kastalische Orden.

Für den Mangel an Aussenwelt entschädigt in diesem Buch
der Reichtum an Innenwelt, mit dem zumal die Hauptgestalt
Josef Knecht gesegnet ist. An Sympathie kann es ihm beim
Leser nicht fehlen, weniger noch als dem Thomas Mann'schen
Joseph, der, aller weltweiten Unterschiede ungeachtet, aus
ähnlichem Holz geschnitzt scheint, sehr edlem, feinfaserigem,
erlesenem Holz. Sie sind beide Begnadete, Berufene, Auser-

415



wählte, ein Schein göttlichen Wohlgefallens schwebt über ihnen,
und die Liebe und Auszeichnung der Menschen fällt ihnen
zu.

Ohne Ehrgeiz und Zielstrebigkeit, zu vornehm für Zwecke
und Mittel, steigt der Jüngling mit dem bescheidenen Namen
Josef Knecht als einer, der gerne dienen will, in herrschende
Stellung auf, vermöge seiner Wohlgeratenheit, Hochbegabtheit
und harmonischen Ebenmässigkeit, die man fast Anmut nennen
möchte. Fein organisiert ohne zerbrechlich, vergeistigt ohne
lebensschwach zu sein, ist er mit einem Gleichgewicht
ausgestattet, dass er fast wie ein Wunschbild seines Schöpfers
anmutet.

Ansätze zu dieser Gestalt werden schon in der des Nar-
ziss sichtbar, aber dieser wird als einseitig Introvertierter
gegen seinen Antipoden, den Extravertierten Goldmund
abgegrenzt. Knecht dagegen, hält die glückliche Mitte zwischen
zwei Flügelfiguren, seinen nächsten Freunden: dem Glasperlenspieler

Tegularius, einem wirklichkeitsfeindlichen, ästhetischen
Individualisten, welcher, lebte er als Hesses Zeitgenosse, der
problematische, ja pathologische Literat und Artist wäre, und
dem Weltmann Designori, der in einer Art Hassliebe zu
Kastalien verharrt.

Knechts Charakter und Schicksal decken sich als lautere
Einheit; seine Biographie überzeugt psychologisch vollkommen.
Dass das Bild der Aussenwelt eine gleiche Deutlichkeit
vermissen lässt, lag kaum nur in den Schwierigkeiten des
Stoffes, sondern im Stilwillen des Dichters. Wie haben
wir uns Kleidung, Einrichtung, Wohnstätten der Ordensleute

anno 2200 vorzustellen? Da sie im Materiellen zur
Schlichtheit und Askese neigen, darf sich auch der Dichter
mit kargen Zügen bescheiden, und so kommt es denn allerdings,
dass wir auf weite Strecken unwillkürlich geneigt wären, das
Buch um eben so viel zurückzudatieren, als' es vordatiert ist.
Treten wir aber gelegentlich aus den stillen Bezirken der vita
contemplativa ins Weltleben hinaus, etwa in die Zivilisation
der grossen Stadt, so vorenthält uns der Dichter ein
konkretes neuartiges Daseinsgemälde.

Aber es tut dem Roman kaum Abtrag, dass die Peripherie
im Unbestimmten verschwindet. Eher dürfte der Leser
vermissen, dass der innerste Kern sich gleichfalls der deutlichen
Sicht entzieht, nämlich das Glasperlenspiel selber. Von dessen
Entstehung, Auffassung und Sinn ist an unzähligen Stellen
die Rede; einmal wohnen wir auch dem grossen Jahresfestspiel

bei, einer Art geistiger Olympiade, etwa anno 2200, zu
der die Elite von ganz Europa zusammenströmt. Es ist eine

416



zeremonielle Zelebration, die schon fast ans Kirchliche erinnert,

und das Spiel selbst wird einmal als lingua sacra
bezeichnet. Wir dürfen auch einen flüchtigen Blick auf das kostbare

Kästchen und die geheimnisvollen Figuren der Glasperlen
selbst werfen, aber wir wüssten es so wenig auszuüben, als
einer, der zum erstenmal Brett und Figuren sieht, das Schachspiel.

Weit über dieses hinaus ist es eine hohe Kunst, die
lebenslängliche Studien und Vorarbeiten erfordert, auch kann es unter

den verschiedensten Gesichtspunkten: pädagogischen,
ästhetischen, wissenschaftlichen, philosophischen, als geistvolle Art
von Stenographie, als ein Ersatz für Dichtung und Musik, als
höhere Mathematik, mit tiefem Ernst oder mit spielerischer
Souveränität getrieben werden. Eine Art neuer Sprache des
Geistes ist das Glasperlenspiel, recht eigentlich der Ausdruck,
die Schöpfung, ja das Symbol dieser zukünftigen Geistigkeit;
alle Wissenschaften versucht man in es einzubauen, es wird
zur Enzyklopädie, zur Universalsprache, zur eigentlichen
Geistessynthese jenes Zeitalters.

Die Hauptsäulen, auf denen es sich aufbaut, sind aber Mathematik

und Musik, über deren inneren Zusammenhang Hesses
Buch bedeutungsvolle Spekulationen aufstellt, vermutlich von
Studien und Ideen angeregt, die heute in Umlauf kommen,
Andeutungen und Namen, die auch an die „Morgenlandfahrt"
erinnern, zeigen Hermann Hesse in eine Art esoterischer
Musikstudien versponnen, war er doch schon immer ein
leidenschaftlicher Freund der Musik. Diese wird im Zeitalter des
kastalischen Ordens und eben in seinem Schoss mit
wissenschaftlicher und zugleich fast religiöser Ehrfurcht gepflegt.

Die klassische Musik von 1500—1800 wird als die grösste
schöpferische Leistung Europas gepriesen, hochgehalten und
kultiviert, wenn auch das Enkelgeschlecht selber nicht mehr
in ihr zeugerisch ist, sondern als eigene Kunst wie gesagt
nur das Glasperlenspiel hervorgebracht hat. Im sagenhaften
China, so hören wir, hat die kastalische Zeit ihr Vorbild.
Damals „war der Musik im Staats- und Hofleben eine
führende Rolle zuerteilt; man identifizierte geradezu den Wohlstand

der Musik mit dem der Kultur und Moral, ja des
Reiches, und die Musikmeister hatten streng über der Wahrung
und Reinhaltung der „alten Tonarten" zu wachen. Verfiel die
Musik, so war das ein sicheres Zeichen für den Niedergang
der Regierung und des Staates. Und die Dichter erzählten
furchtbare Märchen von den verbotenen, teuflischen und dem
Himmel entfremdeten Tonarten, zum Beispiel der Tonart Tsing
Schang und Tsing Tse, der „Musik des Untergangs", bei
deren frevelhaftem Anstimmen im Königsschloss alsbald der

417



Himmel sich verfinsterte, die Mauern erbebten und stürzten,
und Fürst und Reich zu Falle kamen..."

Der Roman ist ein Lob der Musik, als einer „Urquelle
aller Ordnung, Sitten, Schönheit und Gesundheit". Und
diesem hohen sozialen Wert ist ein individueller Wert ebenbürtig,

ist sie doch einer „der Wege zum höchsten Ziel des
Menschen, zur inneren Freiheit, zur Reinheit, zur Vollkommenheit".

Josef Knechts Führer, Lehrer und Vorgänger im Amt
des Magister ludi, der stille, innige und sanfte alte
Musikmeister, mutet wie eine Personifikation dieser Wirkungen der
Musik an; und wenn er endlich ganz auf die Sprache
verzichtet und in Schweigen versinkt, strahlt etwas von ihm aus,
was „wie ein rhythmisches Atmen", wie eine völlig unmateriell
gewordene esoterische Musik empfunden wird.

Knecht selber beginnt als Musiker, und das Glasperlenspiel
ist für ihn eine neuere, geistigere, abstraktere Art der Musik.
Fast möchten wir Leser bedauern, dass dieses Spiel nicht eine
wirkliche Erfindung, sondern nur eine poetische Hermann Hes-
ses ist, allerdings eine geistvolle und bedeutungsschwere, deren
Sinn am deutlichsten und poetischsten wohl in dem Gedicht
ausgesprochen wird, das den Zyklus von Josef Knechts
Jugendlyrik abschliesst :

Musik des Weltalls und Musik der Meister
Sind wir bereit in Ehrfurcht anzuhören,
Zu reiner Feier die verehrten Geister
Begnadeterer Zeiten zu beschwören.

Wir lassen vom Geheimnis uns erheben
Der magischen Formelschrift, in deren Bann
Das Uferlose, Stürmende, das Leben
Zu klaren Gleichnissen gerann.

Sternbildern gleich ertönen sie kristallen,
In ihrem Dienst ward unserm Leben Sinn,
Und keiner kann aus ihren Kreisen fallen,
Als nach der heiligen Mitte hin.

Das letzte Kapitel der Biographie Josef Knechts ist „Die
Legende" überschrieben. Der Chronist verzichtet auf die eigene
Darstellung mit der Begründung, sie könnte ihm doch nicht
besser gelingen, als die Legende vom Glasperlenspielmeister,
welche beim Orden in vielen Abschriften zirkuliere, und
vermutlich ein paar bevorzugte Meister des Dahingeschiedenen
zu Verfassern habe. Aber die Stilmittel, mit denen der
geheimnisvolle Aufbruch Knechts aus dem Orden in die Welt,
und sein rascher und unerwarteter Hingang aus dem Leben,
bevor er in dieser Welt überhaupt recht Fuss gefasst hat,

418



dargestellt werden, sind dieselben wie zuvor, die Darstellung
bleibt mehr eine psychologische nahsichtige, als dass sie zu
einer fromm-legendenhaften, die Realität legendär überhöhenden

würde. Unter einer Legende verstehen wir doch vor allem
eine an Gestalten und Begebenheiten anknüpfende Schöpfung
fromm webender, gläubiger Phantasie, und sicher werden wir
von einer Legende weit eher eine Bekehrung von der Welt,
als eine solche zur Welt erwarten.

Mindestens vom Standpunkt der kastalischen Ordensbrüder
aus steht Josef Knecht am Ende als problematische Erscheinung

da, als ein Ausbrecher aus der wohlgefügten Hierarchie
des Ordens, wenn nicht gar als Abtrünniger und Ketzer.
Gerade den unbedingten Glauben hat er verloren, und damit
erscheint ihm Kastalien, das Glasperlenspiel und sein eigenes
Amt in einem fragwürdigen Licht. Diese Einsicht bewegt sein
Gewissen, das Amt des Glasperlenspielmeisters niederzulegen.
Ein anderes wird ihm versagt, obwohl er sich anerboten hat,
ein niedrigeres anzutreten, das seinem demütigen Bedürfnis
zu dienen und seinem eigenen Namen „Knecht" entspricht:
Wie vormals seinen eignen alten Lehrmeister, so drängt es
ihn zu den Anfängern und Adepten, weil sie als die Jüngsten
noch die Bildsamsten sind, dem natürlichen Leben noch am
nächsten stehen, und einst die Zukunft Kastaliens gestalten
werden. Denn um diese Zukunft ist dem Meister bang. Sein
witternder Instinkt, sein unbeirrbarer Blick entdeckt die Züge
des Alterns in der hochgezüchteten Gemeinschaft.

Josef Knechts Austritt aus dem Orden ist die Ueberraschung
in der Linienführung des Romans. Erst zurückblickend
entdeckt der Leser mit Bewunderung, durch wie feine psychologische

Kunst diese Wendung vorbereitet war, sodass sie nun
völlig glaubwürdig und überzeugend wirkt. Sie belebt nicht
nur die Spannung der Handlung, welche während des
langsamen und geradlinigen Verlaufes abwechslungssüchtigen
Lesern abhanden gekommen sein dürfte, sondern diese Wendung
eröffnet vor allem, nachdem wir die pädagogische Provinz
gründlich durchwandert haben, einen neuen, weiteren Horizont.

Es hatte den Anschein, als ob Hermann Hesse, der in seiner
zweiten Schaffenshälfte erstaunlich kühn in alle gegensätzlichen
Bezirke des Menschlichen, ja des Allzumenschlichen und
Dämonischen ausgeschweift war, sich mit dem „Glasperlenspiel"
beruhigt und gesättigt, in friedlicher Resignation in die vita
contemplativa still gesammelter Altersweisheit zurückgezogen,
der Weite und Freiheit abgesagt, und das Heil im
Glaubensbekenntnis an eine reine kastalische Geistigkeit gefunden habe.
Das wäre der Standpunkt und die Haltung des Ordenshauptes
Alexander. Aber nein. Zwischen Alexander und seinem Nächst-

419



unterstellten, dem Glasperlenspielmeister Josef Knecht hebt
nun eine geistig bedeutende Auseinandersetzung an, der die
Auseinandersetzung in Knechts eigenem Innern vorausgegangen
ist. Und wir spüren, der Verfasser hält gegen den „rechtgläubigen"

Alexander zu dem ketzerischen Josef Knecht.
Dieser entdeckt die Anzeichen der Ueberalterung im Orden,

just weil er selber in Herz und Kopf seinen Jahren zum
Trotz noch jung, wach und elastisch ist. Wenn die Unruhe
ihn packt, so nicht als ein Rückfall in unausgelebte subjektive
Triebe und persönliche Freiheitsbedürfnisse. Vielmehr ist es
eine edle Unruhe aus Verantwortlichkeitsgefühl, die sinnende
Sorge um das Rechte, und sie gilt nicht bloss dem Orden,
sondern der Lebensallgemeinheit. Nicht umsonst ist er aus der
Geistesschule des grossen benediktiner Historikers Jakobus mit
Einsichten in die Relativität alles geschichtlichen und
politischen Geschehens hervorgegangen. Um die Stellung und Funktion

Kastaliens in Beziehung auf das allgemeine Leben der
Zeit dreht sich das Rundschreiben, das er an die Ordensleitung

richtet. Er fordert den Orden zur Selbstbesinnung und
Neuorientierung auf, indem er die Umstände und Antriebe
seiner Entstehung in Erinnerung ruft.

Manche historischen Gebilde scheinen eben erst auf den Gipfel
gelangt zu sein, wenn bereits in untergründigen Schichten neue
Voraussetzungen eingetreten sind, die sich erst viel später als
Katastrophe herausstellen. So sieht Knecht den blühenden ka-
stalischen Orden bedroht, und zwar von aussen und von innen
her. Aeussere Bedrohung, und zwar nicht bloss des Friedens,
sondern der Freiheit und des Lebens, ahnt er im Nahen
kritischer Zeiten, in einer Gefahr von Osten her, gegen die auch
der Neutralitätswille des Staates sich als ohnmächtig erweisen
dürfte. In einem Zustand des Existenzkampfes aber, so sieht
er voraus, werde der Staat und die öffentliche Meinung die
kastalische Provinz als einen schönen Luxus empfinden, den
man sich nicht mehr leisten könne. Die Allgemeinheit ist der
Nährboden und Baugrund des Ordens, und ihren Erschütterungen

wird auch er ausgesetzt sein. So gelte es, sich dessen
wieder bewusst zu werden, dass auch der Orden, dieser kleine
geistige Staat im Staate, und seine unpolitischen Geistigen
wider Wissen und Willen doch mit zur Politik gehören.

Die innere Bedrohung aber, in einer Krise, wo die Welt
sich anschickt sich zu verjüngen, kommt aus dem Alterspro-
zess, der spröden Erstarrung und brüchigen Versteifung, und
er zeigt sich in einer Art Selbstgenügsamkeit, die sich zur
Selbstgefälligkeit und Hybris des Geistes steigert und zur
Abkapselung von der Lebenswirklichkeit und Lebensallgemeinheit,

zum Inzest, zum Narzissismus, zur hochmütigen Einsam-

420



keit, zum Spezialistentum und Virtuosentum, zum allmählich
steril werdenden und steril machenden aesthetischen Formenspiel

führt. Gerade das Glasperlenspiel ist hierin bedroht.
Kurz, das Rundschreiben Knechts ist der Warnruf des

Weitsichtigen und Witternden, Weckruf zugleich an die zu sehr
nach innen Gekehrten, ihr Augenmerk nach aussen zu wenden.

Selber hatte er es längst als seine Aufgabe erkannt. Aber
er hatte eingesehen, dass diese Auflockerung aus der Starre,
diese Rückbindung an die Nährquellen des Lebens nicht
gelingen wollte, und hatte auch von seinem Rundschreiben und
der Auseinandersetzung mit dem Ordensmeister Alexander kaum
etwas anderes erwartet, als was eintrat, nämlich die höfliche
und bedauernde Ablehnung seiner Ideen, welche ihm aus Ver-
ständnislosigkeit als Untreue und Abfall auslegt, was geistige
Ueberlegenheit und innere Notwendigkeit war.

Wir nehmen Partei gegen Alexander und für Knecht, als
den Vertreter der höheren Werte. Mag jener vermeinen, der
Weisheit letzten Schluss gefunden zu haben, und dieser ein
Sucher bleiben wie Hesses andere Gestalten, so ist er doch
nichts weniger als ein Irrender, der sich am Rande der
Verzweiflung zur Umkehr gezwungen sähe. Vielmehr gleicht er
einem gefestigten und hochgemuten Bergsteiger, den die
Erkenntnis, dass er noch nicht auf dem Gipfel angelangt ist, weder
zum Erlahmen und Stillstand, noch zur reuigen Umkehr bringt,
sondern der sich den Mut und die Kraft zutrauen darf, in
anderer Richtung weiter zu klimmen.

Knecht verwahrt sich mit Recht gegen seinen Vorgesetzten,
als problematische Natur gewertet zu werden. Als solche ist
im „Glasperlenspiel" eigentlich nur Tegularius anzusprechen,
allenfalls noch Designori, alle andern Gestalten stehen im
Gleichgewicht. Wir brauchen bloss an die Periode des
„Steppenwolf", „Klingsor", „Klein und Wagner", ja sogar an Hesses
erste Gestalten zurückzudenken, um inne zu werden, wie
erstaunlich weit er sich aus der Sphäre der pathologischen und
problematischen Naturen herausgefunden hat. Was sich in der
Gestalt des Siddhartha schon ankündigte, eben das ist der Zauber,

der von Josef Knecht ausgeht: Die Haltung die Sicherheit,
eine liebenswürdige, überlegene Heiterkeit.

Als die Ordensleute mit kopfschüttelndem Bedauern ihren
magister ludi ziehen lassen, und er zu Fuss, wie einst als
unbeschwerter Studiosus, seiner neuen, freiwillig gewählten
Bestimmung in der Welt draussen entgegenwandert (er will vorerst

den begabten Sohn seines weltlichen Freundes Designori
erziehen), da „war ihm alles wieder neu, geheimnisvoll und
vielversprechend " die Glut der Freiheit und
Selbstbestimmung durchflutete ihn." Die Fähigkeit und Gnade der

421



Wandlung ist ihm eigen. Und Hermann Hesse konnte sie
ihm nur verleihen, weil er sie sich, den Jahren zum Trotz,
selbst erhalten durfte.

Er will also keine Heilslehre verkünden mit dieser Idee
des utopischen geistigen Ordensstaates. Er hat das Absolute
nicht gefunden, noch einmal erweist er sich als der Relativist,
als den wir ihn je und je gekannt haben. Von neuem gleitet
er zurück ins Problematische, reisst sich los von den
Ankerketten, wird wieder zum Schweifenden, Heimatlosen, Unbe-
hausten. Aber das ist doch nur die Schattenseite seines
Relativismus, dieser geht aus vom Licht seines Erkenntnisgutes, und
es muss durchaus positiv bewertet werden, dass er ein billiges
Sichabfinden mit Halbwahrheiten, einen voreiligen Autoritätsglauben

verschmäht, und dass die innerste Triebfeder in ihm
elastisch geblieben ist, nämlich der Drang zu Transzendieren,

Hesses Gestaltenwelt gipfelt im Glasperlenspielmeister. Nicht
eben ein Heiliger, weniger noch ein Held ist er, ein Weiser
vielmehr, am weitesten vorgeschritten auf dem Wege der
Individuation und dem Heimwege aus ihr hinaus, kurz, auf dem
Wege zur Vollkommenheit. Dass diese Gestalt eindrücklich und
glaubwürdig gelang, das ist wohl der dichterische Hauptgewinn

des neuen Werkes und darüber hinaus ein Zeugnis von
Hesses eignem seelischen Fortschritt.

Die Problematik, von der die Rede war, ist also nicht die
seine, sondern die aller irdischen Bemühungen und
Bewertungen, die Relativität aller Haltungen, Bekenntnisse, Lehren.
Hesse gehört, nicht unähnlich Rilke, zu denen, die auf der
Hut bleiben, ihre jeweiligen Erkenntnisse als absolute Wahrheiten

und endgültige Glaubenssätze auszugeben, denen
vielmehr als der Weisheit letzter Schluss das Unterwegsbleiben
erscheint. „Wohin gehen wir denn? Immer nach Hause" —
diesem Lieblingswort seines Lieblingsdichters Novalis ist er treu
geblieben. Nur das Ziel hat sich als noch unabsehbarer
erwiesen. Und Weg wie Ziel sind kein Aeusseres, sondern ein
Inneres. „Jeder von uns ist nur ein Mensch, nur ein Versuch,
ein Unterwegs. Er soll aber dorthin unterwegs sein, wo das
Vollkommene ist, er soll ins Zentrum streben, nicht an die
Peripherie."

„Transzendieren" hatte der Titel eines Jugendgedichtes von
Knecht gelautet, und wenn er es nachträglich in „Klage"
abgeändert hat, so deutete der philosophische Terminus doch
das Gesetz an, dem er sich von jeher verpflichtet wusste, und
das nun auch sein neues „Erwachen", seine neue Richtung
bestimmt.

Dem Weg zum Selbst, zur Vollkommenheit bleibt er treu,
auch wenn er nun den klösterlichen Orden mit dem freien

422



Leben in der Welt vertauscht. Denn der Seele tut es bald
mehr not, sich der Welt zu, bald sich von ihr abzukehren,
chinesisch gesprochen muss sie abwechselnd im Yang und im
Yin, mit Goethes Symbolen ausgedrückt in der Diastole oder
Systole leben. Und so sieht jetzt Knecht, nach langer
Introversion als Ordensmann, die fruchtbare Entwicklungsrichtung,
um es psychologisch zu formulieren, in einer Extravertierung.
Das ist ein altes und immer neues Hauptthema Hesses. Wenn
er, der sein Ich in Hälften aufzuspalten, seine Individualität
zu teilen und in polaren Gestalten darzustellen nicht müde
wird, etwa Narziss und Goldmund als Vertreter introvertierter

und extravertierter Haltung einander gegenüber gestellt
hatte, so wird im „Glasperlenspiel" innerhalb der Seele des
Einen Josef Knecht Narziss, der er so lange gewesen,
sozusagen von Goldmund abgelöst. Nicht endgültig zwar, sondern,
so müssen wir uns vorstellen, nur einstweilen. Sollte diese
Seele eine spätere Inkarnation eingehen, so dürfte der Pendel
wieder nach der andern Seite ausschwingen. Denn beides sind
gleichwertige Pole, und zwischen ihnen vollzieht sich immer
neu der Lebensprozess. Erst jenseits dieser Pole liegt die
Einheit. Es ist die Klage um das ewig menschliche
Sichbemühen und Transzendieren, welche dem ersten Gedicht des
Jünglings Knecht das Thema gibt.

Uns ist kein Sein vergönnt. Wir sind nur Strom.
Wir fliessen willig allen Formen ein:
Dem Tag, der Nacht, der Höhle und dem Dom.
Wir gehn hindurch, uns treibt der Durst nach Sein.

So füllen Form um Form wir ohne Rast,
Und keine wird zur Heimat uns, zum Glück, zur Not.
Stets sind wir unterwegs, stets sind wir Gast,
Uns ruft nicht Feld noch Pflug, uns wächst kein Brot.

Wir wissen nicht, wie Gott es mit uns meint,
Er spielt mit uns, dem Ton in seiner Hand,
Der stumm und bildsam ist, nicht lacht noch weint,
Der wohl geknetet wird, doch nie gebrannt.

Einmal zu Stein erstarren! Einmal dauern!
Danach ist unsre Sehnsucht ewig rege,
Und bleibt doch ewig nur ein banges Schauern,
Und wird doch nie zur Rast auf unsrem Wege.

Bei allem Hin und Her durch das Terrain des Lebens kommt
die Seele dennoch, wie der mühsam im Zickzack vordrängende
Bergsteiger, ihrem Ziele näher; „höher", um im Bilde zu
bleiben; „tiefer" liesse sich mit einer andern Metapher eben-

423



sowohl sagen, tiefer nämlich durch den Schacht in den eigenen
Kern hinein.

Und damit biegt das „Glasperlenspiel" in altvertraute
Gedankengänge zurück, ja in den eigentlichen Bezirk des Glaubens

oder doch religiösen Ahnens, dem Hesse schon in
seinem „Siddhartha" Ausdruck zu geben versucht hatte. Wenn
er solche Bekenntnisse seiner dichterischen Sprache anvertraut,
so gewiss darum, weil er sie zur Uebermittlung an andre
weit eher fähig hält, als eine begrifflich philosophische
Ausdrucksweise, die sich abstrakter termini wie „transzendieren"
bedienen würde. Aber keine Sprache scheint ihm wirklich
ausreichend zur Wieder- und Weitergabe des geheimnisvollen
inneren Erfahrens und Wissens. In seiner indischen Legende
ist es kein Geringerer als Buddha selbst, der dem jüngeren
Sucher Siddhartha bestätigt, dass es eine Nachfolge in den
Stapfen eines andern, auch in den seinen, eigentlich nicht
geben kann, ja nicht einmal ein gemeinsames Ziel, (insofern
nämlich jede Seele in ihren ureigenen Kern hineinwandern
muss.

Dem entspricht die Ueberzeugung des alternden Knecht, es
gehe beim Reifeprozess der Seele „nicht um die Wahrheit
und die Erkenntnis, sondern um die Wirklichkeit und deren
Erleben und Bestehen... Man fand nicht Gesetze dabei,
sondern Entschlüsse, man geriet nicht in den Mittelpunkt der
Welt, aber in den Mittelpunkt der eigenen Person. Darum
war auch das, was man dabei erlebte, so wenig mitteilbar,
so merkwürdig dem Sagen und Formulieren entrückt; Mitteilungen

aus diesem Bereich des Lebens schienen nicht zu den
Zwecken der Sprache zu zählen. Wurde man ausnahmsweise
dabei ein Stück weit verstanden, dann war der Verstehende
ein Mann in ähnlicher Lage, ein Mitleidender oder
Miterwachender." Und auf die Gewissensfrage des Ordensmeisters, ob
Knecht jemals gedacht habe, seine Erweckungen seien so etwas
wie Offenbarungen höherer Mächte, Mitteilungen oder Anrufe
aus Bezirken einer objektiven, ewigen oder göttlichen Wahrheit,

betont er in seiner Antwort wiederum die Wucht und
Ueberzeugungskraft der subjektiven Wirklichkeit und das
Unvermögen, „in Worten auszudrücken, was sich doch den Worten

stets entzieht; rational machen, was offenbar ausser-ra-
tional ist".

Dies mystische Erleben ist der Augenpunkt der Perspektive,

der selber unerkennbar ferne ist, auf den aber die Linien
der Gestaltung in diesem Erzählwerk ausgerichtet sind, und der
Dichter lässt sich dabei von einer Gesinnung leiten, die man
mit ungefähr gleichem Recht als Weisheit, Frömmigkeit, amor
fati oder Religiosität andeuten kann.

424



Lieder in einem Roman einzuflechten, ist ein Lieblingsbrauch
der Romantik und liegt einem Erzähler, der wie Hesse von
ihr herkommt und gleichzeitig selber begnadeter Lyriker ist,
besonders nahe. Die weitgedehnte Landschaft eines Romans
mit Novellen zu durchwirken wie mit abgeschlossenen Parks
und Gärten, die aber doch den allgemeinen Charakter dieser
Landschaft nicht verleugnen dürfen, — auch das ist eine alte
Uebung, es sei nur an die von Hesse selbst herangezogenen
„Wanderjahre" Wilhelm Meisters erinnert. Im ,,Glasperlenspiel"
verhält es sich allerdings nicht etwa wie bei Eichendorff, wo
eine epische Situation von lyrischer Stimmung dermassen
geschwängert ist, dass sie sich in Liedern unmittelbar entlädt,
oder dass die Gestalten des Romans bei passender Gelegenheit

etwa mündlich Geschichten austauschten.

Die Verse und Erzählungen werden vielmehr als dichterische
Werke des Glasperlenspielmeisters Knecht geboten, Jugendwerke

übrigens, wenn sie auch nicht eben jugendliche Züge
tragen, sondern von einer solchen frühen Weisheit und Reife
zeugen, dass wir sie sogar ihm kaum zugetraut hätten. Und
wenn er auch ein durch und durch musischer Mensch ist,
überrascht uns doch die sinnliche Fülle seines Erzählertums,
der innere Reichtum seiner Vorstellungswelt als Kontrast zu
der Enthaltsamkeit und schlichten Zucht seiner Lebensführung.
Ein von Hermann Hesse gewiss mit vollem Bewusstsein
beabsichtigter Kontrast, ein sehr singulärer Fall des Nebenein-
anders zweier gegensätzlicher Erzählstile, eines geistig und
eines sinnlich gerichteten, eines asthenischen und eines pykni-
schen möchte man .vergleichsweise sagen.

Der Chronist von Knechts Biographie nennt dessen
Nachgelassene Schriften den vielleicht wertvollsten Teil seines
eigenen Buches. Ob ihm Hesse damit seine eigne Meinung
unterschiebt oder nicht, — sie dürfte die aller Leser sein,
welche mehr aufs künstlerisch Poetische, als aufs rein Geistige
eingestellt sind. Diese zweihundert Seiten in dem viermal
umfangreicheren Ganzen völlig befriedigend unterzubringen, mag
eine nicht restlos zu lösende Aufgabe gewesen sein. Sie sind
am Schluss angefügt, sozusagen ins Schlepptau genommen; man
kann es aber auch so empfinden, dass sie das Werk wie einen
schlank aufgeschossenen, blätterarmen Stengel mit einer
unerwartet üppigen Blütendolde krönen.

Ihre Ansatzstellen liegen allerdings weit zurück in Knechts
Jugend. Bei den Kastaliern herrschte nämlich der alte Brauch,
dass die begabten Zöglinge am Schluss ihrer Studienjahre,
sozusagen als höchstes und freistes Zeugnis ihrer Geistesreife,
einen Lebenslauf zu schreiben haben, in gewissem, wenn auch
nur übertragenem Sinn das eigne Curriculum vitae. Sie haben

28 425



ihre eigne Person als Maske, als vergängliches Kleid einer
Entelechie zu betrachten und in eine vergangene Zeit, eine
fremde Kultur, eine veränderte Lage zu versetzen, wobei, nicht
als Credo, aber als Hypothese, ein Rest des alten
Seelenwanderungsglaubens in diesem Spiel der Imaginationskräfte
fortwirkt.

Josef Knecht suchte sogar drei solcher Praeexistenzen,
indem er sich zuerst als „Regenmacher" in die Vorzeit primitiver

Stämme versetzt, hierauf als „Beichtvater" zu den Büs-
sern und Heiligen des Frühchristentums nach Palästina, um
dann als Königssohn einen wechselvollen „Indischen Lebenslauf"

zu bestehen, der um die Vorstellung der Maya, der
Welt als Erscheinungstrug kreist.

Der Biograph berichtet, dass das Material und die Vorstudien

zu einem vierten Lebenslauf Knecht über den Kopf
gewachsen seien. Er wäre darin in einem konkreten Milieu des
18. Jahrhunderts aufgetreten, nämlich als schwäbischer Theologe,

der den Kirchendienst mit der Musik vertauscht, ein
Schüler Johann Albrecht Bengels, ein Freund des magischen
Prälaten Oetinger und eine Weile Gast der Gemeinde Zin-
zendorfs. Schade, dass uns Knecht — und damit Hesse —
diese fingierte Vita schuldig geblieben ist, sie wäre seine
einzige historische Erzählung geworden. Uebrigens wird der
merkwürdige Gelehrte Bengel zufolge seines Planes, in einem
enzyklopädischen Werke alles Wissen seiner Zeit symmetrisch
und synoptisch auf ein Zentrum hin zu ordnen und zusammenzufassen,

als ein heimlicher Vorläufer und Ahne des
Glasperlenspiels bezeichnet.

Die drei fertigen Erzählungen könnten für sich bestehen.
Zumal der „Regenmacher" dürfte zu Hesses thematisch
interessantesten und durch die Kraft des Sichhineinversetzens in eine
fremde Welt eindrücklichsten Gestaltungen gehören; der „Indische

Lebenslauf" lockt unwillkürlich zum Vergleich mit „Sid-
dhartha" und Stefans Zweigs indischer Legende „Die Augen
des ewigen Bruders".

Der Wert übertrifft aber die Summe dieser drei Stücke
dadurch, dass sie einen Zyklus bilden, der in Variationen das
Hauptthema — und zudem viele Einzelmotive — des Romans
abwandelt und entfaltet. Die auch schon von andern Autoren wie
Arnim, Gjellerup oder Albert Steffen aufgegriffene Idee, eine
Seele auf dem Weg ihrer Metempsychose zu begleiten, ist
geistig wie künstlerisch ergiebig. Erst recht, wenn die Monade,
wie im Falle Josef Knechts, der Typus, das Urbild des
geistigen Menschen ist. Ihre Reaktionen sind verschieden, je nach
der Beschaffenheit der Epochen und Kontinente, in die sie
hineingetaucht wird, je nach den geistigen Entfaltungsmöglichkeiten,

die ihr der jeweilige Menschheitszustand gewähren kann.

426



Ob diese Seele, die von Uranlage ein hohes Karat der
Empfindung und die latenten Möglichkeiten religiöser,
denkerischer, musischer Auswirkung mitbringt, sich durch ihre
Inkarnationen auch noch entwickelt und läutert, scheint in den
fingierten Lebensläufen noch unentscheidbar. In Gestalt des
Josef Knecht anno 2200 ungefähr scheint sie gegen die
Gefahren eines tiefen Verstricktwerdens in Maya, in sinnliche
Irrwege und Leidenschaften, als Gegengewicht eine seltene
Ueberlegenheit, Zucht, Ausgeglichenheit und hohe Heiterkeit
ausgebildet zu haben. Dennoch, ob sie nach so langem Unterwegs

„am Ziele ist", macht die Wendung vor Knechts jähem
Tod fraglich, und auch der Dichter würde es, darüber
interpelliert, wohl offen lassen, steht er doch dem Endgültigen,
Absoluten in scheuer Ehrfurcht gegenüber als ein Mann, nicht
des greifbaren Credo, sondern der ahnenden Hoffnung.

Er hat viele seinesgleichen unter den Zeitgenossen, überallhin

zerstreut wohnt eine heimliche Gemeinde von „Kastaliern"
und Kastalienfreunden. Gerade sie sind heute die guten Leser,
und sein aus der Sehnsucht der Gegenwart gewachsenes Buch,
das mit seiner milden Ueberlegenheit und geheimnisvollen
Tiefe alle Vorzüge eines bedeutenden Alterswerkes vereinigt,
wird ihnen ans Herz wachsen.

427


	Hermann Hesses "Glasperlenspiel"

