
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 5

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
Das Buch von E. H. Carr

Das Buch des englischen Professors für internationale Politik,
Edward Hallet Carr, „Conditions of Peace", das im Jahre 1942 in London

erschienen ist, hat in den angelsächsischen Ländern wie auch in

kleineren Kreisen der Schweiz so starke Beachtung gefunden, dass

sich nunmehr ein schweizerischer Verlag entschlossen hat, eine deutsche

Uebersetzung zu veröffentlichen.1) Dies gibt uns Veranlassung, uns
mit diesem Buche ausführlicher zu beschäftigen, als wir es sonst
für angebracht gehalten hätten, da es sich zwar um ein nicht
uninteressantes Zeitdokument, aber zugleich um ein sehr fragwürdiges,
konfuses und Konfusion stiftendes Buch handelt, das weder seinem
Verfasser noch den von ihm entzückten Lesern viel Ehre macht.2)

Indem wir dieses unzweideutige Urteil voranschicken, sind wir uns
bewusst, damit nicht wenige herauszufordern, die uns versichern, dass

es sich um ein hochbedeutsames und interessantes Buch handle. Nicht
zum ersten Male — schon der Beveridgeplan gab dazu Veranlassung
— sehen wir uns damit der bedenklichen und die gedankliche Unordnung
unserer Zeit widerspiegelnden Tatsache gegenüber, dass in der
allgemeinen Ratlosigkeit und Verschwommenheit der Vorstellungen weiten
Kreisen Orientierung und Masstab verloren gegangen sind und sie,
von einem vagen Zeitgeist fortgerissen, allem erliegen, was ihnen eine
bequeme, aber trügerische Lösung der gewaltigen Gegenwartsprobleme
verspricht. Es ist bereits so weit gekommen, dass, wer zu tieferer

x) Ed ward Hallet Carr, Grundlagen eines dauernden Friedens.
Uebersetzt von Elisabeth Rotten. Zürich (Steinberg Verlag). 1943.

SS. XXVIII und 320.
Da eine Uebersetzung immer eine ebenso verantwortungsvolle wie
schwierige Aufgabe ist, verdient sie in jeder Buchkritik solcher Art
eine kritische Würdigung, zumal die Sorglosigkeit mancher Ueber-
setzer neuerdings einen bedenklichen Grad erreicht. Um so mehr darf
man sich freuen, dass die vorliegende Uebersetzung in die erprobten
Hände von Elisabeth Rotten gelegt worden ist. Nur an einigen
wenigen Stellen habe ich offenbare Unrichtigkeiten der Uebersetzung
feststellen können, aber sie sind zumeist ohne Belang und
überschreiten nicht das kaum vermeidbare Mass.

2) In meinem Urteil stimme ich vollkommen mit der ausgezeichneten
Kritik überein, die K. Brunner jüngst in der Neuen Zürcher Zeitung
veröffentlicht hat („Englische Stimmen zum Problem der Wirtschaftsordnung:

Die wirtschaftspolitische Konzeption", N. Z. Z. Nr. 1390 vom
7. September 1943).

372



Besinnung mahnt, Mühe hat, sich überhaupt noch verständlich zu

machen, und sich den wütendsten Angriffen aussetzt. Wahrscheinlich
liesse sich die ganze Problematik unserer Zeit aufrollen, wenn man
einmal in aller Ruhe und mit wissenschaftlicher Kühle den Gründen
nachgehen wollte, die eine solche Gegensätzlichkeit der Urteile
erklären dürften. Wie kommt es, so müssen wir uns besorgt fragen,
dass so viele nicht merken, dass das Buch von Carr im Grunde

genommen eine Art von parfümiertem Nationalsozialismus oder Kommunismus

darstellt? Dass es, von allem abgesehen, was mit dem
englischen Standort des Verfassers zusammenhängt, ebenso gut in Berlin
oder Moskau hätte erscheinen können und dass es uns in penetranter
Weise an jene Bücher des ehemaligen „Tat"-Kreises (insbesondere
an diejenigen von Ferdinand Fried) erinnert, die auch damals vor
1033 von einem kritiklos gewordenen Bürgertum in Deutschland

gierig aufgenommen worden sind und ihm das geistige Rückgrat haben
brechen helfen?

Dieser alarmierende Tatbestand legt es nun allerdings- nahe, diesen
Buchbericht in zwei Teile zu zerlegen. Zum ersten haben wir davon
auszugehen, dass das Buch von Carr weiten Schichten in England
tatsächlich etwas zu sagen und eine Orientierung zu bieten scheint,
ja möglicherweise sogar einen gewissen Einfluss auf die Auffassungen

massgebender Kreise ausgeübt hat. Ein solches Buch
verdient in jedem Falle — sozusagen als Objekt wissenschaftlicher
Untersuchung — unsere Aufmerksamkeit, da es zum mindesten die Eigenschaft

hat, uns über Orientierungslosigkeit zu orientieren und uns mit
Meinungen bekannt zu machen, die einen der Faktoren des
Zeitgeschehens darstellen dürften. Wenn man die optimistische Voraussetzung
machen dürfte, dass die schweizerische Uebersetzung den Weg nur
zu kritischen Lesern findet, so würde ihr à titre de documentation
sogar ein gewisser Nutzen nicht abzusprechen sein3). Tatsächlich kann
niemand, der sich von den Strömungen der Zeit ein vollständiges
Bild machen will, umhin, das Buch von Carr zu lesen. Da dazu nun
eine bequeme Gelegenheit geboten wird, können wir jetzt die rein
konstatierende Aufgabe unseres Berichts- als erfüllt betrachten, ohne
den Inhalt des Buches ausführlich wiederzugeben, und uns der zweiten
Aufgabe, nämlich der Kritik, zuwenden.

Das Hauptgebrechen des Buches liesse sich kurz folgendermassen
kennzeichnen: Carr ist der Auffassung, dass die im zweiten
Weltkriege gipfelnde Krisis unserer Gesellschaft, — er zieht es
charakteristischerweise vor, sie eine „Revolution" zu nennen und an dieses Wort
in bekannter Revolutionsromantik deutlich positive Assoziationen zu

3) Es macht dem Verantwortungssinn der Uebersetzerin Ehre, dass

sie an derjenigen Stelle, wo von den Kleinstaaten mit der Verächtlichkeit

eines Friedrich List gesprochen wird, den schweizerischen
Leser ausdrücklich zur Kritik auffordert.

373



knüpfen — im wesentlichen wirtschaftlichen Ursprungs ist und die Qeburt
einer neuen kollektivistischen Ordnung ankündigt. Wie man auch zu
dieser ökonomistischen Diagnose stehen mag, so ist es doch ausgemacht,
dass sie nicht eben eine bequeme Theorie ist. Denn wenn man sie
durchführen will, so muss man über das nur mühsam zu erwerbende
Rüstzeug des nötigen nationalökonomischen Wissens und über die
daraus zu gewinnende Klarheit der Grundvorstellungen verfügen. Zu
seinem Unglück geht dem Verfasser jedoch diese Voraussetzung in
einem wahrhaft erschreckenden Masse ab. Das meiste, was er hier
vorbringt, ist so primitiv und schief und so sehr Produkt unverdauter
Lektüre (insbesondere der letzten Bücher von Keynes), dass der Kritiker
nicht weiss, wo und wie er überhaupt beginnen soll, und nur von den
Qualen berichten kann, die ihm die Lektüre bereitet hat4). Zwar sieht
Carr vollkommen richtig, dass die monopolistische Markterstarrung und
Gruppenanarchie, die gerade in England dank einer protektiouistischen
und monopolfreundlichen Wirtschaftspolitik in den letzten zehn Jahren
Riesenfortschritte gemacht haben, unser Wirtschaftssystem in ein

Impasse geführt haben, aber die kollektivistischen Folgerungen, die er
aus dieser Erkenntnis zieht, beweisen, dass er nicht die mindeste
Vorstellung davon hat, worum es sich im Grunde eigentlich dreht,
was alles auf dem Spiele steht und von welchen elementaren Ueber-
legungen man auszugehen hat. Das wissen zwar auch viele andere
nicht, aber die wenigsten unter ihnen schreiben doch anspruchsvolle
Bücher, und am seltensten unter ihnen ist der Fall eines Hochschulprofessors,

von dem man doch am ehesten verantwortungsvolle Scheu

vor Dilettantismus erwarten sollte.

Je unbeschwerter Carr von nationalökonomischem Wissen ist, um
so freiere Hand hat er, sich die ihm passenden Pseudoautoritäten
auszusuchen: ehemalige Mitglieder des erwähnten „Tat"-Kreises (wie
E. Rosenstock), Schacht, dessen hohe Einschätzung sehr enthüllend ist,
oder jene wenigen angelsächsischen Schriftsteller (L. Dennis und L.

Mumford), deren nationalsozialistisch-faschistische Tendenzen notorisch

4) Wie wenig er von den Grundfragen, die zur Entscheidung stehen,
begriffen hat, geht z. B. aus der Art hervor, wie er den seiner
Konzeption so unbequemen hervorragenden Nationalökonomen L. Rob-
bins (London School of Economics) zu diskreditieren versucht (S. 121).
Dessen Einwand, dass es unter einer Planwirtschaft „noch mehr
falsch gewählte Industriezweige am falschen Platze" geben würde,
glaubt er mit der Bemerkung entkräftigen zu können, dass dieses

„falsch" ein subjektives Werturteil enthalte, ohne zu wissen, dass

es sich auf die Verbrauchswünsche der Bevölkerung bezieht und
dass gerade das ganze Problem des Kollektivismus sich um die —
übrigens durchaus negativ zu beantwortende — Frage dreht, ob
es hier überhaupt möglich sein wird, sich an den Verbrauchswünschen

der Bevölkerung zu orientieren.

374



sind5). Ferdinand Frieds „Ende des Kapitalismus" scheint ihm
entgangen zu sein, da er dieses ihm so verwandte Buch sonst ausgiebig
und mit voller Sympathie zitiert haben würde. So hat sich unser
Autor ein nationalökonomisch-soziologisches Weltbild zurechtgezimmert,
das seinem kollektivistischen Sehnen entspricht, ohne dass er sich im

mindesten um die Probleme und Konsequenzen des Kollektivismus
kümmerte.

Leider sind seine soziologischen Vorstellungen nicht besser als seine

nationalökonomischen. Man hat nicht den Eindruck, als hätte er viel
vom Phänomen des Totalitarisme begriffen: Russland ist ihm ein

interessantes Experiment, und Nationalsozialismus wie Faschismus
erscheinen ihm als Revolutionen im Interesse des „kleinen Mannes"
(S. 37); Russland wie das nationalsozialistische Deutschland haben einer
neuen Ordnung zugestrebt, die „auf zeitgemässer Auffassung von
sozialer und wirtschaftlicher Ordnung" gegründet ist (S. 9) ; alle diese
kollektivistischen Länder haben die westlichen Länder in der Beseitigung
der wirtschaftlichen Ungleichheiten in den Schatten gestellt (S. 34) :

zwischen Hitlers neuer Ordnung und der britischen Suprematie im
19. Jahrhundert sieht er keinen grundsätzlichen Unterschied (S. 193);
Hitlers Politik „bedeutet das klare Zugeständnis, dass Deutschland ohne
Aussenhandel nicht zu leben vermag und dass die Deutschen sich
nicht mit der Lebenshaltung begnügen werden, die die Autarkie ihnen
gewähren kann" (S. 267), ein Satz, von dem wir wetten möchten, dass

er von einem Manne wie Fried oder einem anderen nationalsozialistischen

Wortführer bereits begeistert aufgegriffen worden ist; Russland
und nach ihm das faschistische Italien und das nationalsozialistische
Deutschland haben in der „Planwirtschaft" den neuen Begriff des
20. Jahrhunderts gefunden, den sich nun die westlichen Mächte zum
Muster zu nehmen haben (S. XXIV), und über das Zögern der
letzteren, die dort erfundenen Segnungen der Devisenkontrolle sich
zunutze zu machen, hat Carr nur Spott übrig (S. XXIV). Aus der
Tatsache, dass während des- Krieges eine kollektivistische Wirtschaft möglich

war, zieht er nicht etwa den Schluss, dass Krieg und
Kollektivismus einander zugeordnet sind und dass der Kollektivismus offenbar
nur unter der fieberhaften Ueberintegration des Krieges bestehen kann,
sondern den anderen, dass man nun die hektische Kriegsatmosphäre
in der Friedenszeit irgendwie ersetzen müsse. Dem entspricht auch seine
bemerkenswerte Soziologie des Krieges, den er aus seiner Funktion als
„kurzfristiges Gegengift" gegen Arbeitslosigkeit und Ungleichheit erklärt

6) Bezeichnend ist, dass Carr den amerikanischen Autor Arnold nur
nach einem früheren Buch einer unreifen Periode, nicht aber nach
einem späteren Buche („The Bottlenecks of Business") zitiert, in
dem dieser seine früheren antiliberalen Irrtümer abschwört. Beruft
er sich einmal auf ernsthafte und ihm in ihrer Grundrichtung durchaus

entgegenstehende Autoren (wie Max Weber und Allan G. B. Fisher),
so nur mit weiser Auswahl.

375



(S. 132), ohne unserer Phantasie irgendwie zu helfen, die sich einen
solchen Zusammenhang von Ursache und Wirkung konkret vorzustellen
bemüht. So kann er denn den Satz prägen: „Der Krieg ist in gegenwärtiger

Zeit die zweckvollste unserer sozialen Institutionen" (S. 131), 6olange
für seine Funktion als „Gegengift" gegen Arbeitslosigkeit und Ungleichheit

kein gleichwertiger Ersatz gefunden worden ist. Dass der moderne

Krieg in Wahrheit das wirkungsvollste Narkotikum vital unbefriedigter
Massen ist und nur auf Grund einer solchen nicht an der ökonomischen
Oberfläche haftenden Diagnose wirklich bekämpft werden kann, kommt
Carr nicht in den Sinn. Was er vorschlägt, ist denn auch nichts
anderes als der Ersatz des einen Rauschgiftes durch ein anderes"),
nicht aber etwa die Beseitigung eines Gesellschaftszustandes, in dem
ein solches Bedürfnis nach Rauschgiften vital-soziologisch unbefriedigter
Massen überhaupt erst entsteht. Die Lektüre des Buches erweckt den

Verdacht, dass dem Verfasser das Bestehen einer solchen üesellschafts-
erkrankung („Vermassung") überhaupt nicht gegenwärtig ist, geschweige
denn die Notwendigkeit, sie zu überwinden; sein ganzes Programm
läuft denn auch darauf hinaus, diese tiefste Erkrankung unserer
Gesellschaft nur noch auf den Gipfel zu treiben. Wenn man seine Klage
darüber, dass noch nicht alles den Bedürfnissen der „Massendemokratie"

angepasst sei, recht versteht, so scheint ihm eine solche Entwicklung
sogar ein Ziel, aufs innigste zu wünschen.

Von solchen soziologischen Auffassungen — insbesondere denen über
die Funktionen des Krieges — bis zu wirklicher moralischer Verwirrung
ist es nur ein Schritt. So vermag denn auch Carr nichts moralisch
Verwerfliches im Verhalten von Menschen zu sehen, die dem Himmel
auf den Knien für den Ausbruch eines Weltkrieges danken, ja, er
bezeichnet ein solches Urteil geradezu als absurd (S. 133). Auf derselben
Ebene liegt die Leichtigkeit, mit der er sich über den Verlust an
elementaren Freiheiten hinwegsetzt, die sein Kollektivismus — das räumt
er immerhin implicite ein — im Gefolge haben inüsste, eine Leichtigkeit,

die ihn in die bedenklichste Nähe bolschewistischer oder
nationalsozialistischer Freiheitsverachtung bringt'). Aber damit steht Carr unter

c) Er verlangt einen „neuen Glauben" (S. 138 f.), der „vor allem
auf die Lösung des Wirtschaftsproblems gerichtet sein" muss, so
mächtig wie die Religion im Mittelalter oder heute der Krieg.

') Wenn z. B. ein nationalsozialistischer Publizist in der Zeitschrift
„Europa-Kabel" (vom 27. August 1943) in einem gegen mich
gerichteten Leitartikel verächtlich vom „ewigen Psalm der elementaren
Freiheiten" spricht, deren Verlust eine Politik der „Vollbeschäftigung"
mit sich bringen müsste, so würde sich Carr sicherlich mit ihm
darin begegnen. In einer anderen nationalsozialistischen Polemik gegen
mich („Nationalzeitung", Essen, vom 24. August 1943) sucht man
den Einfluss meines Buches sogar unter ausdrücklichen Appell an

die sympathischen angelsächsischen Ansichten vom Typus eines Carr
zu bekämpfen.

376



den englischen Sozialisten keineswegs allein da; schon das Ehepaar
Webb hatte in seinem Russlandbuch die gleiche Tonart angeschlagen
und damit bewiesen, wo schliesslich der Weg eines solchen ursprünglich

humanitär begründeten Kollektivismus endet: im Verrat am
Menschen. Es versteht sich, dass Carr die Auslieferung Osteuropas an
das bolschewistische Russland ausdrücklich als notwendig erklärt
(S. 237/38).

Hat man nach alledem erst einmal das Aroma eines solchen Buches
in sich aufgenommen, so darf man das Experiment machen, im voraus zu

erraten, was es im einzelnen bringen wird. Tatsächlich findet sich alles,
was man erwartete : der mystisch-fatalistische Glaube oder doch zum
mindesten die eifrige Beteuerung, dass Monopolisierung, Ruinierung der
Marktwirtschaft, Kollektivierung und Vermassung unentrinnbar sind und
uns ja nicht auf den seltsamen Gedanken bringen dürfen, vom falschen
Wege auf den richtigen zurückgehen zu wollen, einen Gedanken, der
nur so fossiler Geister wie Walter Lippmann (S. XVII) würdig ist;
der Versuch, uns den Kollektivismus als das Allermodernste und Zeit-
gemässeste aufzureden und aus dieser an sich schon grundfalschen, rein
pragmatischen Behauptung ein ernsthaftes Argument zu machen; die
Empfehlung einer „entschlossenen Reorganisation des europäischen
Wirtschaftslebens.. wie Hitler sie in der Tat unternommen hat, aber mit
anderen Prämissen und zu anderen Zwecken" (S. 268), unter kategorischer

Ablehnung des Gedankens einer Wiederaufrichtung der echten
Weltwirtschaft und einer internationalen Währung; das Preislied auf
die Deutschen wegen ihres Hauptanteils „an der Herausarbeitung der
Lehren und der Organisation des modernen Sozialismus" (S. 250) ;

die Forderung, dass der Staat alles nur Denkbare in jedem nur
vorstellbaren Masse den Menschen garantieren und an sie austeilen
soll. Auch der Apell an die Jugend und ihren Aktivismus darf natürlich

nicht fehlen. Stellenweise hat man durchaus den Eindruck, als
handle es sich um eine grausame Satire auf den kollektivistischen
Wohlfahrtsstaat (so vor allem S. 159 unten).

Nun wäre der Erfolg dieses Buches völlig rätselhaft, wenn es nicht
auch manche guten Bemerkungen und treffenden Formulierungen
enthielte. Das gilt fast ausschliesslich von den politischen und staatsrechtlichen

Abschnitten, und dies mag wohl die Ursache sein, dass Leser,
die an diesen Fragen primär interessiert sind, bereit zu sein scheinen,
die übrigen Schwächen des Buches in Kauf zu nehmen, und ihren
Gesamteindruck dann positiver formulieren, als sie es sonst getan
haben würden. Was Carr z. B. über die Stellung seines eigenen Landes
und der Vereinigten Staaten sagt, ist so überlegt und treffend, dass

man herzlich wünschen möchte, er hätte sich auf diese ihm
naheliegenden Fragen beschränkt, das um so mehr, als die unhaltbare
Gesamtkonzeption des Buches auch in diesen Abschnitten immer wieder
zu Schiefheiten und Verirrungen führt. Das gilt vor allem von der
Erörterung des Deutschlandproblems, wo sich bemerkenswert Gutes und

25 377



-ebenso bemerkenswert Falsches wunderlich mischen. Wenn er hier

z. B. schreibt (S. 270), dass das- deutsche Volk nach der Niederlage
wahrscheinlich ein solches sein wird, „das sich heftig gegen ein System

auflehnt", dem es seine Niederlage und seinen Ruin verdankt, und

sich dann völlig neu zu orientieren wünschen wird, so dürfte es

zweifelhaft sein, ob ihm das Programm Carrs und seinesgleichen als

das ersehnte so gänzlich Andere und begeisternd Revolutionäre
erscheinen wird. Das Beispiel Italiens hat in dieser Beziehung bereits
eine interessante Lehre erteilt, wie man denn überhaupt fragen darf,
in welcher Weise Carr den Sturz des Faschismus und seine liberalen
Begleiterscheinungen interpretieren und in sein Weltbild einordnen wird.

Indem wir diese Frage aufwerfen, wird uns klar, dass es sich
weitgehend um ein zeitbedingtes Buch handelt, das nur unter bestimmten

Bedingungen geschrieben werden konnte, die zugleich mildernde
Umstände für den Autor sind, und eine solche Erkenntnis setzt uns instand,
Carrs Buch weniger pessimistisch zu nehmen, als wir zunächst geneigt sein

mochten8). Ganz offensichtlich ist es unter dem Eindruck der
überwältigenden Anfangserfolge nationalsozialistisch-faschistischen Draufgängertums

entstanden und einer Schwäche der westlichen Demokratien, die
in erster Linie die Schwäche einer satt, bequem und dumm gewordenen
Führerschicht gewesen ist und einem temperamentvollen Patrioten leicht
als Bankerott des gesamten Wirtschafts- und Gesellschaftssystems
erscheinen konnte. Wir wollen Verständnis dafür haben, dass in jenen
Monaten, da alles auf dem Spiele stand und eine Welt einzustürzen
schien, die Versuchung vielleicht gross war, die berechtigte Erbitterung
über eine völlig verkalkte Politik und Strategie auf die Fundamente
des Wirtschafts- und Gesellschaftssystems zu übertragen, wenigstens
für jemanden, der durch ein bestimmtes irregeleitetes ökonomisches
und soziologisches Denken bereits innerlich reif geworden war für
eine Kapitulation vor dem Kollektivismus, dem vorübergehend die Welt
zu gehören und die Lösung der Probleme der Arbeitslosigkeit und
anderer Gebrechen unserer Zeit weitgehend gelungen zu sein schien.
Indem wir ein solches Verständnis äusse-rstenfalls zu konzedieren bereit
sind, bringen wir zugleich zum Ausdruck, dass es sich um ein
englisches Zeitdokument der Jahre 1940/41 handelt, das einer längst
überwundenen Phase angehört und heute nur noch Verwirrung stiften kann,
wenn es Leser findet, die es nicht so auffassen. Wir sind sogar nicht
ganz ohne Hoffnung, dass der Verfasser unserer heutigen Ablehnung
seines Buches weitgehend zustimmen würde, wenn wir ihm ein solches
Einlenken durch eine versöhnlichere Formulierung der Kritik erleichtert
hätten. Da es sich aber nicht um seine Person, sondern um die Sache
und um das Schicksal einer von seinen Ideen bedrohten Zivilisation
handelt, durften wir es an Schärfe und Eindeutigkeit nicht fehlen lassen.

Wilhelm Röpke

8) Dies auch deshalb, weil den Ansichten Carrs ganz andere englische
Meinungen entgegenstehen, die auch die unsrigen sind.

378



Ein französisches Sonderheft über die Schweiz
(Cahiers du Sud, Marseille)

Ich denke an eine Begegnung zwischen Franzosen und Schweizern,
der ich an einem Frühlingstag des Jahres 1942 beigewohnt habe.
Die paar Franzosen hatten nur mit Mühe die Erlaubnis erhalten, wenige
Tage in der Schweiz zu verbringen: müde, ein wenig zerknittert, traten
sie uns entgegen, aber voll selbstverständlicher Tapferkeit... Ein Schweizer

setzte sich an den Flügel: er möchte „Frankreich" spielen —
„la France lumineuse". Er spielte Debussy: „Reflets dans l'eau". Licht
strahlte auf, Sonnenhelle und glücklich zitterndes Geleucht auf klarem
Wasserspiegel — Zärtlichkeit auch und bewundernde Verehrung für
die Heimat solcher Musik: Frankreich, ewig lichtes!

Und nun versuchen umgekehrt die Franzosen, die „Schweiz" zu

sagen — auszudrücken, was ihnen heute unser Land bedeutet. Die
„Cahiers du Sud" erscheinen monatlich in Marseille ; eine der letzten
Nummern ist vierhundert Seiten stark und trägt den Titel „Images
de la Suisse". Man muss all die Hindernisse bedenken, die einem
solchen literarischen Unternehmen im Wege standen — Papiermangel und
schlechte Postverbindungen — um es auch nur annähernd zu würdigen ;

wie vielsagend sind in dieser Hinsicht die kurzen, entschuldigenden
Notizen, welche die Redaktion an den Anfang und den Schluss des
Bandes gesetzt hat!

Natürlich nimmt die schweizerische Literatur den grössten Teil des
Raumes ein. Aber auch Theater, Musik und Kino, die Architektur, die
Medizin, ja die Industrie in der Schweiz — das rote Kreuz — das
Goetheanum — werden gestreift oder in eigenen, kurzen Artikeln
dargestellt. So diverse Namen wie Paracelsus, Euler, Füssli, Jung werden

gewürdigt, und viele andere sind sogar mit ausgewählten Texten
vertreten : Gottheit mit einer Stelle aus „Uli der Pächter", die Marc
Gilliard ganz besonders überzeugend ins Französische übertragen hat
— Ramuz mit einer wunderbar konkreten, erfrischenden
Landschaftsbeschreibung — Bachofen, Troxler, Keller, Meyer — welcher Reichtum!
Störend wirkt für uns natürlich Jakob Schaffner in dieser Reihe; er ist
wohl aus Unkenntnis hineingeraten.

Unter den literarischen Aufsätzen ist uns — neben Arbeiten von
Edmond Jaloux und Charly Clerc — vor allem die allerletzte Studie
des Bandes aufgefallen, wo Marcel Pobé über Rilkes letzte Jahre
spricht. Pobé zeigt wohl die Schweiz in der edelsten Rolle, die ihr
zufallen mag: als „geistige Zuflucht" eines gehetzten Menschen, der
in ihrem Schutz Werke von ewiger Geltung geschaffen hat. „Möge
die Schweiz", sagt er, „diese berühmten Namen nie vergessen, die
für immer verknüpft bleiben mit einer ihrer Städte — Wagner-Luzern
— mit einem ihrer Hochtäler — Nietsche-Engadin — oder mit einem
ihrer Seen — Sorge-Flüelen ; möge sie vor allem würdig bleiben jener
grossen, unsterblichen Toten, die in ihrem Boden zu ruhen wünschten
— George, Rilke!"

379



Eine grosse Zahl der Beiträge stammt von Schweizern; aber auch

die grössten Namen, die Frankreich heute zu bieten hat, sind
vertreten. Paul Valéry singt als erster das Lob unseres Landes, und
André Gide zitiert den lapidaren Abschnitt aus Larousse —nur Franzosen
können so viel in so wenig Worten sagen! — : „Die Schweiz ist
ein neutraler Staat, der sich seiner Neutralität bedient, um die menschlichen

Katastrophen zu lindern."
Am rührendsten, ja wahrhaft beschämend, ist aber das Vorwort, wo

der Leiter der „Cahiers du Sud", Jean Ballard, schreibt: „Es gibt
keinen Franzosen, welcher den Namen der Schweiz aussprechen könnte,
ohne ein Gefühl der Verpflichtung, der Dankbarkeit und der liebenden
Zuneigung zu empfinden. Es gibt kaum einen, der nicht Sehnsucht
empfindet, wenn er an sie denkt. Wir möchten hier nicht davon
reden, wieviel die Welt diesem Lande schuldet (es wird täglich mehr)
— diesem edeln, gebefreudigen, aufmerksamen Lande, das überall dort
anwesend ist, wo Europas Geist und Körper Jeidet. Dieses Land ist
rasch zur Tat bereit, es gibt sich ganz, es kennt keine Unterschiede,
wo Menschen leiden — es ist von einer solchen vorsorglichen Güte,
dass es als die Zuflucht, als die heile Mitte der blutenden Welt
erscheint."

Welcher Schweizer dürfte dies lesen, ohne zu erröten? Frankreich
liebt, bewundert uns: welch dringende Verpflichtung! Kurt Sulger

Eranos-Tagung 1943

Die Eranos-Tagung 1943 war die elfte seit dem Bestehen dieser
Einrichtung. Auch in diesem Jahre versammelten sich am
sonnendurchglühten Ufer des Lago Maggiore bei Moscia im August über
hundert Teilnehmer, Redner und Hörer, zu dem üblichen geistigen
„Beitrag" — denn dies bedeutet das griechische Wort „Eranos." Es

war seit Anbeginn das Bestreben der Veranstalterin, Frau Fröbe-Kap-
teyn, verschiedenen geistigen Richtungen in verschiedenen Sprachen zum
Worte in ihrem hübschen und praktischen Vortragssaal zu verhelfen.
Durch die Kriegsverhältnisse wurden zwar die Vorträge auf zwei
Sprachen, französisch und deutsch, beschränkt, und jedes Jahr ver-
liessen die Teilnehmer die Tagung mit dem Wunsche, dass im
kommenden Jahre wieder, wie vor dem Kriege, auch englische und
italienische Redner ihre „Beiträge" liefern könnten. Unter den Hörern
waren allerdings, wie stets so auch diesmal, die meisten westeuropäischen

Zungen vertreten, was für manchen Tagungsteilnehmer eine

Aufmunterung der mehr und mehr ermattenden Hoffnung war, dass

nach dem gegenwärtigen Völker- und Prinzipienkampf, der das
Gemeinsam-Menschliche für immer auseinanderzureissen droht, sich doch
wieder Menschen von diesseits und jenseits des Atlantik im Dienste
eines wahren Humanismus zusammenfinden könnten.

380



Man hat in den letzten Jahren oft von einem „neuen Humanismus"
gehört, der mindestens nach dem Kriege entstehen müsse; der „alte"
Humanismus, so vernahm man, sei tot oder doch verstaubt. Es schien
in der Tat so zu sein: die Unzahl der Pflegestätten jenes Geistes,
der von dem Rotterdamer Erasmus und den ihm Gesinnungsver-
wandten ausgegangen war, schien nur noch die Frucht trockenster
antiquarischer Gelehrsamkeit, bar jeden Einflusses auf das öffentliche
und private Leben, hervorzubringen. Und andersgeartete Bildungsanstalten

formten jenen Menschen, den man den „Technokraten"
genannt hat, den Beherrscher der Mathematik, Physik und Chemie, der
keine ihm bewusste Bindung an die Vergangenheit hatte und keine
haben wollte. Aber aus praktischem, dem Alltagsleben entsprossenem
Bedürfnis heraus, fanden sich drei Berufe veranlasst, das Wissen um
die Ueberlieferung, um die Vergangenheit des Menschen zu pflegen:
der Seelenarzt, der Seelsorger und der Politiker, jeder war genötigt,
bei der gedanklichen Bewältigung grösserer Zusammenhänge, betrafen
sie nun den Einzelnen oder eine Gruppe, die von der Ueberlieferung

gebotenen Materialien zu benutzen, sei es, dass sie aus näheren,
sei es, dass sie aus einer fernen Vergangenheit stammten. Statt
vieler Beispiele sei nur auf die berühmte Commonwealth-Club-Rede
Roosevelts vom September 1932 verwiesen, in welcher ein geschichts-
philosophisch-soziologischer, einige Jahrhunderte umfassender Ueberblick
gegeben wird. In dem Bedürfnis, sich des „erweiterten menschlichen
Gedächtnisses" zu den Zwecken einer praktischen Psychologie (in
ärztlicher Psychologie, Seelsorge und Politik) zu bedienen, liegt die Wurzel
eines echten „neuen" Humanismus.

Auf vielen Wegen begannen in Europa und Amerika seit etwa
zwanzig Jahren solche Gedanken sich auszubreiten und durchzuselzen.
So muss es auch sein, denn aus einem Keim allein erwächst keine
Flora. Aber einer der Keime eines freien, neuen Humanismus wurde
jedenfalls vor elf Jahren in den Eranos-Veranstaltungen gepflanzt und
vor allem von einem ständigen Teilnehmer kräftig gefördert, von
C. G. Jung, dem ärztlichen Psychologen. Man mache sich klar: Die
Entdeckung des „Archetypus", als eine in modernen Seelen wie in
alten und neuen Religionsformen, z. B. in der antiken Gnosis,
wirksamen Kraft, war eine geistige Tat. Ein Lichtstrahl fiel auf einen bis
dahin fast unübersehbaren, fast unbegreiflichen Tatsachenkomplex, und
nun erhielt die mühselige Entzifferung gnostischer Texte —
griechischer, syrischer, koptischer und arabischer — einen höchst
praktischen Sinn. Fachgelehrte, Aerzte, Schriftsteller und andere Interessierte

hielten im Eranos-Saal Vorträge über dieses Thema — natürlich
jeder von seinem Standpunkt aus; Hörer und Redner besprachen sich
zwanglos auf den Terrassen, und die Eranos-Jahrbücher sammelten
die Vorträge und verbreiteten sie weiter.

Dieses Jahr eröffnete Professor Jung die Tagung und umriss das
Thema: Helios, der Sonnengott — er ist mythologischer Ausdruck

381



für das Bewusstsein, für die Helle des Tages. Das Thema ist
antithetisch zum letztjährigen — zu Hermes, dem gespenstisch schweifenden,

nächtigen, geheimnisvoll auflösenden und bindenden. Und
damit kommt von Anfang an Klarheit in die Massen von Themen, die
bei jeder „mythologischen" Problemstellung anschiessen. Zwei
psychologische Prinzipien — oder um in der Sprache des genialen
Philologen Kerényi zu reden — zwei Mythologeme sind einander
gegenübergestellt.

Karl Kerényi spricht über den griechischen Sonnengott, über Helios.
Helios, so schildert ihn dieser ungarische Gelehrte in seiner
dunkelströmenden und von flammenden, weithinleuchtenden Blitzen erhellten,
temperamentvollen und mitreissenden Sprechweise: Helios- der
Hellenen, ist zunächst der homerische Sonnengott, der alles- sieht und
alles hört, er ist ein moralisches- Prinzip, er ist der „König" und
die väterlich zeugende Wärme. —

Georges Nagel (Genf) verfolgte das Sonnenprinzip in ferne
Vergangenheit zurück: „Le culte du soleil dans l'ancienne Egypte", war
das genaue Thema; durch das wohlabgewogene, formvollendete
Französisch des Vortragenden hindurch glühte die Anteilnahme an jener
alten Sonnentheologie, welche in der religiösen Reform des Königs
Amenophis Echnaton einen Gipfelpunkt erreicht, von dem sie alsbald
hinabsank.

Walter Wili (Bern) betrat mit seinem elegant geformten Vortrag:
„Die römischen Sonnengottheiten und Mithras" jenes von gewaltigen
Spannungen geladene Gebiet, nämlich das Gebiet des Imperium Ro-

manum, in dem die theologischen Entwicklungen und Auseinandersetzungen

Weltbedeutung erlangten. Wie in Aegypten, so erhob sich
auch im Römerreich der Sonnenkult zu ungeheurer Höhe, auf welcher
er vom Sol Verus des Christentums abgelöst wurde.

Max Pulver (Zürich) bewegte sich auch dieses Jahr wieder in
dem von ihm meisterlich beherrschten Reiche gnostischen Lichtes und
gnostischer Erleuchtung, und es ist fast überflüssig zu sagen, dass

er auch diesmal seine Gedanken in dichterisch schöner Sprache
mitzuteilen wusste. („Lichterfahrung in der Guosis, im Corpus Herme-
ticum u. i. der Ostkirche.")

Hugo Rahner, beheimatet in der Welt des antiken Christentums,
äusserst belesen im Schrifttum der griechischen und lateinischen
Kirchenväter, breitete in zwei Vorträgen das Füllhorn altchristlicher
Gedanken vor seinen Hörern aus; die Titel sprechen für s-ich selbst:
„Weihnachtssonne und Ostersonne im christlichen Kult der Antike"
und „Die christliche Symbolik des Verhältnisses zwischen Sonne und-

Mond."
C. G. Jung, der die Tagung eröffnet hatte, schloss sie auch. Den

Bitten einiger Freunde nachgebend, denen er in zwangloser
Unterhaltung eine dem Eranos-Archiv entnommene Kopie einer vaticani-
schen Bilderhandschrift in seiner luciden Art erläutert hatte, liess sich

382



Professor Jung bewegen, in einem Epilog zur Tagung sämtlichen

Teilnehmern seine Betrachtungen zu dem erwähnten eigentümlichen

document humain zugänglich zu machen. Es handelt sich hierbei

um „Die Bilderhandschrift des Opicinus de Canisfxis", welche
R. Salomon anfangs der dreissiger Jahre in Leipzig in guter
Reproduktion als „Vorläufer moderner, expressionistischer Kunst"
herausgegeben hatte. Opicinus, der Zeichner und Beschrifter von 52

Pergamentblättern, stammte aus der Gegend von Turin und war am
Papsthofe in Avignon, also im 14. Jahrhundert, Kleriker und Notarius.
Seine Zeichnungen und Beschriftungen enthüllen eine furchtbare
seelische Not, einen Zerfall seiner Seele in ein dunkles und ein lichtes
Prinzip, die er vergeblich unter Aufbietung alles Wissens und aller
religiösen Kräfte wieder in eine Einheit zusammenzufügen sucht;
erschütternd ist seine Schilderung des Chaos, in das er zu fallen droht.
Jungs Erläuterung dieses kulturhistorisch-psychiatrischen Dokumentes

war — selbstverständlich — meisterhaft. Seine Hörer waren
ergriffen, als er bemerkte, dass Opicinus nicht nur als ein „Vorläufer"
moderner Kunst, wie der Herausgeber seiner Blätter meinte, sondern
auch als Vorläufer des modernen Kulturzerfalls angesehen werden müsse.

Paul Schmitt

Tessiner Chronik
Ii.

La mia Patria (lstitiito Editoriale Ticinese, Bellinzona) 194-3

Die neue Ausgabe des für die Auslandschweizer bestimmten und
von der Neuen Helvetischen Gesellschaft und der Stiftung Schweizerhilfe

veröffentlichten Heimatbuches wurde im Gegensatz zu den
Ausgaben der Jahre 1927 und 1935 nach neuen Gesichtspunkten vorbereitet;

das Prinzip der Uebersetzung der deutschen Ausgabe ins
Französische und Italienische wurde aufgegeben, so dass die romanischen
Landesteile in eigenen Beiträgen zum Worte kamen, was ihnen
ermöglichte, dem Buche das ihrer Eigenart entsprechende Gepräge zu
verleihen. Somit wurde den Tessinern erstmals Gelegenheit gegeben,
auch im Rahmen des Auslandschweizerbuches sich frei darüber
auszusprechen, was für sie das Land und Volk, die Geschichte, die
Wirtschaft, die Kultur und Kunst der Schweiz, ihre demokratischen
Einrichtungen und Ideale bedeuten. Für die in fernen Landen lebenden
jungen Tessiner konnte in der Tat keine bessere Synthese kantonaler
und eidgenössischer Zusammenhänge gefunden werden, um ihnen die
ideellen Grundlagen der Schweizerischen Eidgenossenschaft bewusst werden

zu lassen und sie zu Bürgern zu erziehen. Das Buch ist in
5 Teile gegliedert, welche die Themen: die Schweiz, ihre Geschichte,
ihre Verteidigung, die Arbeit und den Schweizer Geist abhandeln. Es
ist uns leider nicht möglich, auf die vielen Probleme einzugehen,
die in den reichhaltigen Ausführungen zur Sprache kommen, es sei

383



uns aber vergönnt, auf einige Beiträge hinzuweisen. Der Aufsatz
P. Bianconis: „Umanitä del Ticino", der aus der Zeitschrift „Svizzera
Italiana" herübergenommen wurde, ist besonders reizvoll und führt
uns in konzentriertester Form und in farbenprächtiger Sprache in

die landschaftliche und geistige Atmosphäre des Tessins ein. Der
Präsident der Neuen Helvetischen Oesellschaft, Dr. Ouido Calgari,
zeigt uns in seiner kurzen Geschichte des Schweizerbundes wie sich

unser Land nach den Unabhängigkeitskriegen und nach den Zeiten der
grössten Machtenfaltung in mühevollem Suchen nach Gleichgewicht im
Innern und in den internationalen Beziehungen zur Idee eines freiheitlichen

Staates durchgerungen hat, in welchem 3 verschiedene Völker
zusammen leben; ein weiterer Aufsatz Calgaris behandelt die Entstehung
der Neutralität der Schweiz, die ihr innewohnenden Charakterzüge und
ihren moralischen Wert. Die Seiten des Tessiner Nationalrats E. Zeli
und B. Pedrazzinis heben die Leistungen der Schweizer Arbeit im In-
und Auslande hervor. Das Werk erhält seine Krönung im letzten Teil,
wo die Stellung der Schweiz im europäischen Geistesleben charakterisiert
wird. Prof. G. Zoppi spricht über die geistige Vermittlung zwischen:
den Völkern und' die Originalität künstlerischen Schaffens, über die
Aufgabe der Schweiz, die in diesem Kriege darin besteht, die Interessen
der Menschheit zu wahren. Zoppi beantwortet die Frage, ob die
Vermittlerrolle die Schweiz nicht von originellen schöpferischen Leistungen
abgehalten hat, mit dem Hinweis auf die unverkennbare eigene Wesensart

und Bodenständigkeit, die sich z. B. im literarischen Gebiet zu
erkennen gibt. Die Schriftsteller der deutschen, französischen, italienischen

und rhätoromanischen Schweiz, die Geschichte der Schweizer
Kunst und das Werk der Tessiner Künstler, die sich im Ausland
einen Namen gemacht haben, kommen in Beiträgen aus der Feder der
hervorragendsten Vertreter des Tessiner Geisteslebens zur Darstellung.
Das zum ersten Male in italienischer Originalfassung erschienene
Auslandschweizerbuch ist auch für uns Confederati zur Vertiefung
unserer Kenntnis des Kantons Tessin bedeutungsvoll.

Storia di Lugano (Istituto Editoriale Ticinese)

Eligio Pometta und Virgilio Chiesa haben die verdienstvolle Aufgabe
übernommen, die Geschichte der Königin des Ceresio zu schreiben,
wobei Pometta den politischen und wirtschaftlichen Teil und Chiesa
die Schilderung des alten Lugano besorgte. Lugano war schon zur Zeit
der Herrschaft der XII Orte das Zentrum der wichtigsten Vogtei
gewesen und hat auch später dank seiner günstigen Lage sowohl im
Transitverkehr als auch in der Fremdenindustrie das Primat zu halten
gewusst. Von hier gingen Impulse aus, welche auf den ganzen Kanton
entscheidend einwirkten, haben doch die Bürger Luganos in der Revolution

vom 15. Februar 1798 unmittelbar in den Lauf der Ereignisse
eingegriffen und den Anschluss an die Cisalpinische Republik
verhütet. So ist die Geschichte des Kantons mit derjenigen der Stadt

384



innig verknüpft, und wir sind Pometta dankbar, dass er die Stadtgeschichte

durch fortwährende Bezugnahme auf die Geschichte des Kantons

bereichert hat. Die gründliche Arbeitsweise Pomettas stützt sich
auch hier auf auszugsweise angeführte, höchst bedeutungsvolle
Dokumente. Höhepunkte der Stadtgeschichte Luganos sind die reizvoll
geschilderte Belagerung des Schlosses durch die Eidgenossen (1512—1513),
die Revolution des Jahres 1793, die Rückwirkungen und Kämpfe des

Sonderbundes, die österreichische Blockade (1853), das Leben und Wirken

der Bürgermeister Luvini und Battaglini. Im zweiten Teil des
Werkes hat Virgilio Chiesa versucht, das alte Lugano vor unsern
Augen wieder erstehen zu lassen und uns die Baugeschichte alter
und neuer Gebäude zu schildern. Diese Aufgabe ist umso schwieriger
als der älteste Stadtplan aus dem Jahre 1849 datiert, wodurch die
Lokalisation längst verschwundener Bauten beträchtlich erschwert wird.
Die sorgfältige Rekonstruktion des alten Stadtbildes, die Baugeschichte
der Villa Ciani und der Tanzina z. B. stellen eine wertvolle Ergänzung
zum historischen Teil dar und geben einen ausgezeichneten Einblick
in die bauliche Entwicklung der Stadt.

Antonio Galli: II Ticino all'inizio dell'ottocento nella descrizione topogra-
fica e statistica di Paolo Ghiringhelli (Istituto Editoriale Ticinese) 1943

Auf den 1. Jahrestag seines Hinschiedes (28. Juli 1942) ist die
letzte Arbeit Antonio Gallis, des früheren Staatsrates und bekannten
Historikers erschienen, welche die italienische Uebersetzung der ersten
historisch-topographischen Beschreibung unseres Südkantons durch einen
Tessiner enthält. Der Helvetische Almanach auf das Jahr 1812 brachte
die heute noch wertvolle Arbeit Ghiringhellis in deutscher Sprache,
eine Gesamtdarstellung, die den Tessinern sozusagen völlig unbekannt
blieb. Niemand war besser als Galli dazu berufen, die vergessene
Schrift wieder ans Licht zu ziehen und seinen jungen Mitbürgern den
Zustand des neu gebildeten Kantons in den ersten Jahren des

vergangenen Jahrhunderts als den bescheidenen Anfang des selbständigen
Staates vor Augen zu halten, damit sie den in 130 Jahren in unermüdlichen

Anstrengungen und harter Arbeit zurückgelegten Weg messen
können. Die historisch-statistische Arbeit des ersten Tessiner Bundesrates,

Stefano Franscini „La Svizzera Italiana" (1837—1840) hatte
bekanntlich Galli zu den das ganze Staatsleben umfassenden „Notizie sul
Cantone Ticino" inspiriert, die als sein Hauptwerk mit seinem Namen
unlöslich verknüpft bleiben werden und eine unerschöpfliche
Fundgrube bilden. Mit der Herausgabe der historisch-topographischen Arbeit
Ghiringhellis wollte Galli das Andenken seines Vorgängers ehren und
zugleich die Entwicklung seines Heimatkantons von der Zersplitterung
in 8 unzusammenhängende Vogteien zu einem seiner Einheit und Kraft
bewussten Staatswesen und gleichwertigen Glied der Eidgenossenschaft
darstellen. Diese Entwicklung wird uns durch die zahlreichen Anmerkungen

näher gebracht, in denen die eigentlichen Entdecker des Tes-

385



sins, H. R. Schinz und K. V. von Bonstetten, in ihren Urteilen zum

Worte kommen und auch die Arbeiten Oldellis und Franscinis

berücksichtigt werden. Wer die eingehenden und teilweise sogar literarisch

bedeutenden Beschreibungen Schinzens und Bonstettens kennt,
wird sich wundern zu sehen, welche Veränderungen und Fortschritte
im jungen Staatswesen sich auf Grund des Berichtes Ghiringhellis
feststellen lassen. Nach der Gesamtdarstellung des Kantons geht Ghirin-
ghelli zur topographischen Beschreibung der einzelnen Distrikte über,
von denen Bellinzona und Locarno besonders ausführlich behandelt

werden, mit einer Fülle von Einzelheiten, an denen der historisch
interessierte Leser seine helle Freude haben wird. In einer kurzen
Einleitung gibt Galli Nachrichten über die Persönlichkeit und das Wirken

von Pater Ghiringhelli (1778—1867), der von 1804—1825 die
Studien am Kollegium in Bellinzona reoganisierte und darauf wieder ins

Benediktiner Kloster in Einsiedeln zurückkehrte. Die Tessiner
Geschichtsschreibung hat in Antonio Galli, der leider allzu früh vom
Tode dahingerafft worden ist, einen ihrer tätigsten und befähigtsten
Vertreter verloren.

Giuseppe Canevascini: II villaggio modello (Istituto Editoriale Ticinese) 19i3

Karl Viktor von Bonstetten hat in einem seiner Briefe über die
tessinischen Landvogteien gefordert, dass in allen Ländern und im
Tessin im besondern die Landwirtschaft durch Verwertung
wissenschaftlicher Erkenntnisse zu einem leistungsfähigen Faktor entwickelt
werden solle und dass die Regierenden ihre Aufmerksamkeit diesem
wichtigen Zweig der Volkswirtschaft zuwenden und die dafür notwendigen

Kenntnisse und Erfahrungen sammeln möchten. Das Buch des
Tessiner Staatsrates Canevascini, dem die Landwirtschaft im Kanton
Tessin unterstellt ist, entstand aus Radiovorträgen, aus dem engen
Kontakt mit seinen Zuhörern, und kann als die Erfüllung einer der
dringendsten Forderungen des weitsichtigen Bonstetten betrachtet werden.

In seinen Vorträgen über das „Musterdorf" ist Canevascini, dem
wir übrigens eine ausgezeichnete Skizze der Geschichte der Arbeit
(Il lavoro umano attraverso i secoli, I.E. T., 1942) verdanken, in seinem
Element. Um seine Darlegungen lebendiger zu gestalten, führt er
geschickt einen Bauern namens Pietro ein, der durch seine Anregungen,
von der Regierung unterstützt, Neuerungen in Form landwirtschaftlicher

Genossenschaften zum Durchbruch verhilft und so dazu beiträgt,
das Leben im Dorfe lebenswerter zu gestalten und der Abwanderung
in die Stadt Einhalt zu tun. Wir sehen, wie der schlaue Pietro die
misstrauischen Dorfbewohner zu jeder Neuerung überreden muss, wie
es im Gemeindrat oft harten Kampf absetzt, bis die bessere Einsicht
durchdringt. Canevascini kennt seine Bauern und lässt sie in unzähligen
Dialogen zu Worte kommen. Diese Reden sind etwas vom
Unterhaltsamsten und Reizvollsten, was man sich denken kann; die berechnende

und vorsichtige, aber vernünftigen Neuerungen doch offene Men-

386



talität des Bauern entfaltet sich dramatisch vor unsern Augen. Ein
stärkender, belebender, aber immer der Wirklichkeit zugewandter
Optimismus erfüllt dieses Buch, in dem die vielen Möglichkeiten
genossenschaftlichen Zusammenschlusses der Landwirte erörtert werden. Aus
einem aussterbenden Dorf wird ein Musterdorf mit guten Strassen,
einer modernen Wasserleitung, mit neuesten landwirtschaftlichen
Maschinen, einem prächtigen Gemeinde- und Schulhaus, mit vernünftig
zusammengelegten Gütern u. s. w. Die Regierung unterstützt diese

Bestrebungen mit wohlwollenden Ratschlägen und einem noch unwider-
leglicheren Argument, mit Krediten und Subventionen. Das Buch Cane-
vascinis hat somit nicht nur einen unmittelbaren praktischen. Wert,
sondern es führt uns auch auf ansprechende Weise in die Welt des
Tessiner Bauern ein.

Il libro di Augusto Giacometli (Istiluto Editoriale Ticinese) 1943

Die im Rascher Verlag erschienene und höchst anschaulich
geschriebene Selbstbiographie des Bergeller Malers Augusto Giacometti
„Von Stampa bis Florenz" dürfte den meisten Lesern bekannt sein. Der
wackere Verteidiger des italienischen Teiles von Graubünden, A.M.
Zendralli, der schon früher ein ausgezeichnetes Buch über Giacometti
veröffentlichte, hat die Jugenderinnerungen seines Freundes ins
Italienische übertragen und sie in wohllautendem Toskanisch erklingen
lassen, in der Sprache, in der man die ursprüngliche Publikation
vielleicht hätte erwarten dürfen. Die piatische Malersprache wurde von
Zendralli unverfälscht ins Italienisch übernommen und wird auch beim
Tessiner Publikum Anklang finden, dem Giacometti durch die vom
Circolo di Cultura organisierte Ausstellung in Locarno vom Jahre 1933

wohl bekannt ist. Die italienische Ausgabe ist mit 40 Tiefdruckreproduktionen

versehen und mit Auszügen aus der Korrespondenz Giacomettis
mit Zendralli bereichert worden. Eine Bibliographie und eine Liste der
seit 1936 entstandenen Werke sowie die Uebersetzung des Vortrages
„Ich und die Farbe" und von Reden, die Giacometti als Präsident
der Eidgenössischen Kunstkommission gehalten hat, vervollständigen das
Bild der künstlerischen Tätigkeit des Bergeller Malers. Die italienische
Ausgabe stellt somit einen wertvollen Beitrag dar, der die in
deutscher Sprache erschienene Selbstbiographie durch neues Material ergänzt
und die darin dargelegte Entwicklung tiefer erfasst.

Zum Schluss unserer Ausführungen möchten wir noch auf die
Zeitschrift Svizzera Italiana" hinweisen, an der sich die befähigtsten
Vertreter der Tessiner Intelligenz mit regelmässigen Beiträgen beteiligen.
Sie verficht eine gesunde Italianität des Tessins und bringt die
wichtigsten Probleme des Kantons zum Wort, aber sie verfällt nicht in
einen engherzigen Provinzialismus, sondern lässt auch die neuesten
Richtungen zum Worte kommen, die sich im gesamtschweizerischen
und im italienischen Geistesleben abzeichnen. W. A. Vettern

387



„Zurück zu den Vätern!"
Französische Romanbilanz

(Romains, Malraux, Aragon)

I

Man kann ohne grosse Mühe André Malraux' Fragment „Combat
avec Fange" und Aragons roman fleuve „Les voyageurs de

l'Impériale" auf diesen gemeinsamen Nenner bringen: Zurück zu den

Vätern. Denn beide schreiben eine Vorgeschichte des Krieges, Probleme
und Problemlosigkeiten, Sorgen und Sorglosigkeiten der Generation, die

die ihnen die spartanische Blutsuppe gebraut hat, deren zweiten Auf-

guss die unsere auslöffelt. In dem Fall lässt sich Jules Romains'

Zyklus „Les Hommes de Bonne Volonté" zwanglos einreihen. Der
geistige Nihilismus, das beziehungslose Individuum, der Krieg als

Endspurt einer fortschreitenden Verwesung, der Wurm in der Frucht
oder vielmehr in der Wurzel — das sind die gemeinsamen 'Themen.

Gehen wir aber näher und fragen nicht nach Ideen und Inter-«

pretationen sondern nach dem Wesentlichen: der Fleischwerdung, der

Gestaltung, so erscheint die Gemeinsamkeit der Fragen nur noch
als eine jener perspektivischen Illusionen, die den Gestalter in die
die breite Zeitströmung, in der Stil der Epoche auflöst und somit
verliert. Denn Jules Romains, der intentiongeladenste, der vom Titel
an ein ästhetisches und moralisches Programm ausführen will, bleibt
ein geistvoller Techniker, ein Orson Welles des Romans. Er fasst die,
Menschen in grosse Kollektive, räumliche Gruppen zusammen oder
zerlegt sie in psychologische, ja, in organische Einzelvorgänge,
begreift das Leben eines Stadtviertels, eines verdauenden Magens, aber
nicht das einer Seele. Darum gelingt ihm nicht, wie André Malraux,
den Zusammenstoss zwischen dem aufs höchste gespannten, bewussten
Geist und dem aufs tiefste unmenschlichen Fatum zu gestalten. Und
wie seine Menschen, so bleibt sein Zyklus ohne Zentralseele.

II

André Malraux hat seinen Romantorso „La Lutte avea l'Ange" vom
Titel an unter das Zeichen des Fatums gestellt. Es ist wiederum
die Konfrontierung der „condition humaine" mit dem Schicksal, unter
dessen Hammerschlägen der Mensch selber vor furchtbar einfache
Alternativen gestellt wird, die schliesslich mehr bedeuten als die ganze
Akrobatie des ringenden Geistes. Nicht aus einem Programm, sondern
aus einem Zwang schreibt Malraux „Ici écrire est le seul moyen de
continuer à vivre".

Darum fehlt ihm die Dimension des „populisme", die Jules
Romains gewollt und Aragon ursprünglich besitzt, die naive Breite, die
Erzählerfreude, die Gemütlichkeit. Die innere Spannung seiner Sprache
ist nicht nur „nervös", sondern birgt eine andere Beziehung zum Le-

388



ben, zum Schicksal, eine andere Stendhal verwandte Form der Luzidität.
Malraux steht zum Voluntarismus, zum Intellektualismus. „Ich weiss
jetzt, dass der Intellektuelle nicht nur der ist, dem Bücher notwendig
sind, sondern jeder Mensch, dessen Leben durch eine Idee, wie elementar

sie auch sei, verpflichtet und geregelt wird." Doch gegen dieses
Bekenntnis steht ein Wort des „Vaters1" : „Ce n'est pas à gratter
sans fin l'individu qu'on finit par rencontrer l'homme."

Das Fatum wird aber, wie in jedem Intellektualismus, nur halb
spielerisch als Widerpart des Geistes einbezogen. Erst im dritten Teil,
in der Episode des Gaskriegs, erscheint es als die radikale Bedrohung
des Lebens selbst. Im Krieg liebt Berger, der „Vater", die männliche
Kameradschaftlichkeit, „l'engagement sans retour qu'implique le
courage". Aber der Krieg wird vor allem zur aussermenschlichen
Apokalypse im Sterben der Bäume, der Gräser, der Erde selber unter
der Gaswolke. Es ist ein Ursterben in völliger Antithese zum Urieben
des Waldes, das Malraux in seinem ersten grossen Roman „La Voie
Royale" gedichtet hat. In der Rettung vergaster Feinde erfährt der
„Vater" eine neue, existentielle Dimension des Kampfes mit dem Fatum.
„Mitleid? Es war ein viel tieferer Elan, wo sich Bangigkeit und
Brüderlichkeit unentwirrbar vermischten... Ein Geheimnis, das nicht seinen

Schlüssel, nur seine Gegenwart offenbart, so schlicht und so despotisch,
dass es alle darum kreisenden Gedanken ins Nichts schleuderte — wie
das gewiss auch die Gegenwart des Todes tun."

Die Rahmenerzählung des Krieges von Mai 1940 mündet in ein
Triumphlied des Lebens, in lyrischer Prosa, wie sie Malraux so
selten und so stark schreibt. Der vom Tode eben Erettete sieht die
Welt mit neuen Augen, ohne Geheimnis weil nur Geheimnis und nicht
zwischen Geist, Willen und Fatum aufgeteilt. Der Stoff erklärt, aber
der Stil beweist, dass Malraux keine Einzelmenschen differenzieren kann;
er muss immer wieder zum äusserlichen Trick sprachlicher Stereotypen
greifen. Ausserdem ist die Spannung noch nicht genug in der Seele
konzentriert, um des Exotismus entraten zu können. Wie Malraux,
der Abenteurer, Köpfe von Khmergottheiten abschlug und mitschleppte,
so vergewaltigt er auch manchmal Gedanken und Visionen um sie wie
abgeschlagene und sogar wie „vertauschte" Köpfe mitzureissen.

In dieser unerschöpflichen Dialektik von Geist und Schicksal hat
Malraux Gedanken zwar gestaltet, Gestalten aber nur gedacht — daher
der zwiespältige Effekt dieses erregenden Buchs.

III
Bellamy hat im „Rückblick aus dem Jahr Zweitausend" die

Gesellschaft mit einer dahinrasenden Diligence verglichen, aus der immer
wieder Reisende abstürzen, unter die Räder kommen, während andere
sich in die Höhe schwingen. Wie Aragon den Titel „Les Voyageurs de
l'Impériale" meint, wird erst auf S. 550 klar. Da wird in den
Papieren des „verschollenen" Gymnasialprofessors Pierre Mercadier
folgender Abschnitt gefunden:

389



Diesem grässlichen Ausgang des Lebens werden wir alle von
einem ungeheuren Omnibus entgegengeführt, der selbst den Katastrophen

geweiht ist, ohne die Kraft zu kennen, die die Mechanik der

Bewegung beseelt... Es war eines Abends, da ich mich unruhig und

traurig fühlte, den Kopf vollgepfropft von Ziffern, von denen meine
Freiheit abhing, von Börsenkursen und von Namen von Aktien und

Papieren, wie ein armes, enteignetes Gehirn, in dem die Ungeheuer der
Kalkulation hausen. Plötzlich schien mir alles fremd, die Kaffeehäuser,
die Boulevards, die Apotheken. Ich ging daran, meine Nachbarn auf
der Imperiale zu betrachten, und zwar nicht mehr als zufällige
Reisegefährten, die sich nach und nach bei den Stationen verlieren würden,
sondern als die Reisenden, die geheimnisvoll erwählt waren, um mit
mir durch das Dasein zu fahren. Und mit einer Art Entsetzen
bedachte ich, dass wir, eben noch einander fremd, gleicherweise von
einem möglichen Unfall bedroht waren. Derart, dass das, 'was sich

unten, zwischen Pferden und Strasse begab und wovon wir nichts
wussten, zwischen uns eine Gemeinsamkeit des Todes zu schaffen drohte
und eine Vertraulichkeit, schlimmer als die Vertraulichkeit der Liebe,
jene des gemeinsamen Grabes. Ich war zum Philosophieren gelaunt, weil
alles mir bitter war. Ich dachte, dass diese Imperiale oder eher noch'

der ganze Omnibus, ein gutes Spiegelbild des Daseins darstelle."
Die Beziehungslosigkeit der Menschen zueinander und zum eigentlichen

Motor ihrer Bewegung wäre demnach das Grundthema. Mer-
cadier — in seinem äusseren Leben eine Art französischer Professor
Unrat — ist der Bürger, der sich dieser Beziehungslosigkeit bewusst
wird und aus ihr eine Art Nihilismus destilliert. Er entweicht in die
äusserste Konsequenz der Entpflichtung, um dennoch mit einem nicht
abgeschickten Brief an den Sohn in der Tasche zu enden, wie Jean
Barrault sich vor dem Sterben bekehrt. Aragon der Lyriker hat den
Mut zu durchsichtigen Allegorien und naiven Sentimenten, als Epiker
hat er den Mut, an den ziemlich verpönten Emile Zola anzuknüpfen.
Auch er fasst den „Puls der Menschheit", rollt die Jahrhundertwende
von der ersten Weltausstellung bis Juli 14 mit fast übervollständiger
Dokumentation auf.

Die didaktische Intention, das Geld als Ausdruck der modernen
Beziehungslosigkeit zwischen den Menschen zu zeigen, reicht aber nicht
hin, um die Fülle an Gestaltung, die Vollständigkeit — wenn nötig
bis zur Langweile — zu motivieren. Was schal und dumpf ist—„morne"
und „terne" würde man es französisch bezeichnen — muss es bis
zum Grausen sein, das Leben ist von diesem Arzt als Prozess
des Absterbens gesehen. Das Geld ist es, das alles bewegt und doch
alles welken macht, Ehe, Familie, Beruf, Vergnügen. Aus dieser
Verlogenheit versucht Pierre Mercadier zu entrinnen, indem er die
Konsequenzen zieht. Er macht sein Vermögen liquid und verschwindet.
Seine Flucht aus dem bürgerlichen Leben führt ihn zu einem Abenteuer

in Venedig, das er in Erpressung umdeutet und „liquidiert",
führt ihn an den Spieltisch. Schon vorher war die Spekulation, das

390



Geld als unberechenbares Fatum das einzige Abenteuer in seinem

wohlgeregelten Dasein. Der Spieltisch, wo die Aneinandersitzenden keine
andere Gemeinschaft haben als den gleichen Blick auf den Kreislauf
des Geldes und den Leerlauf des Rades, wird zum -Symbol seiner
Welt. Dann das Reisen, die Beziehungslosigkeit nicht nur zu
Menschen, auch zu Orten, und schliesslich verdämmert er, als hungernder
Lehrer in einer „boite à bachot" seine Nachmittage als Stammgast
des kümmerlichen Pariser Lupanars „Les- Hirondelles" wo sich auch
die „Liebe" als unverpflichtende Geldfunktion bewährt.

IV

Mercadiers nie vollendetes Manuskript über Law als den Erfinder
des Papiergeldes ist der „rote Faden" des Romans, aber Systematik
des Inhalts ist nur der Vordergrund, es hat andere Ursachen, wenn
das Werk Aragons um so viel bedeutender wirkt als die Romane der
Virtuosen Romains, Malraux. Aragon ist im Roman weder Soziologe
noch Philosoph, er hat mehr getan als nur die Wirkung des Königs,
Vermittlers, Zuhälters Geld zu illustrieren. Unter den Händen ist ihm
die Trägödie des Alterns zum Hauptthema geworden, das
Altern des Menschen, der sich weder in die Natur noch in einen
andern sinnvollen Zusammenhang gebettet fühlt, dessen Bindungen
„nach unten" — Familie, Beruf, Nation — zerreissen, ohne dass es

der Seele, geschweige dem Bewusstsein, gelänge, den Sinn irgendwo
„oben" anzuheften oder ihn durch intensive Durchgestaltung des eigenen

Lebenskreises zu gewinnen.
Das Altern selbst übernimmt die Rolle des antiken Fatums, ist

der siegreiche Engel der nicht segnet, sondern nur an der Lende
berührt, ist in einem Dasein, wo alle übrigen Beziehungen durch
das Geld entrinnbar, unverpflichtend werden können, das einzig
Unentrinnbare — ganz ähnlich in Aldous Huxley s jüngstem Roman
„After many a summer dies the swan". Nur hassenswert, abscheulich,
kläglich, nur Verwesungsprozess ist das Altern des Pierre Mercadier.
Das „Lieben" als biologische Betätigung — nicht als Magie und
Transfiguration — bleibt die einzige positive Beziehung zum Leben,
die letzte Bewährung und Selbsttäuschung. Altern, nicht als Sammlung

sondern nur als Verlust, das ist ein epischer Stoff, der gerade
dem ursprünglichen Lyriker Aragon gemäss war. Denn Lyrik ist
Fixierung der „reissenden Zeit". Und die Vollstreckung des- Lebensund

Sterbensprozesses am Menschen, der dessen widerstrebendes
Objekt ist, wird nur von mühsam gebändigten lyrischen Eruptionen
durchbrochen.

Peripherisch erleben vier Generationen das Altern. Mercadiers Sohn
trägt autobiographische Züge. Der reizlosen Einsamkeit der verschwimmenden

Greisenwelt entspricht die reizvolle Einsamkeit der verzauberten

Kinderwelt. Zwischen den beiden ist keine eigene Manneswelt
nur Uebergang. Es ist ein grosser Strom des Sterbens. Jede Episode,
jeder Satz ist in ihm getaucht, trotz dem kapriziösen Eigenleben

391



jeder Gestalt, denn Aragon ist als Dichter in ihnen und nicht mechanisch

wie Romains oder dialektisch wie Malraux „de l'autre côté des

choses". Nur in einer Unzahl solcher Episoden und Gestalten, nur
auf die Dauer und in der Länge, konnte Aragon dieses Thema
verwirklichen, das aber schon auf Seite 17 angetönt ist, mit dem
geschwätzigen Admiral Courtot de la Pause:

„Doch an diesem Abend hatte sich etwas in ihm entfesselt. Die
Schwermut wohl einer einsamen Stunde, oder die plötzliche Erkenntnis
dass er in dieser Welt ebenso allein war wie auf dem Ozean oder
auch das Gefühl des Alterns, das uns an manchen Tagen an der
Gurgel packt, wenn es schön draussen ist, inmitten einer Menge,
oder aber die Offenbarung von der Kraft der andern, von ihrer un-
ermesslichen Arbeit, die uns überleben wird. Dann spricht man, spricht
man... Die Leute hören einem zu und sagen sich: Was für ein

Langweiler! Was für ein grotesker Kerl! Sie haben jenes Angstschlottern

nicht gehört, das immerhin dem Ende jeder nichtigen Phrase
Tragik verleihen würde, jedem Aufstossen eines Geistes, den es ziellos
querfeldein treibt, um seine eigene Schwäche nicht zu sehen, den
vorgestaltenden Schatten des Todes."

Und dieser Grundton hallt von nun an weiter, durch die ganze
Flucht aus der Oede der Beziehungen in die Oede der Beziehungs-
losigkeit. Die ist aber zugleich der Weg von der bürgerlichen Re-

spektabilität zum bürgerlichen Nihilismus. Es ist hier ein Niedergangs-
prozess gestaltet, der bis an die Wurzeln des Menschseins reicht
und in dessen Endphase eine Generation steht, die nicht oben auf
der Imperiale sondern tief unten an den Galeerenrudern sitzt.

Es ist eine Erlösung, obgleich eine Inkonsequenz, dass der Lyriker
Aragon im Anhang mit einem Gedicht an Elsa zu Wort kommt,

denn so bleibt dieses letzte Wort nicht der Verwesung sondern der
Leidenschaft, nicht dem Altern, sondern dem Lieben.

François Bondy

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 4 17 85, Postcheckkonto VIII 6031

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8 Zürich, Tel. 4 17 85

Druck: Jak. Villiger 8i Cie., Wädenswil Tel. 95 6060

Printed in Switzerland

392


	Kleine Rundschau

