
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 5

Artikel: Der Taugenichts

Autor: Bindschedler, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Taugenichts
Von Maria Bindschedler

I.

V or rund 120 Jahren entstand Eichendorffs „Aus dem
* Leben eines Taugenichts", vielleicht die liebenswürdigste

Dichtung der Romantik. Ein junger Mensch, der zu keiner
ordentlichen Arbeit taugt, wird von Hause fortgeschickt. Noch
so gern ergreift er die Gelegenheit, der väterlichen Mühle
den Rücken zu kehren, mit seiner Geige und „einem ewigen
Sonntag im Gemüte" die Landstrasse und die ferne fremde
Welt der Abenteuer kennen zu lernen. Nach den Worten seines

Vaters soll er sich in der Fremde „sein Brot erwerben";
er aber denkt bei sich: „Wenn ich ein Taugenichts bin, so
ist's gut, so will ich in die Welt gehen und mein Glück
machen." So gehört der Taugenichts zu den „Glücksrittern",
Lieblingsgestalten Eichendorff'scher Poesie, zu den Glücksrittern,

deren Vorfahren die Märchenwelt bevölkern, deren eigentlicher

Daseinsraum das Schlaraffenland ist.
Erkannte die Romantik das Märchen als die Grundform

der Poesie, so eignet ihren gelungensten Schöpfungen auch
allen der Zauber des Märchenhaften. Ein Hauptreiz des
„Taugenichts" liegt in seiner Unwirklichkeit. Dass reale Namen
darin vorkommen wie Italien, Wien, die Donau spielt höchstens

eine verwirrende Rolle; denn jenes Italien, jenes Wien
und jene Donau bilden die Landschaft, die den Träumereien
des Taugenichts entspricht. Die Landschaft im „Taugenichts"
gehört in eine magische Welt, in eine Welt, die zu singen
anhebt, wenn der Dichter das Zauberwort trifft. Und dichterisch

ist der Sinn dieses jungen Vagabunden, der die
Landstrasse, den Schlossgarten und die schöne Frau mit seinem
Geigenspiel beschwört.

Ohne weiteres gelingt ihm jedoch die Beschwörung nicht.
Der erste Aufenthalt auf dem schönen Schlosse endigt wenig
befriedigend. Den letzten Abend verbringt der Taugenichts im
Park des Schlosses, sieht, wie ein Fest gefeiert wird, an dem
er keinen Anteil hat. Er sitzt auf einem Baume „wie eine
Nachteule, in den Ruinen meines Glücks, die ganze Nacht
hindurch". Was ist geschehen? Die vielschöne, hohe Fraue,
die der Taugenichts zu verehren wagte, ist wohl „zu hoch und
schön". Aber weiss er denn überhaupt, was er will? Ist er
ihretwegen ausgezogen? Und warum kommt ihm gelegentlich

die Mühle seines Vaters wieder in den Sinn und „der

364



schattige Weiher"? Grundlos schleicht sich die Wehmut ins
Herz.

Inzwischen erwacht im Taugenichts von neuem die alte
Reiselust; in ihr sind ihm „Wehmut, Freude und grosse
Erwartung" verschwistert. Der enttäuschte Glücksritter weiss
nun auch die Richtung, in die er ziehen möchte: ihn lockt
Italien, das Land, von dem er zwar kaum mehr weiss, als
dass dort die Pomeranzen wachsen. Er gelangt denn wirklich
nach Italien, d. h. er gelangt mit andern und zuletzt als
jemand anderer auf ein einsames Schloss, wo die Schicksalsfäden

der in der Novelle lebenden Menschen in einer reizenden

Verwirrung durcheinanderliegen. — Irgendwie werden
indes die verlorenen Fadenenden wieder aufgerollt, der Held
kehrt über Rom nach dem Donauland in das Schloss bei Wien
zurück; und am Ende ist „alles, alles gut."

Anmut, Frische, Leichtigkeit, liegen in dieser Geschichte.
Wenn wir sie gelesen haben, fühlen wir uns erholt wie nach
dem Anhören eines muntern Allegro von Haydn. Empfand
wohl auch der Dichter die Gestaltung dieses liebenswürdigen
Stoffes als Erholung? Ueber eine andere seiner Erzählungen,
„Das Marmorbild", schreibt Eichendorff an Fouqué, er
betrachte dieses Märchen „als einen Spaziergang in amtsfreien
Stunden ins Freie hinaus." Der Dichter zweifelt dann gar,
ob sich auf seiner kleinen Schöpfung nicht etwa Aktenstaub
statt Blumenstaub angesetzt habe. — Mögen die Worte vom
Spaziergang aus dem Amt heraus für den „Taugenichts", mehr
noch als für das „Marmorbild", Geltung haben, so lehnen wir
den Zweifel am Poetischen dieser Erzählung entschieden ab.

Und doch können wir uns den „Taugenichts" nicht anders
als aus solchem Amt heraus entstanden denken. Das Amt des
Zolleinnehmers, der Schlafrock und die Pfeife, die dazugehören,

sind gar zu verlockend geschildert; und der aus diesem
Amt mehr vertriebene als freiwillig davonziehende Taugenichts
verspürt auch weiterhin ein gewisses Heimweh darnach. Das
Ferienmässige, das durch den ganzen „Taugenichts" wie
frische Luft hindurchweht, ist wohl Gegenspiel zu einer
geregelten bürgerlichen Tätigkeit, so wie der Dichter des „Taugenichts"

und der „Glücksritter" die andere Seite des
pflichtgetreuen Beamten Josef von Eichendorff darstellt.

Sicher ist es kein Zufall, dass gegen den Schluss der Dichtung

jenes Prager Studentenlied gesungen wird mit dem
Kehrreim :

„Beatus ille homo
Qui sedet in sua domo,
Et sedet post fornacem
Et habet bonam pacem!"

365



Romantische Sehnsucht zielt nicht nur nach Italien, nach
fernem Traumland, nach der blauen Blume, sondern ebensosehr
nach bürgerlich-gesichertem Dasein, nach Ruhe und Behäbigkeit.

(Darum konnte ein Friedrich Schlegel so spiessbürger-
lich werden.) Sie schwingt zwischen beiden Polen hin und
her wie ein Zugvogel zwischen Norden und Süden.

Dass sich zum Fernweh geschwisterlich das Heimweh
gesellt, zeigt jene Stelle, da der Taugenichts, von erneuter Reiselust

ergriffen, dem Schloss und dem Zollhäuschen den Rücken
kehren will. Es heisst hier: „Ich blickte noch oft zurück; mir
war gar seltsam zumute, so traurig und doch auch wieder
so überaus fröhlich, wie ein Vogel, der aus seinem Käfige
ausreisst." Warum die Trauer? Wohl birgt das Schloss viel
von Erfüllung in sich, Erfüllung dessen, was den Taugenichts
ausziehen liess, sein Glück zu suchen; und eine Ahnung solch
möglicher Erfüllung muss ihn beim Verlassen des Schlosses
wehmütig machen. Aber das Heimweh gilt doch auch dem
Einnehmerhäuschen, das er kurze Zeit „mein" nennen konnte,
gilt dem behaglichen Dasein mit Schlafrock, Pantoffeln und
Pfeife. Heimweh kennt der Taugenichts überhaupt schon am
ersten Tag, da er von zu Hause fort ist. „Wie aber dann
die Sonne immer höher stieg, rings am Horizont schwere
weisse Mittagswolken aufstiegen und alles in der Luft und
auf der weiten Fläche so leer und schwül und still wurde
über den leise wogenden Kornfeldern, da fiel mir erst wieder
mein Dorf ein und mein Vater und unsere Mühle, wie es da
so heimlich kühl war an dem schattigen Weiher, und dass nun
alles so weit, weit hinter mir lag. Mir war dabei so kurios
zumute, als müsst' ich wieder umkehren; ich steckte meine
Geige zwischen Rock und Weste, setzte mich voller Gedanken
auf den Wagentritt hin und schlief ein."

Vielleicht macht uns gerade das den Taugenichts so
liebenswürdig, dass er in der Schwebe bleibt zwischen vorwärts,
und rückwärts, zwischen Glücksverlangen und Befriedigtsein,
zwischen Traumwelt und Bürgerlichkeit. Er kennt jene
Stimmung, die in Eichendorffs Gedicht „Schöne Fremde" liegt:

„Es redet trunken die Ferne
Wie von künftigem, grossem Glück."

Andrerseits fasst er als Zolleinnehmer „heimlich den Entschluss,
nunmehr alles Reisen zu lassen, auch Geld zu sparen wie
die andern und es mit der Zeit gewiss zu etwas Grossem in
der Welt zu bringen." Sein Glücksrittertum, (das im Gegensatz

zu den „Entschlüssen, Sorgen und Geschäften" steht, die
den Taugenichts jetzt bewegen), sein Taugenichtswesen ist er
also bereit abzulegen; aber es ist ihm nicht ernst dabei. Er
kann den Entschluss nur „heimlich", nämlich gegen seine an-

366



dere Natur fassen; und wenn die Reiselust wieder erwacht,
so ist sie eben auf einmal wieder da, unmotiviert oder so
wenig motiviert wie der Drang des Herzens, das bald vor
Lust und bald vor Schmerz „fast zerspringen möchte".

Dass der Taugenichts sich weder als ernsthafter Bürger
noch, gleich manchem Romantiker, als ein hoffnungslos
Verzauberter erweist, entspricht Eichendorffs eigener Haltung, wie
sie in dem Gedicht von den beiden Gesellen zum Ausdruck
gelangt. Hier spüren wir, dass Eichendorff sowohl den Bürger,
der „aus heimlichem Stübchen behaglich ins Feld hinaus"
blickt, wie jenen andern, den tausend Sirenen „in der buhlenden

Wogen farbig klingenden Schlund" ziehen, im Grunde
tief bedauert. Er selber wählt im Leben den mittleren Weg
zwischen amtlicher Tätigkeit und Sich-Hingeben ans Magische,
an die „Stimmen im Grund", an den Ruf der lockenden Ferne.
Diese mittlere Richtung unbeirrt innezuhalten, gelingt Eichendorff

mit Hilfe der Religion. Das ist der Weg, den er für die
beiden Gesellen, den er jedem jungen Menschen wünscht: „Ach
Gott, führ uns liebreich zu Dir!" Weil Eichendorff vor sich
den Weg zu Gott sieht, darf er sowohl zur Linken den
Abgrund wie zur Rechten die bürgerliche Behaglichkeit streifen,
ohne Schaden zu nehmen. Leicht könnte uns Eichendorffs
Romantik, weil sie eine lebensfähige Form der Romantik ist,
harmlos erscheinen — als das Sonntagskleid seines Bürgertums

—, wäre nicht die Erfahrung des Göttlichen in Eichendorffs

Leben zu tief eingedrungen.
„Du bists, der was wir bauen,
Mild über uns zerbricht".

Wenn auch das Letzte bei Eichendorff Ergebung in Gottes
Willen ist, so muss doch vorerst Manches zerbrechen, mancher

Verlust erlitten werden, und selbst das „Grauen" der
Lust will gekannt sein. Hinter Eichendorffs Frömmigkeit steht
der echt romantische, frühromantische, Drang nach dem Absoluten,

nun nicht mehr, wie bei Friedrich Schlegel, zur
begrifflichen Klärung gedrängt und in geistreichem Spiel bis
zur Entwertung ausgewertet, sondern als unangetastetes Gefühl,
als Seelenstimmung gewahrt, als jener von Natur gegebene
Zustand, der den Dichter zu sich und seinesgleichen sagen
lässt: „Du findest nirgends Ruh".

Hell und leicht ist dagegen die Frömmigkeit des Taugenichts.

Denn auch den Taugenichts leitet frommer Sinn in die
Welt hinaus und durch die Welt hindurch, weiss er doch von
der Gunst und vom Walten Gottes zu singen. Allein die
Frömmigkeit des Taugenichts verhält sich zur Grundstimmung
Eichendorffs, so wie wir sie aus vielen Gedichten und aus
dem weltmüden Schluss von „Ahnung und Gegenwart" ken-

367



nen, wie Dur zu Moll. Des Taugenichts Frommsein ist Leichtsinn,

denn der Taugenichts ist ein Kind und, da sie sich in
seinen Augen spiegeln, so erscheinen auch die andern
Menschen als Kinder. Den andern voraus hat der Taugenichts einzig,

dass er frei ist „von Sorgen, Last und Not um Brot,"
dass er den Vögeln gleicht, die nicht säen und nicht ernten,
und die ihr himmlischer Vater doch ernährt. Menschliche
Einrichtungen wie die Unterschiede des Standes nimmt der Taugenichts

zwar wahr; aber sein Gefühl wird dadurch nicht beirrt.
Zuletzt erweist sich die Lebenshaltung des Taugenichts als

richtig: menschliches Sorgen ist überflüssig, gilt doch im Grunde,
dass alles, alles gut ist. Die Welt in Eichendorffs „Taugenichts"

ist eine Schöpfung vor dem Sündenfall. Darum könnten

jene frühlingsfrohen Verse:
„O Welt, du schöne Welt, du,
Man sieht dich vor Blüten kaum!",

sinnvoll auf die Welt des „Taugenichts" bezogen werden. Denn
was von Blüten verhüllt ist, was sich dem von hohem Punkte
aus übers Land schauenden Dichter wie dem Taugenichts,
solange er noch zu Hause wohnt, verbirgt, wartet dem
glücksbereiten Herzen mit tausendfacher Erfüllung.

Indessen, was ergibt sich, wenn wir den Vergleich mit den
beiden Gesellen aus Eichendorffs gleichnamigem Gedicht in
Bezug auf den Taugenichts selber durchführen? Sicherlich
gleicht der Taugenichts den beiden jungen Menschen, wie sie
„jubelnd recht in die hellen, klingenden, singenden Wellen
des vollen Frühlings" hinausziehen. Doch am Ende wird dem
Taugenichts ein Schlösschen mit Garten und Weinbergen
gezeigt, das der Graf ihm und seiner schönsten Frau geschenkt
hat: hier würden sie zusammen wohnen. Irgendwie drängt sich
uns da die dritte Strophe des Gesellen-Gedichtes auf:

„Der erste, der fand ein Liebchen,
Die Schwieger kauft Hof und Haus;
Der wiegte gar bald ein Bübchen
Und sah aus heimlichem Stübchen
Behaglich ins Feld hinaus."

So sehr diese Verse dem Kern der Taugenichts-Geschichte,
dem Ideal einer leichtsinnig-frommen Lebensführung entgegenstehen,

so sehr sind sie in dem Augenblick am Platze, da
die äussere Lebensform des Taugenichts mit der des Bürgers
zusammenfällt. Es ist dies der Augenblick, wo der Sonntag
zu Ende geht, da an die Stelle des feiertäglichen Schweifens
im Paradies das Alltägliche eines bürgerlichen Daseins tritt.
Im „Taugenichts" ist diese Ablösung nur angedeutet; noch ist
das zukünftige Haus „das weisse Schlösschen, das da drüben
im Mondscheine glänzt", noch verklärt es ein romantischer

368



Schimmer. Doch solche Romantik muss wohl unfehlbar ins
Bürgerliche zurücksinken. Die Geschichte vom Taugenichts hört
da auf, wo sein Leben mit demjenigen des ersten Gesellen
zu verschmelzen beginnt.

Weil diese Dichtung das Paradies vor dem Sündenfall sucht,
fehlt ihr die Kraft, das Leben zu verwandeln. Sie ist insofern
ein echtes Werk der Romantik, als die Romantik weitgehend
dazu neigt, nach rückwärts zu schauen. Denn romantisch ist
die Liebe zur „guten alten Zeit", zum Naiven, Naturhaften,
zum Kind, zum jungen Menschen, zum Märchen, zum Mythos,
zum Mittelalter, zu den alten Sprachen, zu den Ursprüngen
überhaupt.

Kleist hat in seinem Aufsatz über das Marionettentheater
angedeutet, dass der Eingang zum Paradies nicht mehr nach
rückwärts, sondern nach vorwärts, das heisst nicht vor der
Erkenntnis, sondern nach der letzten Erkenntnis zu finden
ist. Hegel, der die nach rückwärts gewandte, in der
„unmittelbaren Anschauung", im Gefühl, in den „Träumen",
ihr Heil suchende Haltung der Romantiker kritisiert, hat
versucht, durch die absolute Zerrissenheit des Geistes
hindurch zu einem Begreifen der Welt zu gelangen. Heute neigen
wir vermehrt dazu, die seligfernen Werke der Romantik wie
Träume aufzufassen, beglückend vielleicht, aber unverpflichtend,
gegenstandslos. Eichendorffs Erzählung wird als Ausgleich für
eine in bürgerlichen Aemtern wohlversorgte Generation
beurteilt; und mit der Abfassung einer „Letzten sentimentalischen
Reise" hat ein moderner Autor versucht, ein für alle Mal unter
sämtliche Taugenichts-Geschichten den Schlusstrich zu ziehen.
Aber ist der Bürger (jetzt nicht im eng-historischen Sinne
aufgefasst, sondern in einem weiteren, im Sinn des Erden-Bürgers)

jemals durch den Arbeiter oder den Krieger oder irgendeine

andere völlig nüchterne, in einen Ameisenstaat gehörende,
Lebenshaltung zu ersetzen? Und werden die Träume
verschwinden? Die Träume sind nicht nur nach rückwärts
gewandt; sondern sie stehen auch dem Zeitlosen offen. Und
zu allen Zeiten hatten die Menschen einen Sinn für das Zeitlose.

Was bedeutet aber „zeitlos"? Es bedeutet jenes Beieinandersein

von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, das jedem
tieferen menschlichen Erleben zu Grunde liegt und welches
im Ausdruck dieses Erlebens, im lyrischen Gedicht, wahrnehmbar

wird. (Man kann zwar die Gegenwart als das Tempus
der Lyrik bezeichnen; aber in der erfüllten Gegenwart sind
Vergangenheit und Zukunft mitenthalten. Die Gegenwart spielt
auch die Rolle einer Zeitform für das Zeitlose.) Im „Taugenichts"

finden sich zweimal die Verse:

369



„Schweigt der Menschen laute Lust:
rauscht die Erde wie in Träumen
wunderbar mit allen Bäumen,
was dem Herzen kaum bewusst,
alte Zeiten, linde Trauer,
und es schweifen leise Schauer
wetterleuchtend durch die Brust."

In der prachtvollen Strophe ist das Ineinanderspielen der Zeiten

wohl spürbar. Gegenwärtiges bewegt den Dichter zum
Singen: das Schweigen der Menschen, das Rauschen der Bäume
(bezeichnend ist, dass für den Dichter „die Erde" rauscht:
wie sich ihm das zeitlich Begrenzte im Ueberzeitlichen
auflöst, so fühlt er hinter dem räumlich Konkreten, den Bäumen,
ein Grösseres, Unbestimmtes.) Vergangenes wird ihm
lebendig: „alte Zeiten" (wobei die Erinnerung an die alten
Zeiten das momentane Gefühl bewirkt, „linde Trauer"). Und
in die Zukunft deutet das Wort „wetterleuchtend" (auch diese
ferne Zeit bestimmt mit ihren „Schauern" das Gefühl des
Augenblicks.) „Ahnung und Gegenwart", der Titel von Eichendorffs

Roman, dürfte kennzeichnend auch über diesen Versen
stehen.

„Aus dem Leben eines Taugenichts" ist das Werk eines
Lyrikers. Wie die eigentliche Lyrik Eichendorffs, etwa die
„Mondnacht" oder „Der Einsiedler", vermag diese kostbare
Dichtung das Zeitliche ins Zeitlose zu erheben. Darum ist uns
trotz der Spuren von historisch Bedingtem, trotzdem die
Erzählung als Ganzes eine Reise ins Märchenland darstellt, trotzdem

die Idylle wie manches Werk der Romantik, keine
unmittelbare Wirkung in unserem Leben zu haben scheint, trotz
all dem ist der „Taugenichts" für uns mehr als „ein Spaziergang

in amtsfreien Stunden".
Oder er ist es in einem höheren Sinne: in der Dichtung

finden wir die geglückte Darstellung eines unvergänglichen
Wunsch traumes.

370


	Der Taugenichts

