
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 5

Artikel: Wozu Bachofen?

Autor: Kerényi, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wozu Bachofen?
Von Karl Kerényi

I.

l-ceim Erscheinen des ersten Bandes der Gesamtausgabe von
Bachofens Werken*), hundert Jahre nach seiner Antrittsrede

als Professor für römisches Recht an der Universität
Basel wird man wieder fragen... „Ob es eine gute und
lebensfreundliche, eine pädagogische Tat ist...?" Man
erinnert sich dieser Frage der „Pariser Rechenschaft" von 1926,
als eine grosse und bald nachher eine zweite, vielleicht noch
grössere Auswahl aus Bachofens Schriften herausgegeben wurde,
um ihn, den in einem kleineren Kreise Entdeckten, allgemeinbekannt

zu machen. „Nachtschwärmerei", „Joseph-Görres-Kom-
plex von Erde, Volk, Natur, Vergangenheit und Tod", „ein
revolutionärer Obskurantismus": so musste, „derb charakterisiert",

auf Grund jener Anthologien und ihrer Einleitungen
Bachofens geistiges Erbe erscheinen, in schroffem Gegensatz
zum „heroisch bewunderungswürdigsten Ereignis und Schauspiel
der deutschen Geistesgeschichte", zur „Selbstüberwindung der
Romantik in Nietzsche und durch ihn".

Nicht alle sehen freilich einen so bedeutenden Unterschied
zwischen dem von der antiken Gräberwelt ergriffenen
Rechtsgelehrten und dem dionysischen Philologen. Am wenigsten die
Altertumsforscher vom Fach, die Beiden etwas Gemeinsames

nachtragen: Nicht so sehr die Verachtung, die Nietzsche
und Bachofen gleicherweise mit dem Gefühl der Eingeweihten

ihnen gegenüber bezeigen, als vielmehr den
geheimnisvollen Grund dieses Gefühls, etwas in beiden tief innen
Liegendes, das man als wirkliches Eingeweihtsein nicht
anerkennen mochte und das um so herausfordernder wirkte. Auf
einen Mommsen, der einen eigenen Grund zu seiner
charakteristischen Haltung des kritisch-historischen Gelehrten in sich
selbst hatte, wirkte es zwar weniger als auf kleinere Nach-

*) Gesammelte Werke. Mit Benützung des Nachlasses unter Mitwirkung von
Max Burckhardt, Matthias Geizer, Olof Gigon, Emmanuel Kienzle, Gustav
Meyer, Karl Schefold, August Simonius, Peter von der Mühll, herausgegeben

von Karl Meuli. Benno Schwabe & Co., Verlag Basel 1943. Erster Band.

23 345



folger, die nur jene Haltung bewahrten. Auf den Unterschied
der Oeistesarten Bachofens und Nietzsches legten auch

diejenigen weniger Wert, die in beiden eben das Höhere und
Geistigere erblickten, dem die Zukunft über das bloss Fachmännische

hinaus gehört. Und diese haben auch insofern Recht

behalten, als die ersten Gesamtausgaben Bachofens und Nietzsches

der textkritischen Sorge von historisch-philologischen
Fachmännern verdankt wird.

Aber wozu Bachofen? Ob die gelehrten Herausgeber auf
diese Frage überhaupt gefasst sind? Oder gehört jene merkwürdige

Art der Philologen aus der kritisch-historischen Schule „als
Editor zu bekennen, dass man den Autor, den man edierte,
wenig schätze"1) schon so sehr zu den Selbstverständlichkeiten

dieser Wissenschaft, dass man von einem ausdrücklichen
Bekenntnis auch absehen kann und jene Frage auch negativ
beantworten könnte? Auf die Frage jedoch: „Wozu die neue
Bachofen-Ausgabe?" — steht auch im Kreise jener Philologie,

wo dieser Autor in der Tat nie geschätzt wurde, eine
Antwort bereit, der wir beipflichten müssen. Ob man Bachofen
schätzt oder nicht, erst auf Grund einer philologischen
Gesamtausgabe wird es überhaupt möglich, ihn auch nur als
historische Erscheinung zu schauen. Ja darüber hinaus: als
Mensch zum Menschen spricht er zu uns durch sein Werk,
und dieses ist nur mit den bis jetzt unveröffentlichten oder

vergessenen Frühschriften und allen Reiseaufzeichnungen
vollständig. In letzter Instanz wird das „Wozu" der philologischen

Bemühung um Bachofen eben dadurch entschieden : durch
den Wert eines ganzen Lebenswerkes, das zwar nie die Höhe
künstlerischer Gestaltung erreicht, dafür vielleicht etwas
anderes. Denn es gibt eine Tiefe der Einsicht und des Erlebens, die
über kritisch-historische Feststellungen hinausgeht — ohne sie,
falls sie wirklich begründet sind, umzustossen.

II.

Sogar auf einen der strengsten Vertreter der kritisch-historischen

Philologie, wie Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff,
J) Beobachtung von K. Reinhardt in seinem Vortrag: Die klassische

Philologie und das Klassische, Geistige Ueberlieferung 1942, S. 44.

346



machte die in 1927 veröffentlichte Griechische Reise Bachofens

Eindruck, obwohl gerade die als geschichtlich
vorgetragenen Erkenntnisse dieser Aufzeichnungen nicht die
wertvollsten sind. Bachofen trat uns in seiner Eigenart hier zuerst

ganz unmittelbar in „menschlichen Dokumenten" entgegen,
und zwar auch in solchen, welche nicht zur Veröffentlichung

ausgearbeitet waren, sondern den Charakter eines
intimen Tagebuchs behielten. Im Falle eines Künstlers, der das

menschlich Wichtigste in seiner Gestaltung zum Ausdruck zu

bringen vermag, könnten wir vom Gebrauch einer solchen

Quelle absehen. Bei einem Gelehrten gewöhnlich ebenso.
Anders ist es bei Bachofen. Ein Vergleich gerade mit Mommsen
wird die besondere Art des Basler Juristen sogleich fassbar
machen.

Wir wissen zufällig aus Mommsens Erlebnissen, wie er
bei seiner ersten Ankunft in Rom als junger Mann „noch
nächtlicherweise auf das Forum eilte, um vor den erhabenen

Trümmern des Altertums seine Andacht zu verrichten." So

lauten die Worte seines Biographen, doch muss das Wesentliche

des Folgenden auf persönlichen Aufzeichnungen Mommsens

beruhen: „Und in seiner Wohnung auf dem Kapitol
umwehte ihn das Weben seiner historischen Phantasie. Er hörte
den Wind um seinen Hügel pfeifen, wie er wohl um Romulus
gepfiffen hatte, und dann vertrieb er sich den Traum mit
einem kritischen: Via! an den glauben wir ja nicht mehr."
Als stünde hier hinter dem dermassen fertigen kritischen
Gelehrten überhaupt kein Mensch da! Wenigstens keiner, der
uns ausser Forschungs- und Systematisierungsergebnissen
etwas Wertvolles sagen könnte. Ein Jurist und Historiker, dessen
Genialität darin besteht, dass er einen Dämon des Forschens
und Ordens in sich hat, der ihm unerschöpfliche Kräfte zum
Beherrschen und Wirken, nicht aber zur Hingabe und
Empfängnis verleiht. Ein solcher Dämon vermag dem von
ihm Besessenen eine Haltung zu geben, auch wenn der Mensch
und das Menschliche dabei völlig verschwindet. Von Mommsen

könnte nicht gesagt werden, was Bachofen über den Herzog

von Luynes, einen grossen Kenner klassischen Altertümer,

347



ausgesprochen hat: „Nicht der Mann hat seine Wissenschaft,
sie hat vielmehr ihn auserkoren". Denn hier wählte weder
die Wissenschaft, noch der Mann, sondern — man verzeihe

mir den wiederholten Gebrauch des mythologischen Ausdrucks

— ein Dämon suchte und fand den für seine Herrsch- und

Betätigungssucht geeigneten Stoff. Die Plagen, welche Momm-
sen während seiner Sammelreisen in Italien auszustehen hatte
und seine Klagen darüber bleiben bedeutungslos neben dem

gesammelten Stoff, den Inschriften, während Bachofens Leiden

und Erleiden uns erst das Gefühl des Eingeweihtseins als

Grund seiner Haltung verständlich machen.

Begleiten wir ihn vorerst auf seine Hellasfahrt. „Am 11.

März von Hause weg, morgens i/28 Uhr. Trüb war der Himmel.

Mein Herz war es auch" — so beginnt 1851 das

Reisetagebuch des 36jährigen. Ein Romantiker, wird man sagen, der
immer noch, wie seine älteren Zeitgenossen, etwa der
ungarische Graf Stephan Széchenyi, mit gebrochenem Herzen eine

Pilgerfahrt nach Griechenland antritt. Doch hat dieser
Romantiker anderes hinter sich als die schwärmerischen Dilettanti

von der Art eines Byron und Széchenyi. Erstens die
bereits in 1844 mit 29 Jahren niedergelegte Professur,
sodann zwei italienische Reisen des reifen Gelehrten mit
Studien in Rom, deren Ernst und Eindringlichkeit denen

Mommsens mindestens gleichkommt. Mit denselben negativen
Anschauungen, wie jener mit Früchten der Niebuhrschen Kritik,

hatte er den Boden Italiens betreten. Freilich auch mit dem
Wunsch nach Zusammenschau der ganzen Antike im Sinne der
Böckhschen Philologie. „Als Republikaner kam ich nach Rom,
berichtet Bachofen selbst darüber, der von sieben Königen
nichts wissen wollte, ein Ungläubiger, der keiner Tradition
ein Recht einräumte, als Abenteurer, der gern sein Schiff der
hohen See anvertraute, statt furchtsam dem Ufer entlang zu
steuern und das feste Land nie aus den Augen zu verlieren.
Das alles ist in Italien geblieben. Ich hätte es gern einem
der alten Landesgötter zum Abschiedsopfer dargebracht". Als
Glaubender an Romulus und an die Gestalten des sagenhaftesten

Altertums kehrte er zurück. Als Glaubender an die Helden
Homers wandert er jetzt nach Griechenland.

348



Und was hat er vor sich? „Wohl vielerlei, aber Eines nicht,
woran ich doch alles Andere geben würde!" — so spricht
das Tagebuch von jenem geheimnisvollen Kummer, welcher
Bachofen auf seiner griechischen Reise begleitet. Goethe- und
Bibelworte umschreiben die Situation, in welcher er sich
befindet: „Des Menschen Seele gleichet dem Wasser; vom Himmel

kommt es, zum Himmel steigt es, ewig wechselnd. Des
Menschen Schicksal gleichet dem Sturme, hin. braust er, her
braust er, unwiderstehlich. Wie könnte ich stehen, wüsste ich
nicht, dass alle Kreatur harret des Herrn!" Es ist die Rede
von einer unerfüllten Hoffnung, ja von einem rätselhaften,
unerfüllten Schicksal. „Ich habe immer gehofft und hoffe
immer vom neuen. Und über dem Hoffen bin ich Mann geworden,

und nun leide ich mit stolzem Bewusstsein der Kraft.
Aber unbeglückt ist noch nicht unglücklich." Es gibt mitunter
auch „Trost bei so vielem Elend". „So viel Glück hat noch
keine meiner Reisen begleitet, wie diese... Und doch gäbe
ich alles hin um Eines". Und noch vor dem Ueberschreiten
des Gotthards: „Als mir so Schnee und Eis im offenen Schlitten

das Gesicht zerschnitt, dachte ich, wie einst auf den
Ruinen von Selinunt unter den heissen Sonnenstrahlen, an
mein merkwürdiges inneres Schicksal, das ausser Gott niemand
kennt. Meine äussere Lage entsprach so sehr meiner innern.
Dabei begegnete mir zuweilen, über mich selbst nachzudenken,
wie über eine dritte Person: ,und in dem Enkel erkennen sie
nicht mehr die einstgeliebten Züge des Ahnherrn'. ,0 wie
gäbe ich Alles um Eines'. Das waren die Dinge, die mir
durch den Kopf gingen, als ich so dahinfuhr. Warum spricht
der, der alles geschaffen und erhält, nicht das Eine Wort?
Aber wohin gerate ich?"

Was quält diesen glaubensfesten und pflichtgetreuen hohen
Kriminalrichter und reichen Bürger aus Basel? Er hatte ja
sonst „recht lebendig das Gefühl, dass ihn Unwürdigen des

Himmels besondere Gunst geleite". Was bedeutet hier seine

Frage: „Kann den, der sich zu einem Amte berufen fühlt,
etwas ihn tiefer Berührendes treffen, als wenn ihm unmöglich

wird, dies Eine auszuüben? Aber gerade das wird genommen,

und damit verliert für ihn das Leben seinen äusseren
Wert. Aber das muss genommen werden, damit nichts bleibe,
En n rr i s

• •

349



was von dem einen Grossen abziehen könnte, das allein Wert
hat. Auch unsere besten Eigenschaften können ein Hindernis
werden, das der Vollkommenheit hinderlich wird. Wenn uns
so die äussere Tätigkeit, die Einwirkung auf die Welt in
unserem Sinne unmöglich wird, so müssen wir annehmen, dass

uns als Lebensaufgabe angewiesen worden, uns selbst zu
grösserer Vollendung zu bringen und das sagt Tertullian so schön:
Nemo alii nascitur, sibi moriturus". Fühlt er sich seines eigentlichen

Amtes beraubt, weil er in Basel nicht Professor der
klassischen Philologie oder Archäologe sein kann, wie später
auch Nietzsche nicht Lehrer der Philosophie wurde, obwohl er
heimlich darum warb? Es ist nebensächlich, ob Bachofen eine
ähnliche Absicht in der Tat hegte. Er empfindet sein

„merkwürdiges, inneres Schicksal", ungeachtet seiner festen öffentlichen

Laufbahn als Richter, noch ungestaltet; seinen eigenen

Weg zur Vollkommenheit sieht er anscheinend noch nicht in
der schriftlichen Auslegung des Altertums, die er auch später,
als er zu ihr greift, eher als Bekenntnis und Verkündigung
denn als blosse wissenschaftliche Betätigung auffasst. Vor dem
Erscheinen der „Gräbersymbolik", welche die Reihe der

eigentlichen „Bachofenschen" Werke (Mutterrecht, Das lykische
Volk usf.) eröffnet, schreibt er 1858, nachdem er wieder das

oben erwähnte Wort des Tertullian anführt: „Die vollendetste
Schrift hat nicht darin ihren Hauptwert, dass sie die menschlichen

Kenntnisse bereichert und anderen eine Fülle von
Belehrung darbietet. Ihre Bedeutung liegt in ihrer Existenz, in
dem Zeugnis, das sie von dem Streben und der Macht des
menschlichen Geistes ablegt, in dem Glauben an das unsichtbare

Reich der Idee, aus dem sie hervorgegangen ist und den

sie befestigt."
Wenn auch noch nicht in dieser Art schriftstellerischer

Tätigkeit, fühlt er doch das Schicksal der Berufung zur
richtigen Auslegung des Altertums auf sich lasten. Unter der Last
des Auserkorenen, des ins Hauptgeheimnis Eingeweihten, in der

Erfüllung seiner Berufung aber noch Ungewissen gibt sich
Bachofen dem immer noch leibhaftigen Griechenland hin:
der griechischen Natur und dem Leben, welches sie erträgt und
bewahrt. Die leblose Natur hat für ihn „eine Sprache so
vernehmlich und klar wie die der Geschichte" und das Reisen

350



im unzivilisierten, südlichen Balkanland erlangt fast dieselbe
Bedeutung, wie ein archaischer Torso Apollons für Rilke —
„Du musst dein Leben ändern" — : „Eine Reise in Griechenland

greift so gründlich in alle Lebensverhältnisse ein, dass

man, um mit seiner Vergangenheit zu brechen, gewiss kein
besseres Mittel finden kann. Alte Gewöhnungen werden ganz
vergessen. Neue Liebhabereien nehmen ihre Stelle ein. Die
Reize des Wanderlebens in verlassenen öden Gegenden
überwiegen alles andere. Man verwünscht die Städte mit ihrer
Ruhe und findet Befriedigung nur zu Pferde, wenn ihr
rascher Gang schnell neuer Umgebung und neuen Himmelsstrichen

entgegenträgt..."
Man braucht kein Romantiker zu sein, um diese Erfahrung

zu machen — man machte sie in Griechenland noch in der
Zeit der Autostrassen —, wie es überhaupt eine wenig
sagende Verallgemeinerung ist, von Romantik zu reden, wo es

sich um ganz bestimmte Erlebnisse Bachofens handelt. So

wurde ihm das Betrachten von Bildwerken im Dogenpalast
zu Venedig zur wirklichen Begegnung mit der Antike selbst:
„Aber besonders die beiden Faune, der männliche und der
weibliche. Quid sit faunus, seit nemo. Aber sie sind hier, wie
aufgehende Schmetterlinge, die erste Jugendnatur in all ihrer
sinnlichen Kraft, in ihrem unschuldigen und doch schon etwas
lüsternen Leichtsinn, in ihrer Unbefangenheit, in der schönsten

Potenzierung eines jungen, zur ganzen Lust des Daseins
erwachenden Lebens; kurz der Idealisierung des Uebergangs aus
der unbewussten Kindheit zur bewussten Jugendzeit, aus der
Periode des Wurms zu jener des Schmetterlings. Die
hervorbrechenden Hörner, der lachende Mund, das Grübchen in
der wohlgenährten Wange, der üppige Haarwuchs, in die Höhe
strebend und dann nach der Seite fallend, die in eine Spitze
endenden Ohren, die vollen kaum geteilten Zähne, der etwas
geöffnete Mund, der leicht wie zur Neckerei nach der Seite

geneigte Kopf; doch diesmal ohne die Hängewarzen am Halse;
eine eigentümliche, aber sinnige und so das Altertum bezeichnende

Idee, gewissermassen das Altertum selbst".
Und die Erfahrungen eines Uebernachtens im bäuerlichen

Megara bestätigen Bachofen in seinem Wissen um das

Hauptgeheimnis des antiken Daseins: „Wie viel freier ist nicht das

351



Geschlecht, unter dem ich heute ruhe, als das unsrige? Wie
es mit der Sonne sein Tagewerk beschliesst, so erhebt es

sich morgen wieder mit ihr, und all sein Leben und Treiben
wird durch die vollkommenste Harmonie mit den Geboten
der Natur geleitet. Es herrscht zwischen beiden jener Widerstreit,

der unser Leben zu einem nie endigenden Kampfe macht.
Und das kann dazu dienen, einen Grundzug der antiken
Anschauungsweise unserm Verständnis näher zu legen, als es in
der düstern Studierstube des Nordens beim unruhigen Schein
des stinkenden Talglichts je geschehen könnte. Denn
indem der antike Mensch mit der Natur, mit ihren Kräften
und ihren Erscheinungen Hand in Hand ging, und, den

Uranfängen des Menschengeschlechts noch so viel näher,
sich des gemeinsamen Ursprungs aller Dinge noch so viel
lebendiger bewusst war: da musste alles sich ihm zu belebten
Wesen gestalten, und der Mensch zu den Kräften des Alls
in Beziehungen der Freundschaft und Ehrfurcht treten. Es
gestaltete sich jene heitere Welt, in welcher der Himmel zur
Erde und darum auch die Erde zum Himmel ward..." Im
Bilde des Faun — als Idee des antiken Daseins von den
mit Hingabe erlebten Resten des Altertums unmittelbar
empfangen und als Gehalt des eigenen Schicksals erlitten —
so steht dieser Hellaspilger in den ursprünglichsten Zeilen

seines Tagebuchs vor uns.
Mommsens Haltung, sein Vertrauen auf die ausserordentlichen

Fähigkeiten, die seinen Dämon ausmachten, fand die

Bestätigung in lauter Greifbarkeiten, in seelenlosem Stoff, in
wertvollem, schön gesäubertem, skeletthaftem Material. Bachofens

Gaben waren nicht weniger ausserordentlich: eine

Empfänglichkeit, die nichts lediglich Negatives, sondern eine
positive Fähigkeit war, ein Sinn für das Göttliche. Bachofen scheut
sich nicht nach seiner griechischen Reise, als er seines
„merkwürdigen inneren Schicksals", jenes „Einen Wortes" der Bestimmung

und Berufung wohl schon sicher war, in seiner
autobiographischen Skizze an Savigny klar darüber zu reden, wofür

und was für einen Sinn man braucht, um Antikes zu
verstehen: „Wie vermag der aufgelöste, zerfahrene Sinn des

heutigen Geschlechts ein in seinen Gedanken so festes,
konzentriertes, in seiner Religion so tief begründetes Volk, wie

352



das römische war, richtig zu erfassen? Wenn es wahr ist, was
Aristoteles sagt, dass Gleiches nur vom Gleichen begriffen
werde, so kann auch das Göttliche nur ein göttlicher Sinn
erfassen, niemals der rationalistische Dünkel, der sich über die
Dinge stellt". Lag es uns nahe, bei Mommsen von einem
„Dämon" zu sprechen, wie auch die Alten den Aristoteles
„daimonios", den Piaton aber „theios", göttlich, nannten, so
erhebt hier Bachofen, gerade der menschlichere, ja vielleicht
der menschlichste Ausleger der Antike bis heute, Anspruch
auf einen „göttlichen Sinn". Das Göttliche im Menschlichen,
„der göttliche, ewige Gehalt der menschlichen Gedanken"
überhaupt, als Ziel der ihm schicksalshaft vorgezeichneten
Lebensbahn, gibt ihm, seinem eigenen Gefühl nach, Berechtigung
zu seiner Haltung gegen die Mommsensche kritische Historie.
Wir sahen, wie er seine Berufung zum Erleben und Verkünden

jenes Göttlichen erlitt und wie er sie in Griechenland
bestätigt fand. Was für eine Bestätigung ist nun die seine?
Auf diese Frage soll in einem zweiten Aufsatz geantwortet
werden.

353


	Wozu Bachofen?

