Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 5

Artikel: Spezifische Gegengewichte des Staates: Wissenschaft - Richter -
Presse

Autor: Ropke, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759455

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Spezifische Gegengewichte des Staates:
Wissenschaft — Richter — Presse

Von Wilhelm Ropke

La science de la liberte est, entre toufes, infiniment compliquée;
car la liberté n'est et ne peut éfre autre chose qu'un équilibre
trés difficile a atteindre et a maintenir, et toujours menacé, entre
les différentes formes de despotisme; le despotisme, sous une forme
ou sous une autre, étant U'état naturel de la société humaine,

E. Faguet, Politiques et moralistes du dix-neuviéme siécle, 1, 306.

Die Gefahr, dass der moderne biirokratisch-zentralistische
Staat mit seinen schliesslich keine Grenzen mehr ken-
nenden Wucherungen die Kultur des Abendlandes erwiirgen
mochte, ist so immens, dass man nicht miide werden darf,
vor ihr aufs eindringlichste zu warnen. Dies um so mehr,
als sie weit davon entfernt ist, allgemein in ihrer ganzen
Schwere erkannt zu werden, und leider nur allzu viele sich
noch nicht zu der Erkenntnis durchgerungen haben, dass man
zu allen brennenden Fragen der Staats-, Gesellschafts- und
Wirtschaftsreform nur dann die richtige, iiberlegene und der
Verantwortung der Stunde gerecht werdende Stellung gewin-
nen kann, wenn man die Rettung vor dem zermalmenden
Uebergewicht der Kollektivitat als die allen anderen iibergeord-
nete Aufgabe betrachtet. So darf es als gerechtfertigt er-
scheinen, wenn der vorliegende Aufsatz das Thema noch ein-
mal aufnimmt, das in einem fritheren iiber die ,Gegengewichte
des Staates” (Neue Schweizer Rundschau, Januar 1943) be-
handelt wurde. War es uns dort darum zu tun, das Problem
der gesunden Gewichtsverteilung zwischen Individualitit und
Kollektivitit in seiner ganzen Bedeutung zu stellen und die
erprobten Wege, auf denen es gelést wird, zu markieren, so
wird es sich nunmehr darum handeln miissen, diese Betrach-
tungsweise auf einige Sondereinrichtungen einer wohlausge-
wogenen Gesellschaft anzuwenden und von den spezifischen
Gegengewichten zu reden, als die drei Institutionen der mo-
dernen Gesellschaft zu gelten haben: Wissenschaft, Richter-

272



tum und Presse. Indem wir diese ihre Funktion kennzeichnen,
werden wir ihren Platz in einer ausgewogenen, d. h. ,liberalen”
Gesellschaft und die Bedingungen zu bestimmen haben, unter
denen sie allein diesen Platz behaupten koénnen.

Die ,clercs“

Wenn wir nach dem Gemeinsamen suchen, das diese drei
Institutionen der Gesellschaft verbindet, und dariiberhinaus
nach dem hoheren Prinzip, aus dem sie sich herleiten, so
diirfen wir folgendes aussprechen: Jede hochstehende Kultur
bedarf eines gesellschaftlichen und staatlichen Gehduses, das
den vor- und iiberstaatlichen Werten und Kraften die iiber-
ragende und dirigierende Stellung sichert und den spontanen
Aeusserungen der Personlichkeit, des ,héchsten Gliicks der
Erdenkinder”, die Moglichkeit der Entfaltung gibt. Neben und
iiber dem Staate muss es immer eine Schicht von Menschen
geben, die jene vor- und iiberstaatlichen Kriafte und Werte
gegeniiber der lauernden Tyrannis der Gesellschaft und der
zur Schrankenlosigkeit neigenden Zwangsgewalt des Staates
mutig, unbeirrt und unabhingig vertreten und eine lebendige
Verkorperung des Satzes bilden, dass man zwar dem Kaiser
geben soll, was des Kaisers ist, aber auch Gott, was Gottes
ist. In ihnen muss die Gesellschaft iiber eine Instanz ver-
fiigen, die die unkorrumpierbare Wahrheit vertritt, auch wenn
sie nicht mit dem Willen und der Meinung der Gewalthaber
iibereinstimmt, eine Gerechtigkeit, die hoher ist als der Macht-
spruch der Obrigkeit, eine Menschlichkeit, die die kalte Staats-
raison in ihre Schranken verweist. Es sind Menschen, deren
Aufgabe es ist, Abstand zu nehmen von den harten Dingen
der Alltiglichkeit, von den Leidenschaften des Tages und den
Interessen des wirtschaftlichen Kampffeldes, und die Verrat
begehen wiirden, wenn sie sich in den niederen Bereich der
Leidenschaften und Interessen hineinziehen liessen. Es sind die
,Verantwortlichen”, die, wenn sie es mit der ihnen zugefal-
lenen Aufgabe bitter ernst nehmen, zugieich die Pflicht und
das Privileg haben, die Dinge beim rechten Namen zu nennemn,
den Michtigen dieser Erde ins Gewissen zu reden und unbe-
kiitmmert um Folgen und Empfindlichkeiten die Ergebnisse ihres

273



unbeirrten Nachdenkens auszusprechen. Die Ausiibung dieses
Rechtes ist fiir sie eine Pflicht, die zu vernachldssigen feige
Fahnenflucht waire, durch die sie sich aufs schwerste an
Gesellschaft und Staat versiindigen wiirden, auch dann, wenn
Gesellschaft und Staat ihnen aufs stirkste widerstreben, so
dass es einen iiberdurchschnittlichen Grad an Mut erfordert,
ihnen entgegenzutreten. Es ist gerade dieser zusitzliche Mut,
der jene Menschen auszeichnen muss und wie jeder andere
Mut nicht dadurch an Wiirde und Wert verliert, dass er durch
die Ueberwindung der natiirlichen Angst der Kreatur in immer
neuer Anstrengung erworben und gestihlt werden muss. Wir
brauchen einen Ausdruck, um diese Schicht der ,,Verantwort-
lichen” zu kennzeichnen, und unter allgemeinerer Verwendung
eines von J. Benda bekanntgemachten Wortes, wollen wir sie
die ,,clercs”” nennen.

Nun wird man gut daran tun, diesen Ehrentitel nicht zu
engherzig zu verwenden und dabei nicht in erster Linie an
einen abgegrenzten und zu einer Institution erstarrten Berufs-
stand als vielmehr an einen bestimmten Menschentypus zu
denken, der sich durch Unbeugsamkeit, Verantwortungsgefiihl,
Wahrheitsdrang und Gerechtigkeitssinn auszeichnet. Er findet
sich in allen Berufen und Bevoélkerungsschichten, am hiufig-
sten jedoch unzweifelhaft in jener Schicht, deren Namen be-
reits die wesentlichen Eigenschaften des Masses und des
Gleichgewichts zum Ausdruck bringt, ndmlich in der soge-
nannten Mittelschicht, die gerade iiber jenes Quantum
an Eigentum verfiigt, das ohne Entartung zum Plutokratismus
oder Feudalismus eine gewisse Unabhingigkeit sichert, und
auf diesem gefestigten Untergrunde die geistig-moralische Kon-
tinuitidt hiitet, Das ist die Ursache, warum tiefblickende Sozio-
logen (von Aristoteles bis zu Bryce und Mosca), immer da-
rin einig gewesen sind, dass die Existenz einer breiten Mittel-
schicht eine der obersten Voraussetzungen fiir das Funktio-
nieren einer gesunden Demokratie ist, und die Ursache, warum
eine wirkliche Demokratie in Lindern wie Ungarn, Spanien
oder den siid- und mittelamerikanischen Republiken trotz allem
nicht Wurzel fassen will, d. h. iiberall dort, wo es an einer
verantwortungsbewussten Mittelklasse fehlt, die mit ihrem gei-
stig-moralischen und materiellen Eigengewicht den Staat aus-

274



balanciert. Macht man sich das klar, so ermisst man die furcht-
bare Gefahr, die heute auch den noch gesunden Demokratien
durch eine langsame Zerreibung der Mittelklasse droht, einen
Prozess, dem nicht nur zwei Weltkriege und ihre Folgen,
sondern auch eine bestimmte Wirtschafts-, Finanz- und Sozial-
politik Vorschub leisten.

Diese Mittelklasse nun, die — gleichweit entfernt von Pro-
letarisierung und korrumpierendem Reichtum — Eigentum und
Arbeitsamkeit wie Sparsamkeit und Kulturpflege vereinigt und
in einfach bleibenden Verhiltnissen den eigentlichen Hort der
geistig-moralischen Ueberlieferung darstellt, pflegt der Mutter-
boden zu sein, aus dem die eigentlichen und fithrenden
,,clercs” hervorgehen. Es sind diejenigen, die mit der inneren
Autoritit ihres iiberlegenen Verantwortungssinnes, Urteils und
Wissens in einer gesunden Gesellschaft, wie auch immer ihre
formal-rechtliche Struktur sein mag, eine iiberragende und als
selbstverstindlich anerkannte Stellung einnehmen miissen, eine
Stellung, die durch eine ihrer wirklichen Bedeutung entspre-
chende materielle Entschidigung eher geschwicht als gestirkt
wiirde. Da sie das Hochste und Letzte zu vertreten haben, so
werden wir sie zunichst und vor allem in den Religionsver-
tretern zu suchen haben, die die héchsten Begriffe von ihrem
Amt und ihrer Lehre haben, und wir wollen uns keinen Augen-
blick scheuen auszusprechen, woran alle Kritik an Kirche und
Christentum nichts dndert, ndmlich dass alles steht und fallt
mit der Religion als der letzten Instanz und als demjenigen
Gegengewicht der staatlichen Despotie, ohne das alle anderen
wirkungslos werden. Man muss blind .an der Zeitgeschichte
vorbeigehen, wenn man die bedrohliche Entwicklung zum Kol-
lektivismus nicht in die allerengste Beziehung zur allgemeinen
religiosen Abstumpfung der breiten Schichten und nicht zu-
letzt der gebildeten Klassen bringen und wenn man iiber-
sehen wollte, dass alle Angriffe des Positivismus und Rationa-
lismus in der Mehrzahl aller Fille nicht etwa zu einem noblen
philosophischen Agnostizismus, sondern nur zu einem vulgiren
und die Menschen herabwiirdigenden Materialismus gefiihrt
haben, der schliesslich die nicht zu beschwichtigenden meta-
physischen Bediirfnisse auf wiisten Aberglauben und auf die

2ia



,verkappten Religionen” des Nationalismus, Kollektivismus oder
Biologismus abdringt.t)

Suchen wir mnach der Idealfigur eines solchen ,clerc” im
allereigentlichsten Sinne, so ersteht vor unseren Augen viel-
leicht die eindrucksvolle Gestalt des St. Ambrosius, der in
einem Augenblick, da die Herrschaft der Kirche noch alles
andere als gefestigt war, die Unerschrockenheit besitzt, dem
michtigen Kaiser Theodosius am Eingang der Kirche zu Mai-
land entgegenzutreten und ihn zur offentlichen Busse fiir das
Massaker von Saloniki zu zwingen. Indessen hat die weitere
Entwicklung dahin gefiihrt, dass gegeniiber diesen eigentlichen
,clercs” ihre umfassendere weltliche Spielart immer mehr an
Bedeutung gewinnt und uns in einzelnen aufs Geratewohl her-
ausgegriffenen Gestalten mit symbolhafter Kraft entgegentritt:
in einem Petrarca, der dem Kaiser Karl IV. Briefe von einem
heute unerhoérten Freimut schreibt, in einem Thomas Morus,
der Heinrich VIII. in seinem Konflikt mit der Kurie bis zum
Schafott trotzt, oder in den ,Gottinger Sieben”, die gegen

1) Hier mag das Urteil des sehr niichternen G. Mosca (The Ruling
Class, New York, 1939, S. 247—249) seinen Platz finden: ,,Der
Arbeiter in Paris, Barcelona und Mailand, der Landarbeiter der Ro-
magna, der Ladenbesitzer in Berlin, sie alle haben sich im Grunde
nicht mehr vom Ipse dixit befreit, als wenn sie zur Messe, zu einem
protestantischen Gottesdienst oder in die Synagoge gehen wiirden...
Bevor sie iiber den Neapolitaner lachen, weil er daran glaubt, dass
das Blut des heiligen Januarius fliissig wird, sollten solche Leute
lieber versuchen, sich daran zu gewdhnen, nicht Dinge als wahr
hinzunehmen, die ebenso absurd und sicherlich ganz erheblich ge-
fahrlicher sind... Angesichts dieser Lage sind die religiosen Ueber-
zeugungen "durchaus imstande, den Boden, den sie so schnell ver-
loren haben, ebenso schnell wiederzugewinnen. Es ist durchaus még-
lich, dass die sozialistischen Lehren und die revolutioniren Strémun-
gen innerhalb weniger Generationen ihren offenen Bankrott erkliren,
Wenn in unseren Tagen in gesellschaftlichen Kimpfen oder in ver-
geblichen Bemiihungen um die Durchfithrung sozialer Reformen viele
Menschenleben geopfert und grosse Teile des europdischen Reich-
tums verschwendet werden, so ist es nicht unwahrscheinlich, dass
der Luxus und die Fiille, die die ersten drei Jahrzehnte des 20.
Jahrhunderts charakterisiert haben, von einem Zeitalter der Depres-
sion und relativen Armut abgelést werden, in dem die Lehren
des Christentums wieder einen giinstigen Boden finden, um die
Herzen der Masse zu gewinnen”.

276



den Verfassungsbruch des Konigs Ernst August protestieren
und dabei Amt und Heimat verlieren.

Freilich tun es Mut und Unerschrockenheit nicht allein. Es
muss namlich nicht nur zu allen Zeiten einen Ambrosius,
Petrarca, Morus oder Grimm geben, sondern, wenn sie sich
durchsetzen sollen, zugleich Staatsleiter, die sich ihrer Auto-
ritit schliesslich beugen, einen Theodosius, der vor dem Kreuz
niedersinkt, einen Karl IV., der die Autoritit eines Petrarca
anerkennt, oder noch vor einem Jahrhundert einen vielverkann-
ten Ludwig XVIII., der dem jungen Victor Hugo, nachdem
er einen wegen Hochverrats Verfolgten verborgen gehalten
hatte, die Staatspension erhohte als Belohnung fiir seine Hin-
gabe und seinen Mut. Im Gegensatz zu gekronten Liimmeln wie
Heinrich VIII. oder Ernst August von Hannover miissen die
Staatsleiter jenes Minimum an Respekt vor den ,,clercs’” haben,
das ihnen zukommt und zum Ausdruck bringt, dass man die
Werte anerkennt, fiir die sie einstehen. Sie leisten sich selbst
und dem Staate den allerbesten Dienst, wenn sie im Respekt
vor den ,clercs’”, den geistlichen wie den weltlichen, die
natiirliche Rangfolge in der Gesellschaft feststellen und da-
mit Gesellschaft und Staat einem hoheren geistig-moralischen
Prinzip unterordnen.

Werden aber die ,,clercs’” von den Staatsleitern im Stich
gelassen, so miissen sie sich wenigstens auf die Autoritit und
Ehre, die sie in der o&ffentlichen Meinung geniessen, ver-
lassen koénnen und so dort den Riickhalt gewinnen, den ihnen
kurzsichtige oder verderbte Staatsleiter versagen. Kann und
will nicht jeder Staat dem Geiste der Stadt Antwerpen fol-
gen, die Albrecht Diirer, nur um sich die Ehre seines Aufent-
halts zu sichern, ein Jahresgehalt von 300 Gulden und Steuer-
freiheit anbietet, so miissen die ,,clercs’” doch eine o&ffentliche
Meinung voraussetzen konnen, die eine solche Geste als mobel
und nachahmenswert empfindet und die natiirliche Hierarchie
der Leistungen und Funktionen anerkennt, anstatt den heutigen
verderblichen Tendenzen einer geistigen Vermassung und Ein-
ebnung der Rangpyramide nachzugeben, Gliicklicherweise steht
es trotz allem in den noch nicht hoffnungslos der Vermas-
sung anheimgefallenen Lindern so, dass es die ,clercs” durch
ihr eigenes Verhalten weitgehend selbst in der Hand haben,

277



sich das Ansehen und die Autoritit zu sichern, deren sie be-
diirfen. Nicht nur kénnen sie sich auf den Respekt verlassen,
den der normale Mensch der bedeutenden Leistung schuldig
zu sein weiss, sondern vor allem auch darauf, dass die Ehre
eines Standes zu allen Zeiten dem Grade der Selbstaufopfe-
rung, des Detachements und der sachlichen Hingabe entspricht,
der seinen Funktionen anhaftet, und dass die Gefahr, die die
redliche Ausiibung seines Berufes mit sich bringt, ihm eine
ganz bestimmte Wiirde verleiht.2) Wenn Ansehen und Auto-
ritit der ,clercs’” in den letzten Generationen so deutlich
gelitten haben, so titen sie gut daran, sich selbst ernstlich
zu prifen, inwieweit sie es an den Voraussetzungen haben
fehlen lassen, von denen ihre Geltung ebenso sehr abhingig
ist wie von der Respektbereitschaft der anderen.

Nun sind allen Kategorien der ,clercs’” noch zwei iiber-
aus schwierige Probleme gemeinsam, von deren we-
nigstens anniherungsweiser Losung ihr sozialer Dienst abhangig
ist: das Problem ihrer Auslese und Berufung und das
andere ihrer materiellen Unterhaltung. Fiir beide gibt
es weder eine ideale noch e¢ine einheitliche Losung, sondern
nur eine grosse Mannigfaltigkeit von Wegen, von denen die
einen besser und die anderen schlechter sind. Immerhin lasst
sich hier wenigstens fiir das eine dieser beiden Probleme, nim-
lich das der materiellen Unterhaltung, der allgemeine Grund-
satz aufstellen, dass es verderblich ist, die ,,clercs’’ zu unmit-
telbaren Einkommensempfingern der offentlichen oder privaten
Gewalten zu machen, es sei denn, dass diese Geldgeber die
biindigsten und solidesten Garantien fiir ihre berufliche Auto-
nomie zu geben und zu verbiirgen imstande sind., Im allge-

2) Fiir die ,clercs”, die keinen Verrat an ihrer Mission iiben, gilt,
was Samuel Johnson von Soldaten und Seeleuten sagt: , The
profession of soldiers and sailors has the dignity of danger. Man-
kind reverence those who have got over fear, which is so general
a weakness” (Boswell’s Life of Johnson, Ausgabe Oxford University
Press, 11, S. 201). Die ganze iiberaus wichtige Frage wird ausfiihr-
lich und mit ausdriicklicher Bezugnahme auf die ,clercs’” in Rus-
kin’s schoner Abhandlung , The Roots of Honour” (in seiner
Schrift ,,Unto This Last’”) behandelt. Ruskin weist darauf hin, dass
die Ehre des Soldaten seinen Grund darin hat, nicht dass er anderen
das Leben nimmt, sondern dass er sein eigenes zu opfern bereit ist.

278



meinen wird es sich empfehlen, den Unterhalt aus einem staats-
freien Kollektiveigentum zu bestreiten, fiir das die Korpora-
tionen des Mittelalters und die heutigen Stiftungen das
Muster liefern und das einer autonomen Verwaltung oder einer
Verwaltung durch die anerkanntesten ,Verantwortlichen” des
Landes unterstellt ist. Dabei ist daran zu erinnern, dass die
,universitas’”’, von der die heutige Universitat ihren Namen
herleitet, nicht nur den umfassenden Charakter der Studien
kennzeichnet, sondern zugleich der juristische Ausdruck fiir
die autonome juristische Person gewesen ist.3) Danach riickt
selbst eine so angefochtene Einrichtung wie das Kirchenver-
mogen, allem unbestreitbaren Missbrauch des Feudalzeitalters
zum Trotz, in ein etwas anderes und freundlicheres Licht,
wihrend jede weitere Einschrinkung der Korporationen und
Stiftungen mitsamt ihrer Selbstverwaltung als eine Forderung
des Staatszentralismus lebhaft zu beklagen und energisch zu
bekampfen sein wiirde.

Hier wie iiberall gilt nun ferner, dass die Folgen einer ma-
teriellen Abhingigkeit und zugleich die Gefahren eines Ueber-
gewichts einer einzigen geistig-moralischen Richtung ausser-
ordentlich gemildert werden, wenn stirkster Nachdruck auf
Dezentralisierung und Mannigfaltigkeit gelegt
wird. Hierfiir bieten ein gutes Beispiel die Universititen, die
ein um so grosseres Mass von wissenschaftlicher Freiheit und
Mannigfaltigkeit bieten konnen, je weniger sie der Staatszen-
trale eines Landes unterworfen und je mehr sie von dem féde-
rativen Charakter eines Landes profitieren. Was wire aus den
,,Gottinger Sieben’” geworden, wenn sich nicht die Koénige von
Preussen und Wiirttemberg ein Vergniigen daraus gemacht hit-
ten, ihren hannoverschen Vetter zu drgern und die Verfemten
an ihren Landesuniversititen wiederanzustellen? Und was hat
es nicht fiir die Freiheit des Geisteslebens im gesamten deut-
schen Sprachbereich bis vor kurzem bedeutet, dass nicht nur

3) Eine hiibsche Illustration hierzu war es, als vor vielen Jahren der
Theologe Harnack, der damalige Rektor der Universitit Berlin,
dem deutschen Kaiser einen amerikanischen Austauschprofessor mit
der Erklirung vorstellte, dieser kime aus einer Monarchie inmitten
einer Republik (der amerikanischen Universitit) zu einer Republik
inmitten einer Monarchie (der deutschen Universitit).

279



die Hochschulverwaltungen der deutschen Linder, sondern zu-
gleich auch die Universititen der Schweiz, der Tschechoslo-
wakei und Oesterreichs dem Gelehrten Mitteleuropas ein wei-
tes Feld und sozusagen jeder Nuance ein Asyl boten?+) Einheits-
universitat, Einheitsschule der Kiinste, Einheitstheater, Einheits-
verlag, Einheitszeitung, Einheitszeitschrift, das alles sind ab-
scheuliche Dinge, gleich dem Einheitsstaate, dessen Geschopfe
und Werkzeuge sie sein wiirden, — im Gegensatz zur Bunt-
heit, Mannigfaltigkeit und Dezentralisierung, die auch das Reich
des Geistes in sich ausbalanciert und vor Verklumpung be-
wahrt. Um so notwendiger ist es, ein wachsames Auge auf
die geistigen Zentralisierungstendenzen unserer Zeit zu haben,
die vor allem durch die Erfindungen des Radios und Kinos
michtig gefordert werden, und alle auflockernden Tendenzen,
alle Kompensationen und Ventile willkommen zu heissen. Gliick-
lich erscheint auch hier wiederum der Kleinstaat, der, von
vornherein vor dem Ehrgeiz einer monopolisierenden nationalen
Filmindustrie bewahrt, die Freiheit einer weisen Auswahl be-
sitzt.

Wissenschaft

Mit den letzten Ausfithrungen haben wir nun bereits eini-
ges Wichtige vorweggenommen, was iiber die erste der drei
unabhingigen Instanzen der Gesellschaft, von denen hier ge-
handell wird, zu sagen ist, nidmlich die Wissenschaft. Wir
konnen uns daher kurz fassen, zumal die von uns gemachten
allgemeinen Bemerkungen {iber die ,clercs’” auf die Wissen-
schaft in ganz besonderem Masse Anwendung finden.5)

4) Dazu passt der Fall eines mir bekannten amerikanischen Gelehrten,
der nacheinander an sieben Universititen aller Art (Staatsuniver-
sititen, konfessionellen Universititen und privaten Stiftungsuniversi-
titen) wegen seiner unliebsamen Ansichten abgesetzt worden war, bis
er endlich diejenige Staatsuniversitit fand, die ihm eine Dauerstellung
gewidhren konnte.

5) Es kann dem Leser iiberlassen werden, die Anwendung auf den
parallelen Fall der Kunst in allen ihren Zweigen selbst zu ma-
chen. So wie es die Aufgabe der Wissenschaft ist, die Wahrheit zu
vertreten, auch wenn sie nicht diejenige des Staates sein sollte,
und, wie wir noch sehen werden, die Aufgabe des Richters, der
Anwalt der Gerechtigkeit zu sein, auch wenn sie eine Gerechtigkeit
gegen den Staat ist, so hat die Kunst zu beweisen, dass es auch

280



Der Gelehrte ist heute zum fithrenden Reprisentanten der
sakularisierten Form des ,clerc” geworden, soweit er die
strengen Bedingungen der uns bekannten Art zu erfiillen weiss
und unter Verhiltnissen wirken kann, die ihm diese Erfiillung
nur irgend gestatten. Das ist die noble und schlechthin uner-
setzliche Mission die ihm zufillt, das Pfund, mit dem er zu
wuchern hat, und diese Mission gibt der Wissenschaft selbst
einen Sinn, der iiber die Bedeutung ihrer objektiven und nie-
mals endgiiltigen Resultate weit hinausreicht, nimlich den Sinn,
die Stitte der redlichen Wahrheitssuche und der gewissenhaf
ten Verteidigung letzter Werte und das Feld jenes Tysi)s des
oireien Denkers” zu sein, dessen rechte Einschitzung wir vor
allem Jacob Burckhardt verdanken.®?) Eine solche Rolle der
Wissenschaft setzt freilich voraus, dass sie den Gelehrten als
stindiger Leitstern in seiner Arbeit voranleuchtet und vor
allen Irrwegen bewahrt, die ihn verfithren: vor der Hybris des
Szientismus und vor dem jeder hoheren Orientierung berau-
benden Positivismus?); vor dem verengenden Spezialistentum,
das schliesslich den Wald vor lauter Baumen mnicht mehr
sieht; vor der wissenschaftlichen Demagogie, die es genau

eine Schonheit ausserhalb des Staates und gegen ihn gibt. Nun hat
freilich im bisherigen Verlaufe der Geschichte der Staat gerade
hier die allerwenigsten Anspriiche erhoben; erst unserer Zeit des
totalen Staates ist es vorbehalten geblieben, auch diese Domine
zu einem Staatsinteresse und damit den unabhidngigen Kiinstler zu
einem gegen den Staat zeugenden Bekenner zu machen.

6) Vgl. dazu das schéne Buch von Alfred v. Martin, Die Reli-
gion in Jacob Burckhardts Leben und Denken, eine Studie zum
Thema Humanismus und Christentum, Miinchen 1942, S. 80f.

") Vgl. hierzu meinen Aufsatz ,Selbstbesinnung der Wissenschaft”, Neue
Schweizer Rundschau, Mat 1942. Hier wire der Ort, an dem die
Notwendigkeit einer humanen Neuorientierung der Naturwissenschaf-
ten und einer Ueberwindung des als unhaltbar erkannten Gegensatzes
zwischen ihnen und den Geisteswissenschaften alten Stils zu erortern
wire. Es ist Ortega y Gasset (Toward a Philosophy of History,
New York, 1941, S. 165—233) darin recht zu geben, dass die
,,physikalische Vernunft”, der ,Terrorism of the laboratory”, der
Cartesianismus und die ,Science” als Naturwissenschaft heute ginz-
lich diskreditiert sind. ,,Die Menschen koénnen nicht linger warten.
Sie verlangen, dass die Wissenschaft ihnen die Probleme des Men-
schentums erhellt. Im Grunde haben sie jetzt allmihlich genug von
Sternen, nervisen Reaktionen und Atomen” (S. 183).

19 281



so gibt wie die politische; vor den Begierden der Herrsch-
sucht und des Ehrgeizes, die, nach einem berithmten Wort
Bacons (De Augmentis Scientiarum, V, 1), die Gelehrten aus
»gefligelten Engeln (angeli alati)”’ zu ,kriechenden Schlangen
(serpentes qui humi reptant)’” machen kénnen®); vor der Ver-
massung in der Wissenschaft selbst, die die in der Stille der
Studierstube wirkende Gelehrtenpersonlichkeit immer mehr ge-
genitber dem institutionalisierten Forschungsbetrieb zuriicktre-
ten lisst und bereits zu wahren ,,Kolchosen der Wissenschaft”’
gefithrt hat; vor dem strohdreschenden Alexandrinertum und
der piﬁ!istrés-verzopften Pedanterie, die die Wissenschaft zur
Karikatui macht.?)

Wenn die Wissenschaft ihre Mission erfiillen soll, so muss
sie von GQelehrten betreut werden, die in allen Dingen das
rechte Mass zu treffen wissen: zwischen einem engherzigen
Zunftgeist und einem Gewahrenlassen des Dilettantismus, zwi-
schein einem wissenschaftlichen Absolutismus, der voll Ver-
achtung fiir die iiberwundenen Resultate von gestern den end-
giilltigen Wahrheitscharakter der Resultate von heute verkiindet,
und dem nihilistischen Relativismus. Sie miissen frei von
jeder Exaltiertheit die ausgeglichene Mitte des Gesunden ver-
treten und, indem sie sich an den ewigen Werten und Nor-
men gesunden Menschentums orientieren, sich mit der Ueber-
zeugung durchdringen, dass, so unsicher die Ergebnisse der

8) Es wire in der Tat eine naive Selbsttiuschung, sich die ,,clercs”
als seraphische Wesen vorzustellen, ohne Begierden und Leidenschai-
ten und ohne eine spezifisch wissenschaftliche libido dominandi. Im-
mer wieder haben Philosophen und Gelehrte den Anspruch erhoben,
die Welt zu regieren, von Plato bis zu Saint-Simon, Comte und
den Technokraten. Daher bediirfen auch die ,clercs” der Gegen-
gewichte, teils durch die anderen Sphiren der Gesellschaft, teils
durch sich selbst.

%) Um dies iiberdeutlich zu machen, mag hier die heitere Geschichte
vom Kanzler Ulrich Pregitzer in Tiibingen ihren Platz finden, einem
Gelehrten, der von 1620—1624 in 312 Lektionen iiber den Daniel,
dann im Verlauf von 25 Jahren in 1509 Vorlesungen iiber den
Jesaias las, am 1. Juli 1649 den Jeremias begann und die erste
Hilfte bis zum 10. April 1650 erklirte, ,an welchem Tage er
80 Jahre alt in dem Herrn entschlief”” (Dolch, Geschichte des
‘deutschen Studententums, 1858, S. 277). Niemandem ist es zwei-
felhaft, dass Deutschland das Musterland dieser philistrésen Pedan-
terie des Gelehrtentums gewesen ist.

282



Wissenschaft im einzelnen sind, so fest gegriindet und notwen-
dig ihre Existenz als solche ist, nimlich als das institutiona-
lisierte Ringen nach Wahrheit, dessen moralischer Schwerpunkt
damit ausserhalb der Wissenschaft selber liegt.

So wie es niemanden geben wird, der dieser Kennzeichnung
einer sich selbst und ihrer Mission getreuen Wissenschaft wi-
dersprechen wollte, so diirften sich auch alle iiber die Ge-
fahren einig sein, die ihr heute drohen. Gefahren von innen
und von aussen: Abnehmende Bereitschaft der Gelehrten, den
genannten Bedingungen zu geniigen, die sie sich selbst uner-
bittlich stellen miissen; verschirfte Probleme des angemesse-
nen Nachwuchses; zunehmende Belastung der Gelehrten mit
Vorlesungen, Priiffungen und Verwaltungsgeschiften, woriiber in
allen Lindern heute berechtigte Klage gefithrt wird; wach-
sende Abhingigkeiten und abstumpfendes Feingefiihl fiir die
Notwendigkeit strengster Unabhingigkeit und Unparteilichkeit
des Gelehrten auch gegeniiber unschuldig scheinenden Einfliis-
sen, geschweige denn gegeniiber den massiv auftretenden der
modernen Massengesellschaft mit ihrem steigenden Staatsab-
solutismus'®). Gewiss gilt gegeniiber allen diesen Gefahren der
Grundsatz ,men, not measures”. Indessen ist es ausgemacht,
dass Entscheidendes abhingt von der dusseren Organisation
der Wissenschaft, die so beschaffen sein muss, dass sie den
Gelehrten ihre schwere und nach mancher Richtung ebenso
entsagungsvolle wie nach anderer Richtung dankbare und be-
gliickende Aufgabe nach Kriften erleichtert und ihnen auch
in materieller Beziehung Versuchungen nach Moglichkeit fern-
haltt), Dass in diesen Hinsichten in den meisten Lindern ein
weites Feld der Reformen bleibt, ist kaum zweifelhaft,

10) Die Gefahren der Abhdngigkeit, auch der subtileren Art, sind be-
greiflicherweise besonders gross in den Sozialwissenschaften. Dariiber
findet sich sehr Beherzigenswertes in dem ausgezeichneten Buche
des siidafrikanischen Nationalokonomen W . H. Hutt, Economists
and the Public, London 1936.

11) Die goldene Regel, die Benjamin Constant (Oeuvres poli-
tiques, Ed. Ch. Louandre, Paris 1874, S. 321) fiir die Richter auf-
stellt, gilt auch hier: ,Régle générale: attachez aux fonctions pub-
liques des salaires qui entourent de considération ceux qui les occu-
pent, ou rendez-les tout a fait gratuites... les fonctions de juges
ne sont pas de nature a étre exercées gratuitement, et toute fonction
qui a besoin d’un salaire est méprisée, si ce salaire est trés-modique”.

283



Richter

Dass wir uns von der Wissenschaft als einem spezifischen
Gegengewicht des Staates sogleich zu den Gerichten, von der
Gruppe der ,clercs’”’, die wir in den Gelehrten kennenlernten,
ohne weiteres der anderen Gruppe der Richter zuwenden, ent-
spricht einer ebenso alten wie naheliegenden Einschidtzung. Der
romische Jurist Ulpian spricht in einer berithmten Stelle des
Corpus Juris von den Richtern als ,Priestern’”, deren Amt
es ist, die Gerechtigkeit zu hiiten und das, was recht und
billig ist, zu entscheiden'?), Voltaire von der ,fonction divine
de rendre justice’’, und mit dieser iiberstaatlichen Majestit
des Rechtes, die den Richter zu einem ,clerc” par excellence
machen sollte, muss sich in Analogie zur Wissenschaft die
Forderung verbinden, dass der Richter unabhingig von der
,Kabinettsjustiz’’ des Staates seine ,,Erkenntnisse” fillt und
damit nicht nur der Gerechtigkeit, sondern auch der Wahrheit
dient. Die ,Freiheit der Wissenschaft’’, sagt ein bekannter
deutscher Rechtsphilosoph, wird daher in der Rechtspflege zur
,Jichterlichen Unabhingigkeit’”:s),

Alledem entspricht die Eindruckskraft aller (wahren oder
erfundenen) Anekdoten, die die Unabhingigkeit des Richters
in stolzen Ausspriichen und noblen Gesten illustrieren: von der
friderizianischen Legende vom ,Kammergericht zu Berlin” (die
leider weit weniger verbiirgt ist als der entgegengesetzte Fall
des Miillers Arnold) bis zu dem Verhalten des Richters am
amerikanischen Obersten Gerichtshof, der, vom Prisidenten
Roosevelt in ein Gesprich iiber einen schwebenden Prozess
gezogen, jede Erorterung mit dem empodrten Ausruf abschneidet
,,By God, Sir, I am a judge”. Daher rechnen wir es Despoten,
wie etwa Cromwell, hoch an, wenn sie vor der Unberiihrbar-
keit des Gerichts Halt machen, wie wir umgekehrt den Gipfel
der Tyrannis dann erreicht sehen, wenn sie die Richter brutal
der Staatsgewalt unterwirft. Damit hiangt es schliesslich auch
zusammen, dass wir in der Unkorrumpiertheit und Unabhin-

12) Cuius merito quis nos sacerdotes appellat: iustitiam namque coli-
mus et boni et aequi notitiam profitemur, aequm ab iniquo separantes,
licitum ab illicito discernentes. Dig. I, 2.

13) G. Radbruch, Einfithrung in die Rechtswissenschaft, 2. Auflage,
1013, S. 78.

284



gigkeit der Gerichte die letzte Zitadelle der Staatsautoritit er-
blicken und es fiir eine weise Einrichtung der angelsichsischen
Staatsstruktur halten, die Gerichte zur letzten rechtlichen und
politischen Instanz zu machen, mit all dem Glanz und all
der Autoritit, die ihr zukommen, und mit der weiteren Folge,
dass viele Fragen, die anderswo durch Verwaltung oder Ge-
setzgebung entschieden werden, hier prozessualischen Charakter
annehmen. In der Tat: was auch sonst von der Gewalten-
teilungslehre Montesquieus heute noch iibrig geblieben sein
mag, so hat sich doch die Forderung, die Rechtssprechung
von Gesetzgebung und Staatsexekutive zu trennen, als véllig
unerschiittert erwiesen, so sehr, dass wir ohne ihre Erfiillung
den Gedanken des Rechtsstaates iiberhaupt nicht zu fassen ver-
mogen't), Hier ist der letzte Wall gegeniiber unertriglicher
Willkiir und Tyrannis, den selbst heute noch kein Staat ohne
verschleiernde Wortkiinste abzutragen wagt.

Wic freilich diese Unabhingigkeit der ,sacerdotes” des
Rechts sichergestellt werden soll, ist eine {iberaus schwere
Frage, um die die Gesetzgeber und Philosophen seit jeher
gerungen haben und auf die es keine endgiiltig befriedigende
Antwort gibt. Die Schwierigkeit liegt vor allem darin, dass
diese Gruppe der ,clercs” ja zugleich Organe des Staates
selbst sein miissen und von ihm Autoritit und Sanktionsge-
walt empfangen's). Im Grunde gibt es nur vier Mdoglichkeiten,
das Problem der Berufung und Anstellung der Richter zu
losen: 1) durch Verkauf oder Vererbung des Richteramts wie
im Ancien Régime, 2) durch o6ffentliche Wahl, 3) durch staat-
liche Ernennung, und 4) nach dem Vorschlage von Faguet
durch Selbstergdnzung der Richter. Nachdem wir die erste

M)E. Faguet (Le libéralisme, Paris 1912 S. 305), bemerkt mit
Recht: ,Or la véritable garantie de toutes les libertés, et sans
laquelle les autres libertés... se trouveraient en définitive n’exister
point, c’est la liberté judiciaire”.

1) G. Radbruch (a.a.0.S. 78) driickt das mit folgendem geistvol-
len Vergleich aus: ,,So nehmen die Richter gegeniiber dem Landes-
herrn eine dhnliche Stellung ein, wie sie die indeterministische Theo-
logie dem Menschen Gott gegeniiber gibt: sie haben ihre Macht vom
Landesherrn ..., aber sie haben sie zu freiem Gebrauche, der Landes-
herr hat sich jeglichen Einflusses auf die Ausiibung der von ihm
abgeleiteten Macht begeben”.

285



Methode als unanwendbar ausgeschieden haben, wiren die Vor-
und Nachteile der iibrigen gegeneinander abzuwiagen, wobei
die Unabsetzbarkeit in allen Fillen feststehen muss. Ueber
Gefahren des Wahlsystems, das der reinen demokratischen
Doktrin Rousseaus entspricht, diirften ebensowenig Illusionen
herrschen wie iitber die Defekte des Ernennungssystems. Wenn
man nicht das Selbsterginzungssystem in ernsthafte Erwigung
ziehen will, diirfte sich eine Kombination des Wahlsystems (fiir
die untersten Richterstellen) und des Ernennungssystems (fiir
die hoheren) als die relativ beste Losung empfehlen.

Presse

Wenn wir nunmehr als dritte unabhangige Instanz einer
ausgewogenen QGesellschaft die Presse nennen und damit die
Journalisten den ,clercs” zugesellen, so diirfte manchen eine
solche Einschiatzung erklarungsbediirftig erscheinen. Selbst wenn
wir sofort hinzufiigen, dass unter ,Presse’” nicht nur die
Tageszeitungen, sondern auch die periodischen Zeitschriften
verstanden werden sollen, bleibt eine grosse Schwierigkeit,
Sie 1ist darin begriindet, dass es kaum einen Berufsstand
gibt, der so sehr wie derjenige der Journalisten eine ausser-
ordentliche Spannungsbreite zwischen den fithrenden und ver-
antwortlichen Zeitungen und Journalisten eines Landes einer-
seits und den argsten Unverantwortlichen anderseits aufweist,
der so sehr wie dieser auf der einen Seite wahre ,clercs”
und auf der anderen Seite die schlimmsten Beispiele des Ge-
genteils in derselben Kategorie vereinigt. Das gilt vor allem
dann, wenn wir uns nicht auf ein einzelnes Land mit einem
hohen Durchschnittsstande des Journalismus wie die Schweiz
beschrinken, sondern einen internationalen Querschnitt vor-
nehmen.

In dieser Schwierigkeit eines Gesamturteils iiber die Presse
liegen zugleich alle schweren Probleme der Pressefreiheit.
Konnten wir uns darauf verlassen, dass wir es im Journalismus
nur mit den ,Verantwortungsvollen”, den ,clercs’”, und damit
den innerlich zur Autoritit Berufenen zu tun hitten, so miiss-
ten wir die Freiheit der Presse so riickhaltlos preisen und
verteidigen wie die Freiheit der Wissenschaft und die Un-

286



abhingigkeit der Richter. Wir konnten dann ohne jeden Vor-
behalt aussprechen, was wir in Wahrheit nur bedingtover-
treten konnen: Dass es ohne eine freie Presse und daher
ohne vollste Publizitit, unter welcher Regierung auch immer,
im Grunde so wenig einen Schutz vor Willkiir gibt wie ohne
cine unabhingige Justiz;!¢); dass die Presse das wahre Forum
der modernen Nationen geworden ist, auf dem die Meinungen
aller Art frei zum Wort kommen miissen; dass alle Tyrannen
daher der Pressefreiheit die Ehre erweisen, sie als erstes und
hauptsichliches Hindernis eines Gewalt- und Willkiirregiments
aus dem Wege zu rdumen; dass eine freie Presse ein unent-
behrliches Instrument des Staates selbst ist, da er ohne sie
liber die Lage des Landes mehr oder weniger im Dunkeln
tappen und die offentliche Meinung in einzelne Fliisterzirkel
zerfallen wiirde; dass jedes Halbdunkel der Publizitit eine
unheimliche und die Legitimitit der Regierung gefihrdende
Wand gegenseitiger Furcht zwischen Volk und Staat aufrich-
tet; dass man, um noch einmal mit Benjamin Constant zu reden,
niemals die Presse opfern soll, ,sans laquelle une nation n’est
qu'une agrégation d’esclaves”. Das alles sind goldene, aber
leicht vergessene Wahrheiten. Man wird sogar den Satz ver-
treten konnen, dass eine Pressefreiheit, die zu Missbrauch und
Unordnung fithrt, noch immer besser sei als ihre Unterdriickung,
die noch grésseren Missbrauch und noch unleidlichere Unord-
nung zur Folge hitte, und dass man schliesslich jede mensch-
liche Institution verdammen muss, wenn man ihren Missbrauch
ins Auge fasst, die Religion wie das Eigentum oder die Ehe!7),

16) L’unique garantie des citoyens contre Iarbitraire, c’est la publi-
cité; et la publicité la plus facile et la plus régulicre est celle que
procurent les journaux. Des arrestations illégales, des exils non moins
illégaux, peuvent avoir lieu, malgré la constitution la mieux rédigée,
et contre lintention du monarque. Qui les connaitra si la presse est
comprimée? Le roi lui-méme peut les ignorer”. (B. Constant,
a.a.0,,S. 236).

17) So schreibt der treffliche und ganz zu Unrecht als reaktionir ver-
schriecene F. Le Play (La réforme sociale, 2. Auflage, Paris 1860,
II, S. 396): ,En se préoccupant outre mesure des maux qu’entraine Ja
liberté de parler et d’écrire, on oublie qu’ils sont compensés par de
plus grands biens. On rendrait tout ordre social impossible en con-
damnant les institutions dont la perversité humaine peut abuser’.

287



Mit Nachdruck wird man sich auch gegeniiber der weitver-
breiteten Geringschitzung des Journalismus die schéne Bemer-
kung von Karl Jaspers von der ,eigentiimlichen Verantwortung
des Journalisten” zu eigen machen, ,die ihm Selbstgefiihl und
Ehre in seiner Verborgenheit gibt”’, und seine Kennzeichnung
als einen , Mitschopfer des Augenblicks, indem er das jetzt
zu Sagende findet'’t?), Und doch wissen wir, dass die Rech-
nung nicht ohne einen erheblichen Rest aufgeht. Ein Unbe-
hagen bleibt auch im besten Falle, und ernstlicher noch als
in Bezug auf Wissenschaft und Richtertum miissen wir nach
den Bedingungen, die der Freiheit zu setzen sind, und nach den
Gefahren fragen, die eine solche wohlverstandene Pressefrei-
heit heute bedrohen.

Als Besonderheit der Presse erwdhnten wir bereits die aus-
sergewshnliche Spannungsbreite der moralischen und geistigen
Qualifikationen?). Die daraus erwachsenden Gefahren werden
nun aber gerade durch die spezifische Mission der Presse
vervielfacht, ndmlich durch ihre breite Publizitit. Dass daher
der Verantwortungslosigkeit letzte zivil- und strafrechtliche
Schranken gesetzt werden miissen, ist unbestreitbar, sofern man
nicht der liberalen Toleranz eine selbstmérderische Auslegung
geben will. Hochst nachahmungswert erscheint hier die angel-
sidchsische Praxis, gegeniiber Pressedusserungen den denkbar
schirfsten Ehrenschutz zu gewihren und persénliche Angriffe
mit ruindsen Geldstrafen zu ahnden, wie diese selbe Praxis
héchst verwerflich ist, wenn sie Ehescheidungsprozessen die
widerlichste Publizitit verleiht. Dazu kommt nun aber noch

18) Karl Jaspers, Die geistige Situation der Zeit (Goéschenband),
1932, S. 110. Dazu die Feststellung des fritheren Chefredaktors der
plimes”, Wickham Steed (The Press, London 1938, S. 15):
»In a sense the trusteeship or moral responsibility of the Press is
akin to that of ministers of religion, statesmen and leaders of
public thought”. Was das Unleidliche und Gefdhrliche der Gewohn-
heit anbelangt, einen ganzen Stand nach einzelnen missratenen Ver-
tretern herabzusetzen und so gerade die besten von ihm abzu-
schrecken, so moge man die ,Patriotischen Phantasien” des oft vor-
trefflichen Justus Méser aus dem Staubwinkel holen und daraus das
Stiick ,Keine Satyren gegen ganze Stinde” lesen.

19) Zu allem folgenden studiere man die genannte Schrift von Wick-
ham Steed, die bequem in der Penguin Library zu haben ist.

288



als eine weitere und immer ernster gewordene Gefahr, dass
eine Zeitung Kosten verursacht, die sie leicht auf Abwege fiih-
ren kann, zur zynischen Skrupellosigkeit in der Wahl der
Mittel zur Steigerung der Auflage, zur Abhingigkeit von Gross-
inserenten und verantwortungslosen Kapitalmiachten und schliess-
lich zur mehr oder weniger verschleierten Korruption. Auch
dieses Problem kann niemals eine ideale Lésung finden, wenn
nicht durch die moralische Qualifikation der Verantwortlichen
selber. So wie die Dinge liegen, wird man niemals mehr als
eine Einschrinkung aller Missbrdauche auf ein ertrigliches Mass
erhoffen diirfen, dieses Ziel aber mit aller Kraft anstreben
missen. Dabei wird sich im allgemeinen nicht nur der haus-
backene QGrundsatz bewdihren, dass die Bdume nicht in den
Himmel wachsen und der Macht einer verantwortungslosen
Presse schliesslich natiirliche Schranken gesetzt sind, sondern
auch eine nicht minder hausbackene Erfahrung, die sich auf
den Satz zuspitzen lisst, dass jede alte Zeitung gut und jede
neue schlecht ist. Je dlter eine Zeitung ist, um so grosser
ist das Eigengewicht ihrer Tradition und des in Generationen
angesammelten Kapitals an Erfahrung, Einsicht und Verant-
wortung, das wirksam gegen alle Tageseinfliisse und billigen
Konzessionen an den Massengeschmack verteidigt werden kann.
Besonders ernst aber bleibt immer die Gefahr, dass auch der
verantwortungsbewussteste Journalist es schwerer und schwerer
hat, sich gegen die von aussen kommenden Vermassungsten-
denzen und gegen eine sterile Betriebsamkeit zu behaupten,
die ihn zu einem gehetzten Opfer des Apparates macht. Hier
hilft keine Reform des Zeitungswesens mehr, sondern nur
noch eine tiefgreifende Gesellschaftsreform, zu deren Anwalt
der grosse Journalist mindestens so sehr berufen ist wie alle
anderen ,,clercs”,

289



	Spezifische Gegengewichte des Staates: Wissenschaft - Richter - Presse

