
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 5

Artikel: Spezifische Gegengewichte des Staates: Wissenschaft - Richter -
Presse

Autor: Röpke, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759455

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spezifische Gegengewichte des Staates:
Wissenschaft — Richter — Presse

Von Wilhelm Röpke

La science de la liberie est, entre toutes, infiniment compliquée;
car la liberté n'est et ne peut être autre chose qu'un équilibre
très difficile à atteindre et à maintenir, et toujours menacé, entre
les différentes formes de despotisme; le despotisme, sous une forme
ou sous une autre, étant l'état naturel de la société humaine.

E. Faguet, Politiques et moralistes du dix-neuvième siècle, I, 306.

J ie Gefahr, dass der moderne bürokratisch-zentralistische
Staat mit seinen schliesslich keine Grenzen mehr

kennenden Wucherungen die Kultur des Abendlandes erwürgen
möchte, ist so immens, dass man nicht müde werden darf,
vor ihr aufs eindringlichste zu warnen. Dies um so mehr,
als sie weit davon entfernt ist, allgemein in ihrer ganzen
Schwere erkannt zu werden, und leider nur allzu viele sich
noch nicht zu der Erkenntnis durchgerungen haben, dass man

zu allen brennenden Fragen der Staats-, Gesellschafts- und
Wirtschaftsreform nur dann die richtige, überlegene und der
Verantwortung der Stunde gerecht werdende Stellung gewinnen

kann, wenn man die Rettung vor dem zermalmenden

Uebergewicht der Kollektivität als die allen anderen übergeordnete

Aufgabe betrachtet. So darf es als gerechtfertigt
erscheinen, wenn der vorliegende Aufsatz das Thema noch einmal

aufnimmt, das in einem früheren über die „Gegengewichte
des Staates" (Neue Schweizer Rundschau, Januar 1943)
behandelt wurde. War es uns dort darum zu tun, das Problem
der gesunden Gewichtsverteilung zwischen Individualität und
Kollektivität in seiner ganzen Bedeutung zu stellen und die
erprobten Wege, auf denen es gelöst wird, zu markieren, so
wird es sich nunmehr darum handeln müssen, diese
Betrachtungsweise auf einige Sondereinrichtungen einer wohlausgewogenen

Gesellschaft anzuwenden und von den spezifischen
Gegengewichten zu reden, als die drei Institutionen der
modernen Gesellschaft zu gelten haben: Wissenschaft, Richter-

272



tum und Presse. Indem wir diese ihre Funktion kennzeichnen,
werden wir ihren Platz in einer ausgewogenen, d. h. „liberalen"
Oesellschaft und die Bedingungen zu bestimmen haben, unter
denen sie allein diesen Platz behaupten können.

Die „clercs"

Wenn wir nach dem Gemeinsamen suchen, das diese drei
Institutionen der Gesellschaft verbindet, und darüberhinaus
nach dem höheren Prinzip, aus dem sie sich herleiten, so
dürfen wir folgendes aussprechen: Jede hochstehende Kultur
bedarf eines gesellschaftlichen und staatlichen Gehäuses, das

den vor- und überstaatlichen Werten und Kräften die
überragende und dirigierende Stellung sichert und den spontanen
Aeusserungen der Persönlichkeit, des „höchsten Glücks der

Erdenkinder", die Möglichkeit der Entfaltung gibt. Neben und
über dem Staate muss es immer eine Schicht von Menschen

geben, die jene vor- und überstaatlichen Kräfte und Werte
gegenüber der lauernden Tyrannis der Gesellschaft und der
zur Schrankenlosigkeit neigenden Zwangsgewalt des Staates

mutig, unbeirrt und unabhängig vertreten und eine lebendige
Verkörperung des Satzes bilden, dass man zwar dem Kaiser
geben soll, was des Kaisers ist, aber auch Gott, was Gottes
ist. In ihnen muss die Gesellschaft über eine Instanz
verfügen, die die unkorrumpierbare Wahrheit vertritt, auch wenn
sie nicht mit dem Willen und der Meinung der Gewalthaber
übereinstimmt, eine Gerechtigkeit, die höher ist als der Machtspruch

der Obrigkeit, eine Menschlichkeit, die die kalte Staats-
raison in ihre Schranken verweist. Es sind Menschen, deren
Aufgabe es ist, Abstand zu nehmen von den harten Dingen
der Alltäglichkeit, von den Leidenschaften des Tages und den
Interessen des wirtschaftlichen Kampffeldes, und die Verrat
begehen würden, wenn sie sich in den niederen Bereich der
Leidenschaften und Interessen hineinziehen Hessen. Es sind die
„Verantwortlichen", die, wenn sie es mit der ihnen zugefallenen

Aufgabe bitter ernst nehmen, zugleich die Pflicht und
das Privileg haben, die Dinge beim rechten Namen zu nennen,
den Mächtigen dieser Erde ins Gewissen zu reden und
unbekümmert um Folgen und Empfindlichkeiten die Ergebnisse ihres

273



unbeirrten Nachdenkens auszusprechen. Die Ausübung dieses

Rechtes ist für sie eine Pflicht, die zu vernachlässigen feige
Fahnenflucht wäre, durch die sie sich aufs schwerste an

Gesellschaft und Staat versündigen würden, auch dann, wenn
Gesellschaft und Staat ihnen aufs stärkste widerstreben, so
dass es einen überdurchschnittlichen Grad an Mut erfordert,
ihnen entgegenzutreten. Es ist gerade dieser zusätzliche Mut,
der jene Menschen auszeichnen muss und wie jeder andere

Mut nicht dadurch an Würde und Wert verliert, dass er durch
die Ueberwindung der natürlichen Angst der Kreatur in immer
neuer Anstrengung erworben und gestählt werden muss. Wir
brauchen einen Ausdruck, um diese Schicht der „Verantwortlichen"

zu kennzeichnen, und unter allgemeinerer Verwendung
eines von J. Benda bekanntgemachten Wortes, wollen wir sie

die „clercs" nennen.
Nun wird man gut daran tun, diesen Ehrentitel nicht zu

engherzig zu verwenden und dabei nicht in erster Linie an
einen abgegrenzten und zu einer Institution erstarrten Berufsstand

als vielmehr an einen bestimmten Menschentypus zu
denken, der sich durch Unbeugsamkeit, Verantwortungsgefühl,
Wahrheitsdrang und Gerechtigkeitssinn auszeichnet. Er findet
sich in allen Berufen und Bevölkerungsschichten, am häufigsten

jedoch unzweifelhaft in jener Schicht, deren Namen
bereits die wesentlichen Eigenschaften des Masses und des

Gleichgewichts zum Ausdruck bringt, nämlich in der
sogenannten Mittelschicht, die gerade über jenes Quantum
an Eigentum verfügt, das ohne Entartung zum Plutokratismus
oder Feudalismus eine gewisse Unabhängigkeit sichert, und
auf diesem gefestigten Untergrunde die geistig-moralische
Kontinuität hütet. Das ist die Ursache, warum tiefblickende Soziologen

(von Aristoteles bis zu Bryce und Mosca), immer darin

einig gewesen sind, dass die Existenz einer breiten
Mittelschicht eine der obersten Voraussetzungen für das Funktionieren

einer gesunden Demokratie ist, und die Ursache, warum
eine wirkliche Demokratie in Ländern wie Ungarn, Spanien
oder den süd- und mittelamerikanischen Republiken trotz allem
nicht Wurzel fassen will, d. h. überall dort, wo es an einer
verantwortungsbewussten Mittelklasse fehlt, die mit ihrem
geistig-moralischen und materiellen Eigengewicht den Staat aus-

274



balanciert. Macht man sich das klar, so ermisst man die furchtbare

Gefahr, die heute auch den noch gesunden Demokratien
durch eine langsame Zerreibung der Mittelklasse droht, einen

Prozess, dem nicht nur zwei Weltkriege und ihre Folgen,
sondern auch eine bestimmte Wirtschafts-, Finanz- und Sozialpolitik

Vorschub leisten.

Diese Mittelklasse nun, die — gleichweit entfernt von
Proletarisierung und korrumpierendem Reichtum — Eigentum und

Arbeitsamkeit wie Sparsamkeit und Kulturpflege vereinigt und
in einfach bleibenden Verhältnissen den eigentlichen Hort der

geistig-moralischen Ueberlieferung darstellt, pflegt der Mutterboden

zu sein, aus dem die eigentlichen und führenden
„clercs" hervorgehen. Es sind diejenigen, die mit der inneren
Autorität ihres überlegenen Verantwortungssinnes, Urteils und
Wissens in einer gesunden Gesellschaft, wie auch immer ihre
formal-rechtliche Struktur sein mag, eine überragende und als
selbstverständlich anerkannte Stellung einnehmen müssen, eine

Stellung, die durch eine ihrer wirklichen Bedeutung entsprechende

materielle Entschädigung eher geschwächt als gestärkt
würde. Da sie das Höchste und Letzte zu vertreten haben, so
werden wir sie zunächst und vor allem in den Religionsvertretern

zu suchen haben, die die höchsten Begriffe von ihrem
Amt und ihrer Lehre haben, und wir wollen uns keinen Augenblick

scheuen auszusprechen, woran alle Kritik an Kirche und
Christentum nichts ändert, nämlich dass alles steht und fällt
mit der Religion als der letzten Instanz und als demjenigen
Gegengewicht der staatlichen Despotie, ohne das alle anderen

wirkungslos werden. Man muss blind an der Zeitgeschichte
vorbeigehen, wenn man die bedrohliche Entwicklung zum
Kollektivismus nicht in die allerengste Beziehung zur allgemeinen
religiösen Abstumpfung der breiten Schichten und nicht
zuletzt der gebildeten Klassen bringen und wenn man
übersehen wollte, dass alle Angriffe des Positivismus und Rationalismus

in der Mehrzahl aller Fälle nicht etwa zu einem noblen

philosophischen Agnostizismus, sondern nur zu einem vulgären
und die Menschen herabwürdigenden Materialismus geführt
haben, der schliesslich die nicht zu beschwichtigenden
metaphysischen Bedürfnisse auf wüsten Aberglauben und auf die

275



„verkappten Religionen" des Nationalismus, Kollektivismus oder

Biologismus abdrängt.1)

Suchen wir nach der Idealfigur eines solchen „clerc" im

allereigentlichsten Sinne, so ersteht vor unseren Augen
vielleicht die eindrucksvolle Gestalt des St. Ambrosius, der in
einem Augenblick, da die Herrschaft der Kirche noch alles
andere als gefestigt war, die Unerschrockenheit besitzt, dem

mächtigen Kaiser Theodosius am Eingang der Kirche zu Mailand

entgegenzutreten und ihn zur öffentlichen Busse für das

Massaker von Saloniki zu zwingen. Indessen hat die weitere
Entwicklung dahin geführt, dass gegenüber diesen eigentlichen
„clercs" ihre umfassendere weltliche Spielart immer mehr an

Bedeutung gewinnt und uns in einzelnen aufs Geratewohl
herausgegriffenen Gestalten mit symbolhafter Kraft entgegentritt:
in einem Petrarca, der dem Kaiser Karl IV. Briefe von einem
heute unerhörten Freimut schreibt, in einem Thomas Morus,
der Heinrich VIII. in seinem Konflikt mit der Kurie bis zum
Schafott trotzt, oder in den „Göttinger Sieben", die gegen

J) Hier mag das Urteil des sehr nüchternen G. M ose a (The Ruling
Class, New York, 1939, S. 247—249) seinen Platz finden: „Der
Arbeiter in Paris, Barcelona und Mailand, der Landarbeiter der Ro-

magna, der Ladenbesitzer in Berlin, sie alle haben sich im Grunde
nicht mehr vom Ipse dixit befreit, als wenn sie zur Messe, zu einem
protestantischen Gottesdienst oder in die Synagoge gehen würden
Bevor sie über den Neapolitaner lachen, weil er daran glaubt, dass
das Blut des heiligen Januarius flüssig wird, sollten solche Leute
lieber versuchen, sich daran zu gewöhnen, nicht Dinge als wahr
hinzunehmen, die ebenso absurd und sicherlich ganz erheblich
gefährlicher sind... Angesichts dieser Lage sind die religiösen Ueber-
zeugungen durchaus imstande, den Boden, den sie so schnell
verloren haben, ebenso schnell wiederzugewinnen. Es ist durchaus möglich,

dass die sozialistischen Lehren und die revolutionären Strömungen

innerhalb weniger Generationen ihren offenen Bankrott erklären.
Wenn in unseren Tagen in gesellschaftlichen Kämpfen oder in
vergeblichen Bemühungen um die Durchführung sozialer Reformen viele
Menschenleben geopfert und grosse Teile des europäischen Reichtums

verschwendet werden, so ist es nicht unwahrscheinlich, dass
der Luxus und die Fülle, die die ersten drei Jahrzehnte des 20.
Jahrhunderts charakterisiert haben, von einem Zeitalter der Depression

und relativen Armut abgelöst werden, in dem die Lehren
des Christentums wieder einen günstigen Boden finden, um die
Herzen der Masse zu gewinnen".

276



den Verfassungsbruch des Königs Ernst August protestieren
und dabei Amt und Heimat verlieren.

Freilich tun es Mut und Unerschrockenheit nicht allein. Es

muss nämlich nicht nur zu allen Zeiten einen Ambrosius,
Petrarca, Morus oder Grimm geben, sondern, wenn sie sich
durchsetzen sollen, zugleich Staatsleiter, die sich ihrer Autorität

schliesslich beugen, einen Theodosius, der vor dem Kreuz
niedersinkt, einen Karl IV., der die Autorität eines Petrarca
anerkennt, oder noch vor einem Jahrhundert einen vielverkann-
ten Ludwig XVIII., der dem jungen Victor Hugo, nachdem
er einen wegen Hochverrats Verfolgten verborgen gehalten
hatte, die Staatspension erhöhte als Belohnung für seine

Hingabe und seinen Mut. Im Gegensatz zu gekrönten Lümmeln wie
Heinrich VIII. oder Ernst August von Hannover müssen die
Staatsleiter jenes Minimum an Respekt vor den „clercs" haben,
das ihnen zukommt und zum Ausdruck bringt, dass man die
Werte anerkennt, für die sie einstehen. Sie leisten sich selbst
und dem Staate den allerbesten Dienst, wenn sie im Respekt
vor den „clercs", den geistlichen wie den weltlichen, die
natürliche Rangfolge in der Gesellschaft feststellen und
damit Gesellschaft und Staat einem höheren geistig-moralischen
Prinzip unterordnen.

Werden aber die „clercs" von den Staatsleitern im Stich
gelassen, so müssen sie sich wenigstens auf die Autorität und
Ehre, die sie in der öffentlichen Meinung geniessen,
verlassen können und so dort den Rückhalt gewinnen, den ihnen

kurzsichtige oder verderbte Staatsleiter versagen. Kann und

will nicht jeder Staat dem Geiste der Stadt Antwerpen
folgen, die Albrecht Dürer, nur um sich die Ehre seines Aufenthalts

zu sichern, ein Jahresgehalt von 300 Gulden und
Steuerfreiheit anbietet, so müssen die „clercs" doch eine öffentliche
Meinung voraussetzen können, die eine solche Geste als nobel
und nachahmenswert empfindet und die natürliche Hierarchie
der Leistungen und Funktionen anerkennt, anstatt den heutigen
verderblichen Tendenzen einer geistigen Vermassung und Ein-
ebnung der Rangpyramide nachzugeben. Glücklicherweise steht
es trotz allem in den noch nicht hoffnungslos der Vermassung

anheimgefallenen Ländern so, dass es die „clercs" durch
ihr eigenes Verhalten weitgehend selbst in der Hand haben,

277



sich das Ansehen und die Autorität zu sichern, deren sie
bedürfen. Nicht nur können sie sich auf den Respekt verlassen,
den der normale Mensch der bedeutenden Leistung schuldig
zu sein weiss, sondern vor allem auch darauf, dass die Ehre
eines Standes zu allen Zeiten dem Grade der Selbstaufopferung,

des Détachements und der sachlichen Hingabe entspricht,
der seinen Funktionen anhaftet, und dass die Gefahr, die die
redliche Ausübung seines Berufes mit sich bringt, ihm eine

ganz bestimmte Würde verleiht.2) Wenn Ansehen und Autorität

der „clercs" in den letzten Generationen so deutlich
gelitten haben, so täten sie gut daran, sich selbst ernstlich
zu prüfen, inwieweit sie es an den Voraussetzungen haben
fehlen lassen, von denen ihre Geltung ebenso sehr abhängig
ist wie von der Respektbereitschaft der anderen.

Nun sind allen Kategorien der „clercs" noch zwei überaus

schwierige Probleme gemeinsam, von deren
wenigstens annäherungsweiser Lösung ihr sozialer Dienst abhängig
ist: das Problem ihrer Auslese und Berufung und das
andere ihrer materiellen Unterhaltung. Für beide gibt
es weder eine ideale noch eine einheitliche Lösung, sondern

nur eine grosse Mannigfaltigkeit von Wegen, von denen die
einen besser und die anderen schlechter sind. Immerhin lässt
sich hier wenigstens für das eine dieser beiden Probleme, nämlich

das der materiellen Unterhaltung, der allgemeine Grundsatz

aufstellen, dass es verderblich ist, die „clercs" zu
unmittelbaren Einkommensempfängern der öffentlichen oder privaten
Gewalten zu machen, es sei denn, dass diese Geldgeber die

bündigsten und solidesten Garantien für ihre berufliche
Autonomie zu geben und zu verbürgen imstande sind. Im allge-

2) Für die „clercs", die keinen Verrat an ihrer Mission üben, gilt,
was Samuel Johnson von Soldaten und Seeleuten sagt: „The
profession of soldiers and sailors has the dignity of danger. Mankind

reverence those who have got over fear, which is so general
a weakness" (Boswell's Life of Johnson, Ausgabe Oxford University
Press, II, S. 201). Die ganze überaus wichtige Frage wird ausführlich

und mit ausdrücklicher Bezugnahme auf die „clercs" in Rus-
kin's schöner Abhandlung „The Roots of Honour" (in seiner
Schrift „Unto This Last") behandelt. Ruskin weist darauf hin, dass

die Ehre des Soldaten seinen Grund darin hat, nicht dass er anderen
das Leben nimmt, sondern dass er sein eigenes zu opfern bereit ist.

278



meinen wird es sich empfehlen, den Unterhalt aus einem staatsfreien

Kollektiveigentum zu bestreiten, für das die Korporationen
des Mittelalters und die heutigen Stiftungen das

Muster liefern und das einer autonomen Verwaltung oder einer
Verwaltung durch die anerkanntesten „Verantwortlichen" des

Landes unterstellt ist. Dabei ist daran zu erinnern, dass die
„universitas", von der die heutige Universität ihren Namen

herleitet, nicht nur den umfassenden Charakter der Studien
kennzeichnet, sondern zugleich der juristische Ausdruck für
die autonome juristische Person gewesen ist.3) Danach rückt
selbst eine so angefochtene Einrichtung wie das Kirchenvermögen,

allem unbestreitbaren Missbrauch des Feudalzeitalters
zum Trotz, in ein etwas anderes und freundlicheres Licht,
während jede weitere Einschränkung der Korporationen und
Stiftungen mitsamt ihrer Selbstverwaltung als eine Förderung
des Staatszentralismus lebhaft zu beklagen und energisch zu

bekämpfen sein würde.

Hier wie überall gilt nun ferner, dass die Folgen einer
materiellen Abhängigkeit und zugleich die Gefahren eines Ueber-
gewichts einer einzigen geistig-moralischen Richtung
ausserordentlich gemildert werden, wenn stärkster Nachdruck auf

Dezentralisierung und Mannigfaltigkeit gelegt
wird. Hierfür bieten ein gutes Beispiel die Universitäten, die
ein um so grösseres Mass von wissenschaftlicher Freiheit und

Mannigfaltigkeit bieten können, je weniger sie der Staatszentrale

eines Landes unterworfen und je mehr sie von dem
föderativen Charakter eines Landes profitieren. Was wäre aus den

„Göttinger Sieben" geworden, wenn sich nicht die Könige von
Preussen und Württemberg ein Vergnügen daraus gemacht hätten,

ihren hannoverschen Vetter zu ärgern und die Verfemten
an ihren Landesuniversitäten wiederanzustellen? Und was hat
es nicht für die Freiheit des Geisteslebens im gesamten
deutschen Sprachbereich bis vor kurzem bedeutet, dass nicht nur

3) Eine hübsche Illustration hierzu war es, als- vor vielen Jahren der
Theologe Harnack, der damalige Rektor der Universität Berlin,
dem deutschen Kaiser einen amerikanischen Austauschprofessor mit
der Erklärung vorstellte, dieser käme aus einer Monarchie inmitten
einer Republik (der amerikanischen Universität) zu einer Republik
inmitten einer Monarchie (der deutschen Universität).

279



die Hochschulverwaltungen der deutschen Länder, sondern
zugleich auch die Universitäten der Schweiz, der Tschechoslowakei

und Oesterreichs dem Gelehrten Mitteleuropas ein weites

Feld und sozusagen jeder Nuance ein Asyl boten?4)
Einheitsuniversität, Einheitsschule der Künste, Einheitstheater, Einheits-
verlag, Einheitszeitung, Einheitszeitschrift, das alles sind
abscheuliche Dinge, gleich dem Einheitsstaate, dessen Geschöpfe
und Werkzeuge sie sein würden, — im Gegensatz zur Buntheit,

Mannigfaltigkeit und Dezentralisierung, die auch das Reich
des Geistes in sich ausbalanciert und vor Verklumpung
bewahrt. Um so notwendiger ist es, ein wachsames Auge auf
die geistigen Zentralisierungstendenzen unserer Zeit zu haben,
die vor allem durch die Erfindungen des Radios und Kinos
mächtig gefördert werden, und alle auflockernden Tendenzen,
alle Kompensationen und Ventile willkommen zu heissen. Glücklich

erscheint auch hier wiederum der Kleinstaat, der, von
vornherein vor dem Ehrgeiz einer monopolisierenden nationalen
Filmindustrie bewahrt, die Freiheit einer weisen Auswahl
besitzt.

Wissenschaft

Mit den letzten Ausführungen haben wir nun bereits einiges

Wichtige vorweggenommen, was über die erste der drei
unabhängigen Instanzen der Gesellschaft, von denen hier
gehandelt wird, zu sagen ist, nämlich die Wissenschaft. Wir
können uns daher kurz fassen, zumal die von uns gemachten
allgemeinen Bemerkungen über die „clercs" auf die Wissenschaft

in ganz besonderem Masse Anwendung finden.6)

4) Dazu passt der Fall eines mir bekannten amerikanischen Gelehrten,
der nacheinander an sieben Universitäten aller Art (Staatsuniversitäten,

konfessionellen Universitäten und privaten Stiftungsuniversitäten)

wegen seiner unliebsamen Ansichten abgesetzt worden war, bis
er endlich diejenige Staatsuniversität fand, die ihm eine Dauerstellung
gewähren konnte.

6) Es kann dem Leser überlassen werden, die Anwendung auf den
parallelen Fall der Kunst in allen ihren Zweigen selbst zu
machen. So wie es die Aufgabe der Wissenschaft ist, die Wahrheit zu
vertreten, auch wenn sie nicht diejenige des Staates sein sollte,
und, wie wir noch sehen werden, die Aufgabe des Richters, der
Anwalt der Gerechtigkeit zu sein, auch wenn sie eine Gerechtigkeit
gegen den Staat ist, so hat die Kunst zu beweisen, dass es auch

280



Der Gelehrte ist heute zum führenden Repräsentanten der
säkularisierten Form des „clerc" geworden, soweit er die
strengen Bedingungen der uns bekannten Art zu erfüllen weiss
und unter Verhältnissen wirken kann, die ihm diese Erfüllung
nur irgend gestatten. Das ist die noble und schlechthin
unersetzliche Mission die ihm zufällt, das Pfund, mit dem er zu
wuchern hat, und diese Mission gibt der Wissenschaft selbst
einen Sinn, der über die Bedeutung ihrer objektiven und
niemals endgültigen Resultate weit hinausreicht, nämlich den Sinn,
die Stätte der redlichen Wahrheitssuche und der gewissenhaften

Verteidigung letzter Werte und das Feld jenes Typs des

„freien Denkers" zu sein, dessen rechte Einschätzung wir vor
allem Jacob Burckhardt verdanken.0) Eine solche Rolle der
Wissenschaft setzt freilich voraus, dass sie den Gelehrten als

ständiger Leitstern in seiner Arbeit voranleuchtet und vor
allen Irrwegen bewahrt, die ihn verführen: vor der Hybris des

Szientismus und vor dem jeder höheren Orientierung
beraubenden Positivismus7) ; vor dem verengenden Spezialistentum,
das schliesslich den Wald vor lauter Bäumen nicht mehr
sieht; vor der wissenschaftlichen Demagogie, die es genau

eine Schönheit ausserhalb des Staates und gegen ihn gibt. Nun hat
freilich im bisherigen Verlaufe der Geschichte der Staat gerade
hier die allerwenigsten Ansprüche erhoben ; erst unserer Zeit des
totalen Staates ist es vorbehalten geblieben, auch diese Domäne
zu einem Staatsinteresse und damit den unabhängigen Künstler zu
einem gegen den Staat zeugenden Bekenner zu machen.

°) Vgl. dazu das schöne Buch von Alfred v. Martin, Die Religion

in Jacob Burckhardts Leben und Denken, eine Studie zum
Thema Humanismus und Christentum, München 1042, S. 80 f.

7) Vgl. hierzu meinen Aufsatz „Selbstbesinnung der Wissenschaft", Neue
Schweizer Rundschau, Mai 1942. Hier wäre der Ort, an dem die

Notwendigkeit einer humanen Neuorientierung der Naturwissenschaften

und einer Ueberwindung des als unhaltbar erkannten Gegensatzes
zwischen ihnen und den Geisteswissenschaften alten Stils zu erörtern
wäre. Es ist Ortega y Gasset (Toward a Philosophy of History,
New York, 1941, S. 165—233) darin recht zu geben, dass die

„physikalische Vernunft", der „Terrorism of the laboratory", der
Cartesianismus und die „Science" als Naturwissenschaft heute gänzlich

diskreditiert sind. „Die Menschen können nicht länger warten.
Sie verlangen, dass die Wissenschaft ihnen die Probleme des
Menschentums erhellt. Im Grunde haben sie jetzt allmählich genug von
Sternen, nervösen Reaktionen und Atomen" (S. 185).

19 281



so gibt wie die politische; vor den Begierden der Herrschsucht

und des Ehrgeizes, die, nach einem berühmten Wort
Bacons (De Augmentis Scientiarum, V, 1), die Gelehrten aus

„geflügelten Engeln (angeli alati)" zu „kriechenden Schlangen
(serpentes qui humi reptant)" machen können3) ; vor der

Vermassung in der Wissenschaft selbst, die die in der Stille der
Studierstube wirkende Gelehrtenpersönlichkeit immer mehr
gegenüber dem institutionalisierten Forschungsbetrieb zurücktreten

lässt und bereits zu wahren „Kolchosen der Wissenschaft"
geführt hat; vor dem strohdreschenden Alexandrinertum und
der philiströs-verzopften Pedanterie, die die Wissenschaft zur
Karikatur macht.9)

Wenn die Wissenschaft ihre Mission erfüllen soll, so muss
sie von Gelehrten betreut werden, die in allen Dingen das

rechte Mass zu treffen wissen: zwischen einem engherzigen
Zunftgeist und einem Gewährenlassen des Dilettantismus, zwi-
schein einem wissenschaftlichen Absolutismus, der voll
Verachtung für die überwundenen Resultate von gestern den

endgültigen Wahrheitscharakter der Resultate von heute verkündet,
und dem nihilistischen Relativismus. Sie müssen frei von
jeder Exaltiertheit die ausgeglichene Mitte des Gesunden
vertreten und, indem sie sich an den ewigen Werten und Normen

gesunden Menschentums orientieren, sich mit der Ueber-

zeugung durchdringen, dass, so unsicher die Ergebnisse der

8) Es wäre in der Tat eine naive Selbsttäuschung, sich die „clercs"
als seraphische Wesen vorzustellen, ohne Begierden und Leidenschaften

und ohne eine spezifisch wissenschaftliche libido dominandi.
Immer wieder haben Philosophen und Gelehrte den Anspruch erhoben,
die Welt zu regieren, von Plato bis zu Saint-Simon, Comte und
den Technokraten. Daher bedürfen auch die „clercs" der
Gegengewichte, teils durch die anderen Sphären der Gesellschaft, teils
durch sich selbst.

9) Um dies überdeutlich zu machen, mag hier die heitere Geschichte
vom Kanzler Ulrich Pregitzer in Tübingen ihren Platz finden, einem
Gelehrten, der von 1620—1624 in 312 Lektionen über den Daniel,
dann im Verlauf von 25 Jahren in 1509 Vorlesungen über den
Jesaias las, am 1. Juli 1649 den Jeremias begann und die erste
Hälfte bis zum 10. April 1650 erklärte, „an welchem Tage er
80 Jahre alt in dem Herrn entschlief" (Dolch, Geschichte des
'deutschen Studententums, 1858, S. 277). Niemandem ist es
zweifelhaft, dass Deutschland das Musterland dieser philiströsen Pedanterie

des Gelehrtentums gewesen ist.

282



Wissenschaft im einzelnen sind, so fest gegründet und notwendig

ihre Existenz als solche ist, nämlich als das institutionalisierte

Ringen nach Wahrheit, dessen moralischer Schwerpunkt
damit ausserhalb der Wissenschaft selber liegt.

So wie es niemanden geben wird, der dieser Kennzeichnung
einer sich selbst und ihrer Mission getreuen Wissenschaft
widersprechen wollte, so dürften sich auch alle über die
Gefahren einig sein, die ihr heute drohen. Gefahren von innen
und von aussen: Abnehmende Bereitschaft der Gelehrten, den

genannten Bedingungen zu genügen, die sie sich selbst
unerbittlich stellen müssen; verschärfte Probleme des angemessenen

Nachwuchses; zunehmende Belastung der Gelehrten mit
Vorlesungen, Prüfungen und Verwaltungsgeschäften, worüber in
allen Ländern heute berechtigte Klage geführt wird; wachsende

Abhängigkeiten und abstumpfendes Feingefühl für die
Notwendigkeit strengster Unabhängigkeit und Unparteilichkeit
des Gelehrten auch gegenüber unschuldig scheinenden Einflüssen,

geschweige denn gegenüber den massiv auftretenden der
modernen Massengesellschaft mit ihrem steigenden
Staatsabsolutismus10). Gewiss gilt gegenüber allen diesen Gefahren der
Grundsatz „men, not measures". Indessen ist es ausgemacht,
dass Entscheidendes abhängt von der äusseren Organisation
der Wissenschaft, die so beschaffen sein muss, dass sie den
Gelehrten ihre schwere und nach mancher Richtung ebenso

entsagungsvolle wie nach anderer Richtung dankbare und
beglückende Aufgabe nach Kräften erleichtert und ihnen auch

in materieller Beziehung Versuchungen nach Möglichkeit
fernhält"). Dass in diesen Hinsichten in den meisten Ländern ein
weites Feld der Reformen bleibt, ist kaum zweifelhaft.

10) Die Gefahren der Abhängigkeit, auch der subtileren Art, sind
begreiflicherweise besonders gross in den Sozialwissenschaften. Darüber
findet sich sehr Beherzigenswertes in dem ausgezeichneten Buche
des südafrikanischen Nationalökonomen W. H. Hütt, Economists
and the Public, London 1936.

u) Die goldene Regel, die Benjamin Constant (Oeuvres poli¬
tiques, Ed. Ch. Louandre, Paris 1874, S. 321) für die Richter
aufstellt, gilt auch hier: „Règle générale: attachez aux fonctions
publiques des salaires qui entourent de considération ceux qui les occupent,

ou rendez-les tout à fait gratuites... les fonctions de juges
ne sont pas de nature à être exercées gratuitement, et toute fonction
qui a besoin d'un salaire est méprisée, si ce salaire est très-modique".

283



Richter

Dass wir uns von der Wissenschaft als einem spezifischen
Gegengewicht des Staates sogleich zu den Gerichten, von der

Gruppe der „clercs", die wir in den Gelehrten kennenlernten,
ohne weiteres der anderen Gruppe der Richter zuwenden,
entspricht einer ebenso alten wie naheliegenden Einschätzung. Der
römische Jurist Ulpian spricht in einer berühmten Stelle des

Corpus Juris von den Richtern als „Priestern", deren Amt
es ist, die Gerechtigkeit zu hüten und das, was recht und

billig ist, zu entscheiden12), Voltaire von der „fonction divine
de rendre justice", und mit dieser überstaatlichen Majestät
des Rechtes, die den Richter zu einem „clerc" par excellence
machen sollte, muss sich in Analogie zur Wissenschaft die

Forderung verbinden, dass der Richter unabhängig von der

„Kabinettsjustiz" des Staates seine „.Erkenntnisse" fällt und
damit nicht nur der Gerechtigkeit, sondern auch der Wahrheit
dient. Die „Freiheit der Wissenschaft", sagt ein bekannter
deutscher Rechtsphilosoph, wird daher in der Rechtspflege zur
„richterlichen Unabhängigkeit"18).

Alledem entspricht die Eindruckskraft aller (wahren oder
erfundenen) Anekdoten, die die Unabhängigkeit des Richters
in stolzen Aussprüchen und noblen Gesten illustrieren: von der
friderizianischen Legende vom „Kammergericht zu Berlin" (die
leider weit weniger verbürgt ist als der entgegengesetzte Fall
des Müllers Arnold) bis zu dem Verhalten des Richters am
amerikanischen Obersten Gerichtshof, der, vom Präsidenten
Roosevelt in ein Gespräch über einen schwebenden Prozess

gezogen, jede Erörterung mit dem empörten Ausruf abschneidet

„By God, Sir, I am a judge". Daher rechnen wir es Despoten,
wie etwa Cromwell, hoch an, wenn sie vor der Unberührbar-
keit des Gerichts Halt machen, wie wir umgekehrt den Gipfel
der Tyrannis dann erreicht sehen, wenn sie die Richter brutal
der Staatsgewalt unterwirft. Damit hängt es schliesslich auch

zusammen, dass wir in der Unkorrumpiertheit und Unabhän-

12) Cuius merito quis nos sacerdotes appellat: iustitiam namque coli-
mus et boni et aequi notitiam profitemur, aequm ab iniquo séparantes,
Keitum ab illicito discernentes. Dig. I, 2.

13) O. Radbruch, Einführung in die Rechtswissenschaft, 2. Auflage,
1913, S. 78.

284



gigkeit der Gerichte die letzte Zitadelle der Staatsautorität
erblicken und es für eine weise Einrichtung der angelsächsischen
Staatsstruktur halten, die Gerichte zur letzten rechtlichen und
politischen Instanz zu machen, mit all dem Glanz und all
der Autorität, die ihr zukommen, und mit der weiteren Folge,
dass viele Fragen, die anderswo durch Verwaltung oder
Gesetzgebung entschieden werden, hier prozessualischen Charakter
annehmen. In der Tat: was auch sonst von der
Gewaltenteilungslehre Montesquieus heute noch übrig geblieben sein

mag, so hat sich doch die Forderung, die Rechtssprechung
von Gesetzgebung und Staatsexekutive zu trennen, als völlig
unerschüttert erwiesen, so sehr, dass wir ohne ihre Erfüllung
den Gedanken des Rechtsstaates überhaupt nicht zu fassen
vermögen11). Hier ist der letzte Wall gegenüber unerträglicher
Willkür und Tyrannis, den selbst heute noch kein Staat ohne
verschleiernde Wortkünste abzutragen wagt.

Wie freilich diese Unabhängigkeit der „sacerdotes" des

Rechts sichergestellt werden soll, ist eine überaus schwere
Frage, um die die Gesetzgeber und Philosophen seit jeher
gerungen haben und auf die es keine endgültig befriedigende
Antwort gibt. Die Schwierigkeit liegt vor allem darin, dass
diese Gruppe der „clercs" ja zugleich Organe des Staates
selbst sein müssen und von ihm Autorität und Sanktionsgewalt

empfangen15). Im Grunde gibt es nur vier Möglichkeiten,
das Problem der Berufung und Anstellung der Richter zu
lösen: 1) durch Verkauf oder Vererbung des Richteramts wie
im Ancien Régime, 2) durch öffentliche Wahl, 3) durch staatliche

Ernennung, und 4) nach dem Vorschlage von Faguet
durch Selbstergänzung der Richter. Nachdem wir die erste

,u) E Faguet (Le libéralisme, Paris 1912 S. 305), bemerkt mit
Recht: „Or la véritable garantie de toutes les libertés, et sans
laquelle les autres libertés... se trouveraient en définitive n'exister
point, c'est la liberté judiciaire".

l6) G. R a d b r u c h (a. a. O. S. 78) drückt das mit folgendem geistvollen

Vergleich aus: „So nehmen die Richter gegenüber dem Landesherrn

eine ähnliche Stellung ein, wie sie die indeterministische Theologie

dem Menschen Gott gegenüber gibt: sie haben ihre Macht vom
Landesherrn..., aber sie haben sie zu freiem Gebrauche, der Landesherr

hat sich jeglichen Einflusses auf die Ausübung der von ihm
abgeleiteten Macht begeben".

285



Methode als unanwendbar ausgeschieden haben, wären die Vor-
und Nachteile der übrigen gegeneinander abzuwägen, wobei
die Unabsetzbarkeit in allen Fällen feststehen muss. Ueber
Gefahren des Wahlsystems, das der reinen demokratischen
Doktrin Rousseaus entspricht, dürften ebensowenig Illusionen
herrschen wie über die Defekte des Ernennungssystems. Wenn
man nicht das Selbstergänzungssystem in ernsthafte Erwägung
ziehen will, dürfte sich eine Kombination des Wahlsystems (für
die untersten Richterstellen) und des Ernennungssystems (für
die höheren) als die relativ beste Lösung empfehlen.

Presse

Wenn wir nunmehr als dritte unabhängige Instanz einer

ausgewogenen Gesellschaft die Presse nennen und damit die

Journalisten den „clercs" zugesellen, so dürfte manchen eine
solche Einschätzung erklärungsbedürftig erscheinen. Selbst wenn
wir sofort hinzufügen, dass unter „Presse" nicht nur die
Tageszeitungen, sondern auch die periodischen Zeitschriften
verstanden werden sollen, bleibt eine grosse Schwierigkeit.
Sie ist darin begründet, dass es kaum einen Berufsstand

gibt, der so sehr wie derjenige der Journalisten eine
ausserordentliche Spannungsbreite zwischen den führenden und
verantwortlichen Zeitungen und Journalisten eines Landes einerseits

und den ärgsten Unverantwortlichen anderseits aufweist,
der so sehr wie dieser auf der einen Seite wahre „clercs"
und auf der anderen Seite die schlimmsten Beispiele des

Gegenteils in derselben Kategorie vereinigt. Das gilt vor allem
dann, wenn wir uns nicht auf ein einzelnes Land mit einem
hohen Durchschnittsstande des Journalismus wie die Schweiz
beschränken, sondern einen internationalen Querschnitt
vornehmen.

In dieser Schwierigkeit eines Gesamturteils über die Presse

liegen zugleich alle schweren Probleme der Pressefreiheit.
Könnten wir uns darauf verlassen, dass wir es im Journalismus
nur mit den „Verantwortungsvollen", den „clercs", und damit
den innerlich zur Autorität Berufenen zu tun hätten, so müss-
ten wir die Freiheit der Presse so rückhaltlos preisen und
verteidigen wie die Freiheit der Wissenschaft und die Un-

286



abhängigkeit der Richter. Wir könnten dann ohne jeden
Vorbehalt aussprechen, was wir in Wahrheit nur bedingt
vertreten können : Dass es ohne eine freie Presse und daher
ohne vollste Publizität, unter welcher Regierung auch immer,
im Grunde so wenig einen Schutz vor Willkür gibt wie ohne
eine unabhängige Justiz;16); dass die Presse das wahre Forum
der modernen Nationen geworden ist, auf dem die Meinungen
aller Art frei zum Wort kommen müssen; dass alle Tyrannen
daher der Pressefreiheit die Ehre erweisen, sie als erstes und
hauptsächliches Hindernis eines Gewalt- und Willkürregiments
aus dem Wege zu räumen; dass eine freie Presse ein
unentbehrliches Instrument des Staates selbst ist, da er ohne sie
über die Lage des Landes mehr oder weniger im Dunkeln
tappen und die öffentliche Meinung in einzelne Flüsterzirkel
zerfallen würde; dass jedes Halbdunkel der Publizität eine
unheimliche und die Legitimität der Regierung gefährdende
Wand gegenseitiger Furcht zwischen Volk und Staat aufrichtet;

dass man, um noch einmal mit Benjamin Constant zu reden,
niemals die Presse opfern soll, „sans laquelle une nation n'est
qu'une agrégation d'esclaves". Das alles sind goldene, aber
leicht vergessene Wahrheiten. Man wird sogar den Satz
vertreten können, dass eine Pressefreiheit, die zu Missbrauch und
Unordnung führt, noch immer besser sei als ihre Unterdrückung,
die noch grösseren Missbrauch und noch unleidlichere Unordnung

zur Folge hätte, und dass man schliesslich jede menschliche

Institution verdammen muss, wenn man ihren Missbrauch
ins Auge fasst, die Religion wie das Eigentum oder die Ehe17).

1,e) „L'unique garantie des citoyens contre l'arbitraire, c'est la publicité;

et la publicité la plus facile et La plus régulière est celle que
procurent les journaux. Des arrestations illégales, des exils non moins
illégaux, peuvent avoir lieu, malgré la constitution la mieux rédigée,
et contre l'intention du monarque. Qui les connaîtra si la presse est

comprimée? Le roi lui-même peut les ignorer". (B. Constant,
a.a.O., S. 236).

17) So schreibt der treffliche und ganz zu Unrecht als reaktionär
verschrieene F. Le Play (La réforme sociale, 2. Auflage, Paris 1866,

II, S. 396) : „En se préoccupant outre mesure des maux qu'entraîne la
liberté de parler et d'écrire, on oublie qu'ils sont compensés par de
plus grands biens. On rendrait tout ordre social impossible en
condamnant les institutions dont la perversité humaine peut abuser".

287



Mit Nachdruck wird man sich auch gegenüber der
weitverbreiteten Geringschätzung des Journalismus die schöne Bemerkung

von Karl Jaspers von der „eigentümlichen Verantwortung
des Journalisten" zu eigen machen, „die ihm Selbstgefühl und
Ehre in seiner Verborgenheit gibt", und seine Kennzeichnung
als einen „Mitschöpfer des Augenblicks, indem er das jetzt
zu Sagende findet"18). Und doch wissen wir, dass die Rechnung

nicht ohne einen erheblichen Rest aufgeht. Ein Unbehagen

bleibt auch im besten Falle, und ernstlicher noch als
in Bezug auf Wissenschaft und Richtertum müssen wir nach
den Bedingungen, die der Freiheit zu setzen sind, und nach den

Gefahren fragen, die eine solche wohlverstandene Pressefreiheit

heute bedrohen.

Als Besonderheit der Presse erwähnten wir bereits die aus-

sergewöhnliche Spannungsbreite der moralischen und geistigen
Qualifikationen19). Die daraus erwachsenden Gefahren werden
nun aber gerade durch die spezifische Mission der Presse

vervielfacht, nämlich durch ihre breite Publizität. Dass daher
der Verantwortungslosigkeit letzte zivil- und strafrechtliche
Schranken gesetzt werden müssen, ist unbestreitbar, sofern man
nicht der liberalen Toleranz eine selbstmörderische Auslegung
geben will. Höchst nachahmungswert erscheint hier die
angelsächsische Praxis, gegenüber Presseäusserungen den denkbar
schärfsten Ehrenschutz zu gewähren und persönliche Angriffe
mit ruinösen Geldstrafen zu ahnden, wie diese selbe Praxis
höchst verwerflich ist, wenn sie Ehescheidungsprozessen die
widerlichste Publizität verleiht. Dazu kommt nun aber noch

18)Karl Jaspers, Die geistige Situation der Zeit (Göschenband),
1932, S. 110. Dazu die Feststellung des früheren Chefredaktors der
„Times", Wickham Steed (The Press, London 1938, S. 15):
„In a sense the trusteeship or moral responsibility of the Press is

akin to that of ministers of religion, statesmen and leaders of
public thought". Was das Unleidliche und Gefährliche der Gewohnheit

anbelangt, einen ganzen Stand nach einzelnen missratenen
Vertretern herabzusetzen und so gerade die besten von ihm
abzuschrecken, so möge man die „Patriotischen Phantasien" des oft
vortrefflichen Justus Moser aus dem Staubwinkel holen und daraus das

Stück „Keine Satyren gegen ganze Stände" lesen.

19) Zu allem folgenden studiere man die genannte Schrift von Wickham

Steed, die bequem in der Penguin Library zu haben ist.

288



als eine weitere und immer ernster gewordene Gefahr, dass
eine Zeitung Kosten verursacht, die sie leicht auf Abwege führen

kann, zur zynischen Skrupellosigkeit in der Wahl der
Mittel zur Steigerung der Auflage, zur Abhängigkeit von
Grossinserenten und verantwortungslosen Kapitalmächten und schliesslich

zur mehr oder weniger verschleierten Korruption. Auch
dieses Problem kann niemals eine ideale Lösung finden, wenn
nicht durch die moralische Qualifikation der Verantwortlichen
selber. So wie die Dinge liegen, wird man niemals mehr als
eine Einschränkung aller Missbräuche auf ein erträgliches Mass
erhoffen dürfen, dieses Ziel aber mit aller Kraft anstreben
müssen. Dabei wird sich im allgemeinen nicht nur der
hausbackene Grundsatz bewähren, dass die Bäume nicht in den
Himmel wachsen und der Macht einer verantwortungslosen
Presse schliesslich natürliche Schranken gesetzt sind, sondern
auch eine nicht minder hausbackene Erfahrung, die sich auf
den Satz zuspitzen lässt, dass jede alte Zeitung gut und jede
neue schlecht ist. Je älter eine Zeitung ist, um so grösser
ist das Eigengewicht ihrer Tradition und des in Generationen
angesammelten Kapitals an Erfahrung, Einsicht und
Verantwortung, das wirksam gegen alle Tageseinflüsse und billigen
Konzessionen an den Massengeschmack verteidigt werden kann.
Besonders ernst aber bleibt immer die Gefahr, dass auch der
verantwortungsbewussteste Journalist es schwerer und schwerer
hat, sich gegen die von aussen kommenden Vermassungsten-
denzen und gegen eine sterile Betriebsamkeit zu behaupten,
die ihn zu einem gehetzten Opfer des Apparates macht. Hier
hilft keine Reform des Zeitungswesens mehr, sondern nur
noch eine tiefgreifende Gesellschaftsreform, zu deren Anwalt
der grosse Journalist mindestens so sehr berufen ist wie alle
anderen „clercs".

289


	Spezifische Gegengewichte des Staates: Wissenschaft - Richter - Presse

