
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 4

Artikel: Benjamin Constants Schrift "Ueber die Gewalt"

Autor: Zbinden, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Benjamin Constants Schrift
„Ueber die Gewalt"

Bei Anlass des Erscheinens einer deutschen Uebertragung

Von Hans Zbinden

I ede Stimme aus der Vergangenheit, die uns hilft, heutiges

/ Geschehen wahrer zu erfassen, es von einem entrückteren
Standpunkt zu überschauen und seinen gesetzmässigen Ablauf
wie vorausdringend zu erahnen, ist in aufgewühlten Zeiten
von unschätzbarem Wert. In diesem Sinne haben z. B. Jakob
Burckhardts „Weltgeschichtliche Betrachtungen" eine noch vor
wenigen Jahrzehnten kaum denkbare Bedeutung für viele
Menschen über den Kreis der Historiker hinaus erlangt. Eine
solche Stimme nun, eine Stimme von eindringlicher Klarheit
und Kraft, ist auch Benjamin Constants vor 130 Jahren gegen
Napoleon geschriebene Kampfschrift: „De l'esprit de conquête
et de l'usurpation".

Der Gründe, die ihre Neuherausgabe mit besonderem Nachdruck

zu fordern und zu rechtfertigen scheinen, sind viele.
Den ersten, der sich vor allem aufdrängt — die unerhörte
Gegenwartsnähe dieses Buches, das aus einer in vielem dem
Heute ähnlichen Situation heraus entstand — wird der Leserwohl
schon nach dem Ueberfliegen einiger weniger Seiten erkennen;
diese unmittelbare, aufrüttelnde Aktualität, die sich in vielen
Teilen zu fast seherischem Blick steigert, wird ihn bis
zuletzt in wachsender Spannung halten. „A prophecy from the
past" betitelt sich daher mit Recht eine Ausgabe, die unlängst
von Constants Buch in New York erschien.

Es ist jedoch keineswegs diese handgreifliche Zeitnähe
allein, die die Bedeutung des Buches ausmacht, und diese sich
aufdrängende Aktualität war keineswegs der tiefere Anlass, eine
Uebertragung dieses Werkes zu versuchen, das bisher in
deutscher Sprache nie erschienen war. Die eigentliche Bedeutung
von Constants Werk liegt vielmehr darin, dass es über den
unmittelbaren historischen Anlass seiner Entstehung hinaus die
Grundcharaktere allen Willkürherrschens überhaupt erfasst und
dessen zeitlosen Typus herauslöst. Ausgehend vom Erleben
zweier Gewaltherrschaften — der Terreur der französischen
Revolution und der Despotie Napoleons — durchschaute Constant
mit unbeirrbarem Blick für das Gesetzmässige, das Werden,
den Aufstieg und unvermeidlichen Zusammenbruch jeder
ähnlichen Machtform, derart, dass sich seine Schilderung und

221



seine Erkenntnis ohne wesentliche Veränderung auf die
Gewaltherrschaften der verschiedensten Zeiten und Kulturen
anwenden lassen; dieselben Motive, die gleichen Begleiterscheinungen,

die gleichen Methoden der Machtergreifung, der
Machtbehauptung — und zuletzt der gleiche, unausweichliche Sturz.

Unsere Zeit ist Zeuge ähnlicher Vorgänge wie damals.
Doch obwohl diese Vorgänge sich heute noch gigantischer,
in noch ausgeprägteren Formen abspielen, haben sie bisher
kein Werk hervorgebracht, das sich an Gültigkeit der Erkenntnis,

an Ueberlegenheit des Standpunktes mit demjenigen
Constants messen könnte. Was z. B. von Emigrantenseite (Constant

war Emigrant) an Auseinandersetzungen mit den heuti-
tigen Formen von Diktatur und Gewalt erschien, bleibt entweder
am personellen oder anekdotisch-äusserlichen haften, oder gibt
nur einen einzelnen Teilausschnitt, oder aber es fusst auf
einseitiger Deutung, die mit einer Formel einem so vielgestaltigen
Geschehen gerecht werden möchte (wie etwa Rauschnings
„Revolution des Nihilismus"). Zu einer grundhaften Analyse des
Wesens der Gewalt und der ihr innewohnenden Zwangsläufigkeiten

dringt kaum eine vor. Dabei sind, wie erwähnt,, die
heutigen Gewaltformen, sei es die der Einzeldiktatur, sei es
die des Kollektivterrors, wesentlich plastischer ausgebildet als
die der „terreur" und Napoleons. Die Erklärung dafür,, dass
Constant dennoch tiefer und wesentlicher gesehen hat, dass
er weit klarer als die meisten Heutigen die gültigen Gesetze
erfasste, müssen wir zweifellos, von seiner persönlichen
Begabung abgesehen, in der Art seiner Freiheitsidee suchen. Diese
gründete entschiedener als die der Modernen in einer religiösen
und ethischen Zielgebung und verlieh damit ihrem Verteidiger
eine intuitive Sicherheit und einen inneren Sinn für das Wesen
von Recht und Gewalt, den eine flachere und trotz aller
historischen Schulung nicht klarer sehende Seelenhaltung nicht mehr
besitzt.

Nicht als trüge sein Werk nicht auch die Spuren seiner
Epoche. Diese wirken jedoch eher wie eine leichte Patina,
die den Hauptlinien und dem Umriss nur noch mehr Relief
verleihen.

So erhebt sich diese politische Kampfschrift auf die Höhe
einer sozialpsychologischen Untersuchung, die über ihren
polemischen Zweck hinaus wie ein grosszügiger Entwurf zu einer
Soziologie der Gewalt anmutet. Hier werden die ewigen
Gesetze politischer Machtanmassung und Machtauflösung sichtbar,

die jeder Gewaltart eignen: der Diktatur des Pöbels wie
der Despotie einer kleinen Gruppe oder dem Terror eines
Einzigen.

Darum gehört Constants Schrift, über ihre zeitbedingte Ak-

222



tualität hinaus, die wir heute natürlich besonders empfinden,
um ihrer gültigen Erkenntnisse willen wie auch ihrer Form
halber in die Reihe der bleibenden Werke der politischen
Literatur. Sie ist heute so aktuell wie vor hundert oder vor
fünfzig Jahren, und sie wird es sein, solange es auf Erden
Gewalt gibt: denn sie spricht darüber zeitlose Wahrheit, gültige
Erkenntnis aus.

Zugleich erschien es als Einlösung einer Ehrenschuld, die
wir einem der bedeutendsten politischen Schriftsteller unseres
Landes gegenüber haben, sein politisches Meisterwerk dem
deutschen Sprachkreis zu erschliessen, nachdem das beste seines

dichterischen Schaffens, „Adolphe" seit langem in den
geistigen Besitz auch des deutschen Kulturbereichs eingegangen
ist.

Es kommen aber noch weitere Gründe hinzu: Constants
Werk ist die Frucht eines Liberalismus, der sich von (den
späteren, flacheren Entwicklungsformen wesentlich unterscheidet.
Sein Kampf für die Freiheit entspringt vor allem einem starken
religiösen und ethischen Bewusstsein. Nicht umsonst hat
Constant fast vier Jahrzehnte hindurch an einem grossen Werke
über die Religion gearbeitet. Hier ist die Freiheit weder zum
Selbstzweck verengt, noch zum Werkzeug materieller
Machtinteressen und zum Manchestertum herabgesunken. Deshalb
gerade steht uns Constant heute wieder nahe, nachdem wir an
uns selbst erleben, wohin eine in materialistischem Egoismus
gründende „Freiheitsliebe" führt, der kein inneres Gesetz Grenze
und Mass zuweist. Dass ein Liberalismus ohne sittliche
Gemeinschaftsverantwortung und ohne religiöse Grundlage sich
selbst zerstören und, zur Anarchie geworden, sich in sein
Gegenteil, in hemmungslosen Despotismus verkehren muss, das
hat Constant eindringlich aufgezeigt.

Die Neudrucke, die in diesem Jahrhundert in französischer
Sprache erschienen, enthalten leider immer nur den ersten Teil,
über den Geist der Eroberung. So fehlt auch .der unlängst
herausgegebenen französischen Ausgabe (in einem Neuenburger
Verlag) der wichtige Teil über die Usurpation und der Nachtrag

der vierten Auflage. In diesen Ausführungen ist Constant
aber nicht weniger aktuell und grundsätzlich als im ersten Teil.
Er befasst sich darin ausser mit so brennenden Fragen wie
dem Einfluss der Willkürherrschaft auf das kulturelle und
religiöse Leben und mit abschliessenden Erkenntnissen über
das notwendige Versagen jeder Form der Despotie eingehend
auch mit den Grundlagen der rechtmässigen Macht, der
Legitimität. Heute, da auch unser Land genötigt ist, durch
Notverordnungen und ausserordentliche Vollmachten sich einen Weg
ausserhalb der Verfassung zu suchen, gewinnen Constants

223



Ideen über die Legitimität eine besonders zeitnahe Bedeutung.
Die Wirkung von Ferreros letztem Buche „Pouvoir", das in
seiner Idee der Legitimität als dem Schutzgeist der Civitas
ganz und gar auf Constants Oedanken aufbaut, beweist es

(vergl. z. B. die Rede von Bundesrichter Huber über
„Verfassung und Notrecht" in Bern). Darum ist zu hoffen, dass
endlich auch eine vollständige französische Ausgabe dieses
Werkes mit den Nachträgen erscheint.

Fügen wir zu diesen inhaltlichen Gründen, die die Herausgabe

und Uebersetzung des Gesamtwerkes nahelegten, noch
den faszinierenden Glanz, die Schärfe und die federnde Kraft
seines immer lebendigen, rasch bewegten Stils, der die Lektüre
des Originals zu einem künstlerischen Genuss macht und wovon

die Uebersetzung freilich nur einen bescheidenen Nachglanz
wagen kann: so mögen damit einige der Ueberlegungen
genannt sein, die den Herausgeber drängten, eine vollständige
deutsche Ausgabe dieses Werkes zu versuchen.

Es sieht nicht danach aus, als ob die Gedanken Constants
über die Gewalt so bald ihre Zeitgemässheit einbüssen würden.
Vielmehr ist allen Friedenshoffnungen zum Trotz zu vermuten,
dass sie noch auf Generationen hinaus ihre Geltung bewahren.
Mögen sie in Zukunft nicht nur als nachträgliche Bestätigung,
sondern als stets gegenwärtige, hoffentlich dann rechtzeitig
beherzigte Warnung eine heilsame Funktion erfüllen und
der Vergesslichkeit der Menschen (sie wird auch nach diesem
Kriege trotz allem wieder für Blindheit sorgen) mahnend zu
Hilfe kommen. Darum wäre es vielleicht nicht so abwegig, wenn
in Zukunft dieses Buch in das klassische Gepäck all derer
eingefügt würde, die sich als Politiker, Publizisten und
Erzieher mit den Aufgaben des Staats- und Freiheitsschutzes und
mit der Vorbereitung junger Staatsmänner zu befassen haben.

224



Napoleon und die Anmassung der Macht

Wir lassen hier aus der von Hans Zbinden vorbildlich übersetzten und
eingeleiteten Ausgabe von Constants Meisterwerk, die bei Herbert Lang <£ Cie.,
Bern, unter dem Titel »Ueber die Gewalt« erschienen ist, einen Teil des
Nachtrages zur vierten Auflage folgen. Dieser Nachtrag ist 1814, im Jahre von
Napoleons Sturz, geschrieben worden Red.

Ich bestreite nicht, dass es für den Zuschauer schwierig ist,
zu entscheiden, wann ein Volkswille besteht und wann

nicht; und deshalb misstraue ich stets den Männern, die sich
in Revolutionen an die Spitze der Völker stellen; deshalb
flössen mir neue Dynastien ein ungünstiges und fast
unüberwindliches Vorurteil ein; aber die Schwierigkeit, die Wahrheit

herauszufinden, ändert an der Wahrheit selbst nichts. Wird
ein Volk gezwungen, einen Willen zu heucheln, den es nicht
hegt, so weiss es sehr wohl, dass es kein wirklicher Wille
ist. Zwingt ein Mann das Volk zur Kundgebung eines
Gefühls, das seinen wahrhaft empfundenen Gefühlen entgegengesetzt

ist, so gibt sich dieser Mann über die Aufrichtigkeit der
befohlenen Kundgebung keiner Täuschung hin. Ein Volk weiss
also, wann es von einem Usurpator regiert wird; eine
Regierung weiss, wann sie sich ihre Macht unrechtmässig ange-
masst hat. Dieses Bewusstsein nun, das die angemasste
Staatsgewalt von sich selber hat und das sie bei jenen, die ihr
gehorchen, vorfindet, dieses Bewusstsein, sage ich, gibt ihr
das Gepräge und ruft die Folgen hervor, die ich beschrieben
habe.

Die, mit denen ich mich jetzt auseinandersetze, müssen
zugeben, dass wir im Grunde gleicher Ansicht sind. Ich lasse
zwei Arten von Rechtmässigkeit gelten: die eine, die aus freier
Wahl hervorgeht, ist eine ausdrückliche, die andere, die auf
Erblichkeit beruht, ist eine stillschweigende; und, füge ich
bei, die Erblichkeit ist rechtmässig, weil sie durch die Gewohnheiten,

die sie erzeugt, und die Vorteile, die sie verschafft,
zum Volkswillen wird. Ich erörtere übrigens diese Fragen
nicht gerne, wie ich anderswo sagte; wenn sie überflüssig
sind, sind sie gefährlich, und wenn es nötig ist, sie zu
behandeln, werden sie hinreichend klar. Anderseits aber ist es
etwas unvorsichtig, Systeme darzustellen, die der Fortschritt
der Aufklärung hinfällig gemacht hat.

Die Publizisten könnten gerade aus dem Beispiel des
Buonaparte lernen, dessen Geschichte noch allzu neu ist, als dass
ihre Lehren schon vergeblich wären. Keiner hat mehr als dieser

Mann daran gearbeitet, das Dogma vom Gottesgnadentum
wieder aufleben zu lassen. Er hat sich vom Haupt der Kirche

225



salben lassen; seinen Thron umgab der ganze religiöse Pomp.
In seiner Krönung schien etwas Uebernatürliches zu sein; alle
Sophismen des Geistes stellten sich in seinen Dienst, vom
Katechismus bis zu den Akademiereden. Die Schriften Tausender

von Schriftstellern strotzten von Ausführungen voll naiver
Unterwürfigkeit über die Pflichten des blinden Gehorsams und
das Geheimnis der Herrschaftsgewalt; was war das Ergebnis
all dieser Bemühungen? Die Entscheidungsstunde ist gekommen;

und aus diesem seit zwölf Jahren vereidigten und
abgerichteten Volke erhob sich keine einzige Stimme, um an ein
politisches Glaubensbekenntnis zu erinnern, das durch so viele,
unermüdliche Redner erläutert und ausgesponnen, einer gelehrigen

Jugend eingeflösst und tausend Male von einem riesigen
Volk mit allem Schein von Begeisterung beschworen war. Die
Gründe nämlich, auf die dieses Glaubensbekenntnis sich stützt,
beweisen entweder zu viel oder nichts. Sie beweisen zu viel,
wenn man sie ganz streng nimmt, denn durch sie wird die
Rechtmässigkeit einer jeden Familie aufgehoben, die auf
Kosten einer anderen den Thron errungen hat; sie beweisen
nichts, wenn man sie von den Umständen abhängig macht, denn
dann ist die Quelle der Rechtmässigkeit keine andere als die
Gewalt, und diese gehört dem, der sie ergreift. Was braucht
es schliesslich solcher Gründe bei einem Volk, von dem keiner
nicht aufrichtig wünschte, sich einer weisen Freiheit unter
einer hohen Dynastie zu erfreuen, die Ruhe und ersehnten
Schutz gegen alle neue Unruhe gewährleistet?

Von den beiden Arten der Rechtmässigkeit, die ich gelten
lasse, ist die auf Wahl gegründete theoretisch anziehender;
doch hat sie den Nachteil, dass sie nachgemacht werden kann;
sie ward es in England durch Cromwell, in Frankreich durch
Buonaparte.

Man wird mir nicht vorwerfen, dass ich den entschuldigen
wolle, den anzuerkennen ich mich stets geweigert habe. Aber
schreibt man seine Unternehmungen, Verbrechen und seinen
Sturz nur einer ihm allein eigenen Verderbtheit oder Tollheit
zu, so täuscht man sich, wie ich glaube. Es scheint mir im
Gegenteil, dass er sich gewaltig verändert hat, einmal durch
seine Stellung als Usurpator, und zum andern durch den Geist
des Jahrhunderts. Seinem Wesen gemäss wurde er sogar durch
diese beiden Einflüsse stärker gewandelt, als irgend ein
anderer. Was ihn kennzeichnete, war das Fehlen jeglichen
sittlichen Empfindens, d. h. jeden Mitgefühls, jeder menschlichen
Regung. Er war die menschgewordene Berechnung; wenn diese
Berechnung verheerend seltsame Ergebnisse gezeitigt hat, so
deshalb weil sie von zwei einander entgegengerichteten,
unversöhnlichen Gegebenheiten ausging; der Machtanmassung,

226



die ihn zum Despotismus zwang, und einer Kulturstufe, die
den Despotismus unmöglich machte. Daher die Widersprüche,
das Unzusammenhängende, die zwiespältige und krampfhafte
Bewegung, die man fälschlich als nur ihm eigene Seltsamkeiten

ansieht.
Charaktere wie Philopemen, Washington, Kosciusko hätten

nie diesen Weg beschritten, nie die gleichen Frevel begangen.
Denn Philopemen, Washington, Kosciusko wären keine
Usurpatoren geworden. Aber das sind auch äusserst seltene
Charaktere; es sind Ausnahmen.

Sicherlich ist Buonaparte tausendmal schuldiger als jene
barbarischen Eroberer, die als Herrscher über Barbaren nicht
im Widerspruch zu ihrem Jahrhundert standen. Er hat die
Barbarei frei gewählt, er hat sie willentlich vorgezogen. Von
Leuchten umgeben, wollte er wieder die Nacht herbeiführen.
Er wollte ein sanftes und gesittetes Volk in gierige und wilde
Nomaden verwandeln; und sein Verbrechen, besteht in dieser
vorbedachten Absicht, in dieser hartnäckigen Anstrengung, uns
das Erbe aller erleuchteten Geschlechter, die uns auf Erden
vorangegangen, zu rauben. Aber warum haben wir ihn ermächtigt,
einen solchen Gedanken zu fassen?

Als er, ein einsamer Ankömmling, bis zum Alter von
vierundzwanzig Jahren mittellos und unbekannt, mit gierigen Blik-
ken um sich schaute, warum zeigten wir ihm ein Land, in dem
jegliche religiöse Idee Gegenstand des' Spottes war? Als er
dem lauschte, was in unseren Kreisen gelehrt wurde, warum
sagten ernste Denker, der Mensch gehorche nur seinem Eigennutz?

Wenn er leicht herausgefunden hat, dass alle feinen
Deutungen, mit denen man nach Verkündung eines Grundsatzes

dessen Folgerungen zu umgehen sucht, illusorisch sind,
so war es eben, weil sein Instinkt sicher, sein Blick rasch war.
Da ich ihm nie Tugenden zuschrieb, die er nicht besass,
brauche ich ihm nicht die Eigenschaften abzusprechen, die
er hatte. Regt sich im Menschenherzen nur Eigennutz, so braucht
die Tyrannei es nur zu erschrecken oder zu verführen, um es
zu beherrschen. Regt sich im Menschenherzen nur Eigennutz,
so stimmt es nicht, dass Sittlichkeit, d. h. Erhebung, Adel,
Widerstand gegen Unrecht mit dem wohlverstandenen Interesse
übereinstimmen. In diesem Fall besteht das wohlverstandene
Interesse, angesichts der Gewissheit des Todes, in nichts
anderem als im Lebensgenuss und, angesichts der Möglichkeit
eines mehr oder minder langen Lebens, in jener Vorsicht,
die die Dauer des Lebensgenusses verbürgt. Und endlich, als
er inmitten des zerrissenen, von Leid und Klagen müde gewordenen

Frankreich, das nur nach einem Führer verlangte, sich
ihm als Führer anerbot, warum beeilte sich die Menge, von

227



ihm die Sklaverei zu erbitten? Gefällt sich die Menge darin,
Geschmack für die Knechtschaft zu bekunden, so wäre sie
reichlich anspruchsvoll, zu verlangen, dass ihr Herr sich
darauf versteife, ihr die Freiheit zu geben.

Ich weiss, das Volk verleumdete sich selbst oder liess sich
durcli treulose Wortführer verleumden. Trotz der elenden
Aufdringlichkeit, mit der man den Unglauben nachäffte, war nicht
alles religiöse Gefühl zerstört. Ungeachtet des selbstgefälligen
Bekenntnisses zur Selbstsucht herrschte die Selbstsucht nicht
ausschliesslich; und welche Beifallsrufe immer die Luft
erzittern machten, das Volk wünschte die Knechtschaft nicht;
aber Buonaparte konnte nicht anders als der Täuschung
erliegen, er, dessen Verstand nicht durch das Gefühl erleuchtet
und dessen Seele nicht empfänglich war für die Regungen
einer hochherzigen Inkonsequenz. Er hat Frankreich nach dessen

Worten beurteilt, die Welt nach dem Bild, das er sich von
Frankreich machte. Da die sofortige Anmassung der Gewalt
ihm leicht glückte, glaubte er, sie könne von Bestand sein,
und Usurpator geworden tat er das, wozu in unserem Jahrhundert

die Machtanmassung jeden Usurpator verurteilt.
Es galt im Innerin jegliches Geistesleben zu ersticken; er

hat die Diskussion verbannt und die Pressefreiheit aufgehoben.
Die Nation konnte über dieses Schweigen betroffen sein;

er sorgte für erzwungenen oder bezahlten Beifall, den man
als Stimme des Volkes ausgab.

Wäre Frankreich im Frieden geblieben, so hätten die ruhigen

Bürger, die untätigen Krieger den Despoten beobachtet,
sie hätten über ihn geurteilt, hätten sich ihre Urteile mitgeteilt.

Die Wahrheit wäre von Mund zu Mund gegangen. Ihrem
Einfluss hätte die unrechtmässige Macht nicht lange
widerstanden. Buonaparte war also genötigt, die öffentliche
Aufmerksamkeit durch kriegerische Unternehmungen abzulenken.
Der Krieg warf den noch kraftvollen Teil der Franzosen an
ferne Küsten. Er rechtfertigte die Quälereien der Polizei
gegenüber dem furchtsamen Teil, den er nicht hinausjagen
konnte. Er schlug die Geister mit Schrecken und liess ihnen
im Geheimen eine gewisse Hoffnung, der Zufall werde die
Erlösung bringen, eine Hoffnung, die der Furcht angenehm
und der Trägheit bequem ist. Wie oft hörte ich Männer, die
man zum Widerstand gegen die Tyrannei aufforderte, diesen
in Kriegszeiten auf den Frieden, in Friedenszeiten auf den Krieg
verschieben.

Ich habe also recht gehabt, zu sagen, dass ein Usurpator
nur in ununterbrochenen Kriegen sein Heil suchen kann; man
erwidert mir: wenn aber Buonaparte friedliebend gewesen wäre?
Wäre er friedliebend gewesen, so hätte er sich nicht zwölf

228



Jahre lang gehalten; der Friede hätte die Verbindungen
zwischen den verschiedenen europäischen Ländern wiederhergestellt.

Diese Verbindungen hätten dem Denken Wirkungsmöglichkeiten

zurückzugeben. Im Ausland gedruckte Werke wären
heimlich eingeführt worden. Die Franzosen hätten bemerkt, dass
die Mehrheit in Europa ihnen nicht zustimmt; das Ansehen
hätte sich nicht aufrechterhalten lassen. Buonaparte hat diese
Wahrheit so gut gefühlt, dass er mit den Engländern brach,
um die englischen Zeitungen fernzuhalten. Das war noch nicht
genug. Solange ein einziges Gebiet frei blieb, war Buonaparte
nicht in Sicherheit. Der Handel, der unternehmend, gewandt,
unsichtbar, unermüdlich alle Entfernungen überwindet und sich
auf hundert Umwegen einschleicht, hätte früher oder später
die Feinde, deren Ausweisung so notwendig war, in das Reich
zurückgebracht. Das führte zur Kontinentalsperre und zum Krieg
mit Russland.

Und beachtet, wie sehr es stimmt, dass in unserem Zeitalter

dieser Zwang zum Krieg für die Erhaltung der ange-
massten Macht unvermeidlich ist. Anderthalb Jahrhunderte
früher hatte er für Cromwell nicht bestanden. Die Verbindungen
der Völker untereinander waren weder so zahlreich noch so
bequem. Die ausländische Literatur war den Engländern
beinahe unbekannt. Die gegen ihren Usurpator gerichteten Schriften

waren in lateinischer Sprache verfasst. Es gab keine
Zeitung, die von draussen hereinkommend ihm Schläge versetzte,
die durch ständige Wiederholung mit jedem Tage gefährlicher
wurden. Cromwell war nicht zum Krieg gezwungen, um zu
verhindern, dass der Hass der Franzosen gegen Buonaparte
geschehen wäre, hätte dieser sie nicht von der übrigen Welt
abgeschnitten; Buonaparte bedurfte überall des Krieges, um
aus seinen Sklaven .,Semotos penitus orbe Gallos"1) zu machen.

Wollte ich alle Taten Buonapartes untersuchen, könnte ich
für alle Punkte einen ähnlichen Beweis führen. Mehrere seiner

Anschläge erscheinen uns sinnlos; aber das Misstrauen
gehört zur Machtanmassung und die Verbrechen, die an sich
unnütz sein mögen, werden ihr dadurch wesensnotwendig.
Weder die lärmende Zustimmung, noch die schweigende
Unterwerfung konnten Buonaparte beruhigen, und die abscheulichste

seiner Taten wurde begangen, als er eine masslose
Sicherheit dadurch zu finden glaubte, dass er seine Werkzeuge
zu Mittätern eines grossen Verbrechens machte.

Was ich für die Mittel der Machtanmassung sage, gilt auch
für deren Sturz; ich hatte behauptet, dass sie durch die
unvermeidliche Wirkung der Kriege, zu denen sie genötigt ist,
fallen muss. Man hat mir eingewendet, dass Buonaparte, hätte

') Weit vom Landesinnern abgesonderte Gallier.

229



er nicht diesen oder jenen militärischen Fehler begangen, nicht
gestürzt worden wäre. Dieses Mal nicht, dafür aber ein anderes
Mal; heute nicht, aber morgen. Es liegt in der Natur eines
Spielers, dass er, der jeden Tag einen neuen Einsatz wagt,
eines Tages den macht, der ihn zugrunderichtet.

Es scheint mir, dass ich keineswegs einen Sonderfall
verallgemeinert habe. Nur habe ich mich nicht einer Logik
bedient, laut welcher alle allgemeinen Ideen verbannt wären;
denn immer lassen sich andere Umstände als die gewesenen
ausdenken und die Gesetze der Natur in Zufälle umdeuten.
Ich halte es offen gestanden für wichtiger, zu zeigen, dass die
durch Buonaparte Frankreich zugefügten Uebel davon herrühren,

dass dessen Macht zur unrechtmässigen, angemassten
Gewalt ausgeartet war, um damit diese Machtanmassung als solche

zu brandmarken, statt einen Einzelmenschen als Sonderwesen

hinzustellen, das zum Bösen geboren, sich ohne Not und
ohne Nutzen dem Verbrechen ergibt. Jene Betrachtungsweise
gibt uns grosse Lehren für die Zukunft; diese verwandelt die
Geschichte in eine unfruchtbare Studie zusammenhangloser
Erscheinungen, in eine Aufzählung von Wirkungen ohne
Ursachen.

230


	Benjamin Constants Schrift "Ueber die Gewalt"

