
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 3

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mit der Philosophie der Freiheit haben wir die praktischen

Probleme, die die Zukunft uns stellt, nicht gelöst.
Keine Erkenntnis entbindet uns davon, die einzelnen Fragen
des praktischen Lebens praktisch zu lösen; wir sind aber mit
Croce überzeugt, dass die Philosophie der Freiheit eine der
weltanschaulichen Grundlagen der Neuordnung der Zukunft
bilden muss.

KLEINE RUNDSCHAU
Sizilianisches

„Ein schwermütiges Volk sind wir... Immer erhoffen wir etwas
Besseres, und immer verzweifeln wir daran es zu erlangen... Immer
sind wir ohne Trost; immer niedergedrückt... Und immer mit der
Versuchung im Leib uns das Leben zu nehmen; immer bereit, alle
mit einander, schwarz zu sehen."

Diese Worte legt ein Sizilianer, Elio Vittorini, einem seiner Landsleute

in den Mund. Was bleibt da von dem sorglosen, heiteren
Charakter, den man im Norden so oft dem Südländer andichtet? Aber
der Süden hat zwei Gesichter. Wohl ist der Himmelsstrich milder,
wohl bringt die Erde williger als im Norden ihre Früchte dar. Aber
neben den reichen Ebenen gibt es karges Bergland, felsige Küsten und
werte, menschenleere Prärie. Die Schwermut nördlicher Winter hat mancher

Dichter besungen, aber vom Leben in einem verschneiten Bergnest

des Südens, von der niederdrückenden Gleichförmigkeit einer
bene, in der sjc]-, peId an Baumreihe und Feld an Baumreihe schliesst,

so weit das Auge reicht, von diesen Dingen hat man kaum etwas
vernommen — und sicherlich nicht durch einen Nordländer.

Irgendwo in der Mitte, zwischen Nord und Süd, scheinen
Landschaft und Klima auf den Menschen ausgleichend zu wirken. Je weiter
man aber nach Süden gerät, desto mehr Züge entdeckt man, die einen
wieder an den Norden gemahnen. Wer sich im Frühling den steinigen

Küsten Griechenlands nähert, könnte meinen, er habe die Schnee-
gipfel, Inseln und Buchten Skandinaviens vor sich. Und bald darauf
brennt eine mitleidlose Sonne hernieder, die einen daran erinnert, wo
man ist.

Versteht man nun, welch widerspruchsvollen Einflüssen ein Sizili-
an.er ausgesetzt ist und welche Spannungen diese in ihm erzeugen
müssen? Widerspruchsvoll ist auch seine Herkunft. Sie wirkt noch

191



unter der Oberfläche romanischer Sprache und Kultur fort. Sizilien
ist nicht weit von Afrika entfernt, und aussereuropäische Völker haben

hier jahrhundertelang geherrscht: die handeltreibenden Phönizier, später,

im Mittelalter, die kriegerischen Araber, und etwas von der schweigsamen

Würde der Wüstensöhne hat sich den Bewohnern der Insel

mitgeteilt. Die begabten und geistig regsamen Griechen wiederum
haben die wichtigsten Städte (mit Ausnahme von Palermo) gegründet,
und ihre Sprache, ihre Gesittung haben auch nach dem Verlust der
politischen Macht bis ins Mittelalter hinein fortgewirkt. Die Herrschaft
eines anderen lateinischen — aber doch verschieden gearteten — Volkes,
der Spanier, mag die Struktur der Gesellschaft bestimmt haben, jene
streng nach Ständen aufgeteilte Ordnung, in welcher der grundbesitzende

Adel bis in die allerneuste Zeit hinein dominierte.

Und daneben dringen in das wechselvolle Getriebe der Städte
ununterbrochen jene Menschen ein, die in steinerner Gleichförmigkeit
die Ueberlieferungen von Jahrtausenden bewahren, über die Kriege,
Religionen, Neuerungen hinwegfluten, ohne den Kern zu verletzen —
es sind die Bauern, die Hirten und Fischer.

Kein Wunder also, wenn sich die Bewohner der Insel von ihren
Nachbarn verschieden fühlen, selbst von den stammverwandten
Süditalienern, und dass sich dieses Bewusstsein in einer eigenwilligen
Literatur äussert, merkwürdigerweise gerade nachdem die äusseren
Schranken zum übrigen Italien gefallen sind, seit dem Ende des letzten
Jahrhunderts also. Das soll nun nicht etwa heissen, dass Sizilien
ein abgeschlossenes Gebiet im Reich der italienischen Literatur darstelle,
oder dass so etwas wie eine ausgeklügelte Heimatkunst entstanden sei,
volkstümelnd und biedermännisch und auf einen lokalen Leserkreis
abgestimmt. Zu viel hat sich zudem in diesen letzten Jahrzehnten
ereignet, zu viele Stile sind entstanden und vergangen, als dass man
ohne weiteres einen Schriftsteller der achtziger Jahre mit einem
zeitgenössischen vergleichen dürfte.

Nein, will man die Eigenart dieser Künstler beleuchten, so bleibt
nicht viel anderes übrig als festzustellen, dass sie — Sizilianer sind.
„Ein schwermütiges Volk sind wir..." Erinnert man sich noch? Was
Vittorini da, in überspitzter Form sicherlich, gesagt hat, mag einen
Kern Wahrheit enthalten. Denn in den Werken der Sizilianer nehmen
die düsteren Seiten des Lebens einen breiten Raum ein. Bald erscheinen
diese im feierlichen Ernst der klassischen Tragödie, bald philosophisch
verklärt, bald im Gewand grimmigen Humors. Die Extreme bedingen
ja einander wie die Arme einer Waage, und so kann man nicht
die Schwermut der sizilianischen Dichter erwähnen, ohne von ihrem
Witz zu reden, nicht ihre mitleidlose Realistik dartun, ohne ihren
Hang zum Phantasieren und Experimentieren zu beleuchten. Doch solche

Spannungen — mögen sie auch bei den Sizilianern besonders
ausgeprägt sein —, finden wir sie nicht auch bei Künstlern anderer Länder?
Muss man durchaus trennen, vereinigen, klassifizieren? Ist es nicht

192



besser feststellen zu dürfen, dass die Insel in kurzer Zeit eine Reibe
von Talenten hervorgebracht hat, die sich eben nicht auf einen
Nenner bringen lassen?

Da ist die Geschichte einer Fischerfamilie, „1 Malavoglia" von
Giovanni Verga (1840—1022): Sie gehören zu den Wohlhabenden des
Ortes, diese Malavoglia, nennen sie doch ein Haus und eine Barke
ihr eigen. Doch ein Unglück nach dem anderen bricht über sie herein,
und einer nach dem anderen geht unter, verkommt... Aber einige
besitzen die Kraft durchzuhalten, bis der Sturm sich legt und eine
bessere Zukunft herandämmert. Die Geschichte spielt in den achtziger
Jahren, die handelnden Personen sind Bewohner eines Fischerdorfes
bei Catania — und doch ist es der Bann einer griechischen Tragödie,
unter dem der Leser steht. Wie viele krampfhaften Versuche wurden
und werden gemacht, im Geiste der Antike etwas Neues zu schaffen,
und mit welcher Selbstverständlichkeit ist das Verga gelungen,
vielleicht ganz unabsichtlich, weil diese sizilianischen Fischer den
Gestalten der klassischen Tragödie ähnlich sind und sich daher mit dem
Schicksal so auseinandersetzen müssen wie jene Könige und Heroen.
Oder sind die Schönheiten der Tragödie auch nicht an Ort und Zeit
gebunden? Erleben wir die erhabene Unerbittlichkeit des Schicksals
nicht ebenso gut unter den Bewohnern einer amerikanischen Farm,
wie sie uns Steinbeck in seinem Buch „Of Mice and Men" geschildert
hat?

Von einem klassizistischen Gewände hängt diese Wirkung jedenfalls

nicht ab. So wird uns die Geschichte der Malavoglia in der Form
eines Dorfromans berichtet. Und sie ist eine der ganz wenigen
Erzählungen dieser Gattung, die — überzeugt. Denn da die meisten
Schriftsteller Städter sind, so beschreiben sie das Dorf wie ein fremdes
Land. Solche Beschreibungen können sehr schön sein, aber für
denjenigen, der das fremde Land, oder in diesem Fall das Leben auf

em Dorfe, gut kennt, sind sie oft unbefriedigend, weil der Fremde
e,c t oberflächlich oder unter dem Banne romantischer Wunschträume

ei L Und wie langweilig sind anderseits viele jener „Bodenständigen",
le se'Lstgefällig ihre provinziellen Belanglosigkeiten auswalzen! Aber
as Leben der Bauern, der Hirten und Fischer ist hart und eintönig,

schwierig jS{ eg> jjg poes;e dieses spröden Stoffes zu entdecken,
schwieriger nocj1 sie wjederzugeben. Aber Verga ist die Aufgabe
gelungen.

Eine Art Gegenstück zu den „Malavoglia" ist der Roman „I Vicerè"
(Die Vice-Könige) von Federico De Roberto (1861—1927). De Robertos

\atei war zwar Neapolitaner, und er ist in Neapel geboren. Aber
er_ hatte eine Siziljanerin zur Mutter, verbrachte einen grossen Teil
seines Lebens jn Catania, war ein vortrefflicher Kenner und Schilerer

der dortigen Verhältnisse und wird daher allgemein zu den
sizilianischen Erzählern gerechnet. War der Schauplatz der „Malavoglia"
ein Fischerdorf, so werden wir nun in das Leben der Stadt Catania

193



eingeführt, hörten wir dort vom Schicksal einer Familie aus dem Volk,
so werden uns jetzt die Kämpfe und Leidenschaften des ersten
Adelsgeschlechts jener Gegend in einer Art Kolossalgemälde vorgeführt, auf
dessen Hintergrund sich die Wirren der vierziger Jahre, die
Vereinigung und Konsolidierung Italiens abzeichnen. Bewunderten wir Ver-
ga's Kargheit der Mittel und seinen tiefen Ernst, so entzückt uns
De Roberto mit einer Fülle von Einzelheiten, mit seiner raffinierten
Psychologie und seinem feinen, Urbanen Witz.

Diese Uzedas waren einst die Statthalter der spanischen Könige,
und so tragen sie noch den Uebernamen ,,I Vicerè". Doch was der
Autor mit diesem Buchtitel — und dem Roman überhaupt, — bezweckt,
erfährt der Leser erst am Schluss, in einem meisterhaften Gespräch
zwischen dem jungen, soeben zum Deputierten ins Parlament gewählten
Familienoberhaupt und der alten, streng bourbonisch gesinnten Tante, die ihm,
als er noch ein Kind war, die Taten der Uzedas aus einer mittelalterlichen
Chronik vorlas und nun behauptet, die Familie sei im Verfall. Da
antwortet er: „Ich würde Eure Exzellenz" — so reden diese sizilianischen
Adligen ihre älteren Verwandten an — „Ich würde Eure Exzellenz sehr

belustigen, wenn ich Ihnen die ganze zeitgenössische Chronik im Stile
der alten Autoren aufschriebe: Eure Exzellenz würde sofort erkennen,
dass Ihr Urteil nicht richtig ist. Nein, unser Stamm ist nicht
entartet; er ist sich immer gleich."

Ja, mit Verschlagenheit und Zähigkeit, oft auch mit Niedertracht,
sucht jedes der zahlreichen Familienglieder seinen Willen durchzusetzen,

und am heftigsten gegen die eigenen Verwandten. Bald geht
es um eine Heirat, bald um die Politik oder um eine Stellung,
meistens aber um Geld. Die Fronten, die Koalitionen wechseln beständig.
Und doch kommt man ohne einander nicht aus, und wäre es auch

nur um sich zu streiten. Anderseits vergisst man nie, dass man die
vornehmste Familie der Stadt ist und die mächtigste bleiben muss. Auch der
junge Fürst, der sich als Kandidat fürs Parlament demokratisch gebärden muss,
vergisst das nicht, wenn er auch, feiner, aufgeklärter als die Verwandtschaft,
manche Eigenheiten und Schwächen seiner Familie durchschaut. Aber solche
Instinkte sitzen zu tief: Auch er kann nicht anders handeln als Uzeda. Ein

gutes Stück derber Vitalität und Bauernschlauheit steckt in diesen
Gestalten, die sich wahrhaftig nicht durch Bildung oder hohe Gesinnung
auszeichnen, und darum kann man ihnen nicht recht böse sein, dem

habgierigen Vater, dem jesuitischen Prior und seinem streitsüchtigen
Oheim, dem Mönch, den überspannten jungen Frauen und jener alten
Zia Ferdinanda, die durch Wuchergeschäfte reich geworden ist.

Unsere Betrachtungen, die keinen Anspruch auf Systematik oder
Vollständigkeit erheben, sondern nur Beispiele bringen sollen, führen
uns nun weiter zu einem ganz anders gearteten Schriftsteller, Luigi
Pirandello (1867—1936). Wenige ausserhalb Italiens kennen seine
Novellen. Denn er ist durch seine Dramen berühmt geworden.
Aber er war Lyriker und besonders Erzähler, ehe er sich — mit mehr

194



als fünfzig Jahren — die Theater der ganzien Welt eroberte. Wer
seine „Novelle per um Anno" aufschlägt — die Sammlung heisst so,
weil sie 364 Erzählungen enthält —, wird den Dichter von einer neuen
Seite kennen lernen. Denn die meisten sind in seiner Jugend
geschrieben, ehe er von den zwanzig Jahren, die er mit seiner
geisteskranken Gattin verbrachte, gezeichnet war, ehe das Problem der
Spaltung, der Relativität der Persönlichkeit sein Schaffen beherrschte, ehe

er zu jenem Zauberer wurde, der uns mit seinen geistreichen Dialogen,
seinen bizarren Einfällen, seinen ungewöhnlichen Gestalten behext, uns
aber auch oft unbefriedigt entlässt, weil uns manches müssiges,
abstraktes Spiel des Verstandes scheint, was für ihn bittere Notwendigkeit

des Alltags war. Denn das hat Nardelli in einer vortrefflichen
Biographie1) nachgewiesen: Kunst und Leben waren bei wenigen Dichtern

unserer Tage so eng verbunden wie bei Pirandello.
Gehören also die meisten Novellen einem anderen Lebensabschnitt

des Dichters an als die Dramen, so tragen sie doch die Merkmale
seiner Kunst. Auch hier das Bizarre, das Grausige, der Wahnsinn:
aber zur gleichen Zeit ein stiller Humor, die Freude am Leben, und
Gemüt; das Werk eines Mannes, dem nichts Menschliches fremd ist.
Der Schauplatz : Die Grosstadt, Rom, Palermo, und dann immer wieder
jene Szenerie, die Pirandello zu seinen besten Schilderungen inspiriert
hat — das Land und die kleinen Städte seiner Heimatinsel, in allen
ihren Aspekten: düster-heitere Begebenheiten am Sterbelager eines
Grundbesitzers, die Examensnöte einer alten Hebamme, die Fresserei zu
Ehren eines Gastes, der nicht essen kann und mag, das Kopfzerbrechen

über einen Arbeiter, der sich beim Flicken eines grossen Oel-
krugs selber in diesen eingeschlossen hat, das entsagungsvolle,
weltabgeschiedene Leben der Frauen aus gutem Hause in den Bergstädtchen

—• so lernt man Sizilien kennen, ohne je dort gewesen zu .sein.
Zum Schluss sei noch von zwei Zeitgenossen die Rede. Diese

Betrachtungen leiteten wir mit einigen Sätzen des Schriftstellers Elio
Vittorini ein. Sie entstammen seinem Buch „Conversazione in Sici-
lia", durch das er kürzlich bekannt wurde, und das in der Neuen
Schweizer Rundschau schon ausführlich besprochen worden ist. Darum
hier nur einige Worte über diesen Autor! Eine Art Mystizismus
verbindet ihn mit den unteren Schichten der Gesellschaft, und so taucht
er nicht mitten ins widerspruchsvolle Leben, sondern schildert uns die
Sizilianer auf seine — gewiss nicht unoriginelle — Weise, nämlich als
stilisierte Figuren, als Vertreter einer bestimmten Menschengattung oder
eines Prinzips.

Ist also Vittorinis Blick auf das Leben des einfachen Mannes
gerichtet, so verkörpert G. A.Borges e den Typus des weitgereisten,
traditionsverbundenen Intellektuellen. Er wirkt heute an einer
amerikanischen Universität. Aus seinen zahlreichen Werken wählen wir das
Buch „Tempesta nel Nulla" (Sturm im Nichts), weil dessen Schau-

^ F. V. Nardelli, L'uomo segreto; Mailand, A. Mondadori 1932.

195



platz zur Abwechslung einmal nicht in Sizilien, sondern — die Schweiz,
das Engadin ist. Als Roman bezeichnet es der Verfasser, aber in
Wahrheit enthält es Betrachtungen und Bekenntnisse. Es ist ein
Bericht über die Gesichte, die Borgese in jenen Bergen erschienen, eine
Auseinandersetzung mit den Mächten der Zerstörung, dem Tode —
der Autor müsste kein Sizilianer sein —, dargeboten in einer
erlesenen Sprache.

Er hat einen Gipfel bestiegen und sich dabei, im Rausche des

Gefühls, der Gottheit nahe gespürt. Jene Stunde der Visionen ist ihm
in Erinnerung geblieben, und als er wieder in die Gegend kommt,
sucht er in Begleitung seines Töchterchens jene Stätte auf. Doch es

ergeht ihm wie Faust, dem der Geist, den er gebannt zu haben

glaubt, entflieht. Die Landschaft ist nicht mehr jene, durch die er
einst verzaubert wanderte. Es kommen ihm düstere Träume der letzten
Nacht in den Sinn, und mit schlimmen Vorahnungen, um das Leben
der Tochter bangend, betritt er einen schwindligen Pfad. Sie erreichen
den Gipfel nicht. Auf dem Rückweg müssen sie wieder an jener
Stelle vorbei, und ein zweites Mal erlebt er die Schrecken der Nacht
und des Todes. Die Mächte der Finsternis gaben ihn erst frei, als

er seiner Tochter erzählt hat, welche Qualen er um sie ausgestanden

hat. Und siehe da! Auch sie hat sich um ihn gesorgt, wenn sie'

auch, fast noch ein Kind, nicht in jene Abgründe der Seele geschaut
hat. Das gemeinsame Leiden verbindet ihn mit der Tochter. Er
erinnert sich der fernen Gattin, der fernen Mutter, und die drei
Frauen werden zu einer einzigen, Gegenwart und Erinnerung, die
Berge des Engadins und der Heimat Sizilien verschmelzen. Er erkennt,
dass die Mächte der Zerstörung ihn seit seiner Kindheit begleiteten
und immer obsiegten, wenn Schöpferwille, Glaube und Liebe ihn ver-
liessen. So war er es selber, der seine Tochter in Gedanken in den
Abgrund stürzen liess. „Denn nur im Inneren unseres Herzens ist der
Tod, in ihm erzeugt; er, der Sohn des Satans und der Schuld, der
Bewohnerin des Nichts."

Später, in seinem Zimmer, betet er darum diesen Tag wiederzufinden.

Und im Bruder des Todes, dem Schlaf, findet er das Abbild
des Todes ohne Schrecknisse.

Ein schwermütiges Volk mögen sie sein, diese Sizilianer. Aber
ganz ohne Trost sind sie doch nicht. Piero Gruber

Zwei Kunstbücher

Walter Kurt Wlemken — Hans Ernl

In den Weihnachtstagen des Jahres 1940 starb der Maler Walter
Kurt Wiemken dreiunddreissigjährig. Wer die junge Basler Kunst
verfolgte, konnte bisweilen auch einzelnen Werken Wiemkens begegnen.
Aber erst sein allzu früher, tragischer Tod rückte ihn in die

196



vordere Reihe schweizerischer Malerei und brachte seine Persönlichkeit

einer grössern Gemeinde zum Bewusstsein. Georg Schmidt
hat es unternommen, in einer vorbildlich übersichtlichen Monographie
sein Leben und seine künstlerische Entwicklung zu zeichnen und die ihm
befreundeten Maler Walter Bodmer und Otto Abt haben wertvolle und
aufschlussreiche persönliche Erinnerungen beigesteuert.* So darf das Buch
neben der gewissenhaften, ebenfalls aus nächster Nähe geschriebenen
und doch sachlichen Darstellung seines Weges und Wesens von Georg
Schmidt vor allem als Bekenntnis zu der eigenartigen Welt Wiemkens
gelten, die sich nach rein malerischen Versuchen immer mehr einem
sehr persönlichen, erlebnistiefen Surrealismus näherte. In dem Stilleben
mit den Fischen vom Jahre 1929, das als farbige Reproduktion dem Buch
beigegeben ist, zeigt sich vor allem die ursprüngliche malerische
Begabung Wiemkens, die dann durch Erlebnisse, wie sie von Walter
Bodmer geschildert werden, abgebogen wurde, indem das Bedürfnis
des Künstlers, „alle Geschehnisse, die sich im Leben gleichzeitig und
nebeneinander abspielen und die sich mit ihrer Gegensätzlichkeit durch-
und überschneiden, auch im Bilde gleichzeitig und nebeneinander
darzustellen", immer intensiver wurde. Aus dieser Verfassung heraus
entstand der „Querschnitt durch ein Haus", ein Bild, in dem der Künstler
noch nicht eigentlich seelische Zustände in Symbolen des Unterbewusst-
seins gestaltet, sondern einen nachdenklichen Bilderbogen der verschiedenen

Stationen des menschlichen Lebens gibt. Irgendwie steht er — wie
auch in dem Bilde „Die auf den Tod warten" und „Gegensätze II" —
George Grosz noch näher als dem eigentlichen Surrealismus, der um
1934 im „Rätsel der Sphinx" zum Durchbruch kommt, indem das Bild
nicht mehr nur Gegensätze vereinigt, sondern das Erlebnis in eine Welt
von Symbolen umsetzt, deren letzter Sinn nur noch auf dem Wege
über die Analyse erhellt werden könnte. Zwischendurch folgt um 1937
eine konstruktivistische Epoche, die dann endgültig vom Surrealismus
abgelöst wird.

Man könnte über diese grüblerische Welt zwischen Leben und Tod,
zwischen den Schauern des Krieges und der Sehnsucht eines
glückhaften „Après-midi d'un faune", der an die schöne Gelöstheit eines
Matisse gemahnt, in guten Treuen diskutieren und sich vor verschiedenen

Bildern fragen, ob diese direkte Umsetzung des Erlebens in das
Bildgefüge durch vielfältige mehr oder weniger deutbare Sinnbilder
nicht einer zu rigorosen Abkürzung des Gestaltungsprozesses
entspreche, wenn man nicht aus jedem Bilde wieder auf jene unmittelbare

malerische Kraft stossen würde, die schon in seinen frühesten
Bildern aufhorchen Hess. So lässt man sich — vielleicht weniger von
seiner gedanklichen Problematik als von der Bildkomposition und der
bis in jede Ecke lebendigen malerischen Materie — gerne überzeugen.

'Walter Kurt Wiemken 1907—1940. Auswahl und Einführung von
Georg Schmidt. Erinnerungen an Walter Kurt Wiemken von Walter
Bodmer und Otto Abt. Holbein-Verlag, Basel 1942.

197



dass hier eine der seltsamsten Begabungen und eine ausgesprochene
Künstlerpersönlichkeit am Werke war, deren Eigenwilligkeit durch die
Kraft ihrer Visionen gerechtfertigt ist.

Die Malerei war hier wirklich Schicksal, und wo innere Notwendigkeit

spricht, darf die Betrachtung nich,t auf festgelegten Richtlinien
beharren, sondern hat sich durch das Erlebnis selbst wieder neue
Provinzen zu erobern. Und dieses Verdienst lebendiger Kunstbetrach-
tung, die nicht aus abstraktem Wissen schöpft, sondern der schöpferischen

Tat auf dem Fusse folgt, darf Oeorg Schmidt durch seine
Einführung beanspruchen. Ein Oeuvre-Katalog von Helene Sartorius und
Claus Krieg geben eine Zusammenfassung des über 600 Nummern
umfassenden Werkes, ein Tatbestand, der allein schon das fieberhafte
Tempo belegt, mit dem der Künstler seine Erlebnisse gestaltete.

*

In verschiedenen Rezensionen über Ausstellungen Ernis der letzten
zwei Jahre ist dem Künstler nahe gelegt worden, sich nicht der
Manier zu ergeben, sondern wieder aus den tiefern Brunnen des
Erlebnisses zu schöpfen. Durchwegs wurde dabei die grosse Begabung
des Malers und Zeichners anerkannt, die geradezu virtuos genannt
werden darf und dadurch der Versuchung besonders stark ausgesetzt
ist, die glanzvolle Handhabung der künstlerischen Mittel Selbstzweck
werden zu lassen. Selbst Konrad Farner, der dem dreiunddreissigjäh-
rigen Freunde aus nächster Kenntnis seines Werdens und Schaffens
ein vom Verlag Amstutz, Herdeg & Co., vorbildlich ausgestattetes
Buch gewidmet hat, bemerkt diese Oefahr der Isolierung der
künstlerischen Mittel vom Erlebnis. Farner spricht jedoch nicht von der
Notwendigkeit einer Vertiefung der Gestaltung an sich, sondern er
sieht die Zielsetzung in Ernis Schaffen im Eingreifen „in die
gesamtgesellschaftliche, soziale Sphäre." Man spürt in dem durch das ganze
Buch gehenden soziologischen Denken Farners den Einfluss des
bedeutenden Kunsthistorikers und Soziologen Max Raphael, der die Kunst
als Ausdruck und Mitbildnerin der Gesellschaftsordnung sieht. Und da
diese Betrachtung heute meist mit dem Glauben an eine neue
Gesellschaftsordnung verbunden ist, oder — wie Farner sagt — dass wir
einer „neuern Phase der menschlichen Geschichte angehören",
erwartet man von der Kunst, dass sich auch in ihr dieser gewaltige
Prozess des Eintrittes in eine neue Gesellschaftsordnung spiegele. So
sieht er in Ernis Schaffen weite Strecken Oedlandes, Bilder, die
Ausdruck jenes trostlosen Wissens sind, das Eliot in seiner einzigartigen
Dichtung „The waste land" oder das Gottfried Benn in einigen
seiner schönsten Gedichte Gestalt werden Iiess. Mit dem Ende der
klassizistischen Blätter Ernis sieht Farner einzelne Werke, die auf
einen kommenden Bau der neuen Welt hinweisen. Und er bemerkt
richtig, dass die Wirrnis des Lebens den Künstler anpackte, dass es

nun gelte sie zu erkennen und dann zu meistern. Ich denke dabei an

198



Goethes Wort: „Der Knabe staunt, der Eindruck bestimmt ihn, er lernt
spielend, der Ernst überrascht ihn." Auf dieser Schwelle, an diesem

Scheidewege, scheint Erni seit etwa einem Jahre zu stehen.

Es ist möglich, dass jene trostlosen Wüsteneien, die Erni mit Fisch-
skelelten und einsamen Menschen kärglich bevölkert und jenen andern
Werken, die Farner erwartet, durch einen vertikalen Riss getrennt sein
werden. Man hätte dann auch die bei andern Künstlern feststellbare
Tatsache, dass Epochen einer innern Schau, in denen das Einzelwesen
von seinem Erlebnis und seiner Einsamkeit aussagt, mit Perioden
der „Hinausverlegling des Interesses aus dem Subjekt auf das Objekt"
abwechseln. Es stände dann nicht eine soziale Frage zur Diskussion,
sondern die psychologische Situation der Introversion und der
Extraversion. Das bisherige Werk Ernis spricht für eine ausgesprochene
Introversion und es ist daher fraglich, ob diese als habituell zu
betrachten ist und ein festgelegter introvertierter Typus vorliegt oder
ob es sich um eine Periode in seiner Entwicklung bandelt, die durch
eine positive Einstellung zum Objekt abgelöst werden kann. Mir scheint
bis heute Ernis Stärke darin zu liegen, dass er immer wieder in seine
eigene Welt „zurücksinkt" und uns so das Gleichnis — nicht einer
gesellschaftlichen Ordnung — aber eines schöpferischen Menschen gibt, dessen
individuelles Werk und Bekenntnis nicht weniger verbindlich ist als

jenes Wissen um Sinn und Pflichten einer neuen Gemeinschaft die
Farner von dem Künstler fordern zu müssen glaubt.

Ich sehe einen grossen Konflikt in Ernis Werk gerade in dem
Bemühen „aus sich selbst" herauszutreten und die Tiefe seiner
introvertierten, persönlichen Welt gegen eine bewusste und mühsame
Extraversion einzutauschen. Man betrachte einmal das wundervolle
Selbstbildnis, das er „Schulzeugnis" nennt. Und man vergleiche es mit
jenem Selbstbildnis Gauguins, das er Daniel de Monfreid gewidmet hat.
Beide sind von der gleichen introvertierten Haltung und sprechen für
einen Menschen, den vielleicht die Demut auf einige Zeit mit
andern Menschen und Dingen verbinden mag, bis der innere Trotz wieder
durchbricht und ihn auf die Bahn des einsamen, schöpferischen
Menschen zwingt. Man hat auch oft die Einflüsse Picassos auf Ernis Schaffen

erwähnt. Sie sind zweifellos da. Trotzdem scheint mir sein Weg
eher mit dem Gauguins vergleichbar zu sein. Was Gauguin im
exotischen Mythos holte, zieht Erni aus der Antike. Und damit ist noch
kein wesentlicher Unterschied von jener Malerei Böcklins der Flora
und des Pans, wenn auch Erni nicht mehr das pantheistischheidnische
Weltbild Böcklins malt, sondern nur mühsam die öden Trümmer der
heutigen Welt mit Minotauren belebt. Dazwischen aber stehen Werke
und Blätter — wie sie auch das Werk Gauguins aufweist — die
an Tiefen rühren, die nur der Einsame kennt, wovon die beiden
Selbstbildnisse zeugen.

Erni hat diese Klippe immer wieder gespürt und kehrt nach einer
mehr darstellenden Periode (Knüpfer und Pygmalion) zur Gestaltung

199



seiner Erlebnisse, wie in dem Selbstbildnis und der lebendigen Zeichnung

des Minotauros, zurück. Werke, die nicht Zielsetzungen,
sondern innerlich erlebte Stationen auf dem Wege eines Menschen und
Künstlers sind. Ich lege daher ausdrücklich den Akzent nicht auf die
Zielsetzung wie Konrad Farner, sondern auf den Weg, der dann das

unbekannte Ziel weisen wird. Heute, da der Künstler vom „Ernst
überrascht" ist, wird er langsamer gehen. Er wird sich eine Zeit
lang mühsam durchackern wie der Schneepflug durch die vor ihm
stets wachsende Masse des Schnees, dafür aber einen neuen Weg
bahnen, den andere als bequemen und säubern Pfad benutzen werden.
Sein Werk wird weniger gepflegt aussehen, aber im Tiefsten menschlich
und reich sein, vielfältig und abenteuerlich wie das Leben selbst. Er
hätte demnach zu wählen — soweit der Künstler überhaupt wählen
kann — zwischen sekundären Erscheinungen des Lebens, wie sie die
gesellschaftlichen Ordnungen darstellen und dem ganzen Reichtum des

Lebens selbst, wie es in uns als primäre unzerstörbare Kraft wirkt.
Walter Kern.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 4 17 85, Postcheckkonto VIII 6031

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8 Zürich, Tel. 4 17 85

Druck: Jak. Villiger 8i Cie., Wädenswil Tel. 95 6060

Printed in Switzerland

200


	Kleine Rundschau

