Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 3

Artikel: Benedetto Croces Begriff vom Wesen des geschichtlichen Urteils
Autor: Osterwalder, T.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759449

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Benedetto Croces Begriff vom Wesen
des geschichtlichen Urteils"
Von Th. Osterwalder

Benedetto Croce kam in einem kleinen Dorfe der Abruzzen

zur Welt im Jahre 1866, als die von rationalistischen,
liberalen, antiklerikalen und sozialistischen Gedanken getragene
Einigungsbewegung Italiens in der Befreiung und Eingliede-
rung Veneziens einen weitern grossen Triumph feiern konnte.
Vater und Mutter, beide aus reichen und alteingesessenen
Familien in den Abruzzen stammend, standen diesen Ereig-
nissen kiithl und ablehnend gegeniiber. Sie bedauerten den von
Garibaldi vom Thron von Neapel verjagten Koénig Ferdinand;
im iibrigen beschiftigen sich weder die fromme Mutter noch
der Vater mit Politik. Zwei Vettern des Vaters, Bertrando
und Silvio Spaventa, nahmen an der Einigungsbewegung ti-
tigen Anteil. Bertrando hatte sein Priestergewand ausgezo-
gen, war mehrmals Abgeordneter im jungen italienischen Par-
lament und Professor der Philosophie in Bologna und Neapel.
Silvio nahm an den ersten Verschworungen gegen den Konig
von Neapel teil, wurde zum Tode und dann zu lebenslinglichem
Kerker verurteilt und war nach der Eroberung Neapels durch
Garibaldi mehrmals Minister und Abgeordneter im geeinten
Konigreich.

Entsprechend den Ueberzeugungen seiner Eltern wurde Croce
vom neunten Lebensjahr an in einem hauptsichlich von jungen,
oft bourbonenfreundlichen Aristokraten besuchten katholischen
Kollegium Neapels erzogen, verlor aber schon in den obern
Klassen des Gymnasiums unter innern Kéampfen den katholi-
schen Glauben, und zwar, weil ihn der Rektor der Schule
-— wie er erzihlt?) — in seinen durchaus zur Festigung des
Glaubens gedachten Lektionen iiber Religionsphilosophie zu
philosophischem Denken angeregt hatte.

1) Vgl. Croce, Teoria e Storia della Storiografia und Croce, La Storia
come pensiero € come azione.

%) Vgl. fiir alle biographischen Angaben: Croce, Contributo alla cri-
tica di me stesso.

182



1883 verlor er seine Eltern und seine Schwester beim Erd-
beben von Casamicciola, wo die ganze Familie zur Kur weilte.
Er. selbst blieb lange unter den Triimmern begraben und
konnte erst nach ldngerer Zeit geborgen werden. Die folgenden
Jahre im Hause seines Verwandten Silvio Spaventa in Rom
sind die diistersten seines Lebens. Er hat Eltern und Schwe-
ster verloren. Der Zusammenbruch der katholischen Weltan-
schauung in ihm hinterlisst eine Leere, die er nicht ausfiillen
kann. Er besucht ohne Interesse und unregelmissig juristische
Vorlesungen —— sein Grossvater war ein hoher richterlicher
Beamter im Kéonigreich beider Sizilien gewesen — und wid-
met sich daneben, ohne recht zu wissen, wie er vorgehen
muss, geschichtlichen und literarhistorischen Arbeiten in den
Bibliotheken. Er hat das Gefiithl welk zu sein, bevor er zu
richtigem Aufblithen kam, und legt sich abends mit dem Wunsch
nieder, nicht mehr aufwachen zu miissen. Manchmal denkt er
an Selbstmord. Er hat keine Freunde, er kennt keine Zerstreu-
ung, kein einziges Mal in jener Zeit geht er abends aus und
sieht Rom in nichtlicher Beleuchtung.

Er kehrt nun bald wieder nach Neapel zuriick, wird immer
mehr zum stillen, stindigen Gast in Bibliotheken und Archi-
ven, widmet sich lokalgeschichtlichen Studien und lernt ganz
als Autodidakt nach und nach die Technik der exakten For-
SC}'leg kennen, wie sie alle modernen Wissenschaften ent-
wickelt haben, und die in der Geschichtswissenschaft im
wesentlichen in sorgfiltigem Zusammensuchen aller einschli-
gigen Dokumente, ihrer kritischen Durcharbeitung und Aus-
scheiden aller nur auf Vermutung beruhenden Behauptungen
besteht. Er wirg titiges Mitglied verschiedener historischer
Gesellschaften. Fs entstehen eine grosse Anzahl geschichtli-
cher Arbeiten iiper Fragen und Persdnlichkeiten vor allem der
Lokalgeschichte Neapels um 1799%) in der Art, wie sie unsere
Zeitschriften fiir Lokalgeschichte fiillen und wie wir sie alle
kennen. Er bereist aych Deutschland, Frankreich, England,
Spanien, aber immer und fast ausschliesslich als fleissiger Be-
sucher von Archiven und Bibliotheken. Bald beherrscht er die
Technik der exakten Forschung vollkommen; aber immer mehr

%) Vgl. z. B. Croce, La Rivoluzione Napo]eEtana del 1799.

183



scheint ihm seine Arbeit sinnlos. Im Zusammentreffen mit
titig in der Politik stehenden Menschen iiberfillt ihn gele-
gentlich eine tiefe Scham. Er hat das Gefiihl seine Pflicht als
Biirger nicht zu erfilllen und firdet seine Arbeit nutzlos. Er
mochte seinen historischen Arbeiten einen tieferen, innerliche-
ren Inhalt als nur den der genauen Feststellung von Ereig-
nissen geben,

Das ist der Boden, auf dem Benedetto Croces Philosophie
vom Wesen des historischen Urteils und seine spatere Ge-
schichtsschreibung gewachsen sind.

Benedetto Croce besitzt zwei Eigenschaften in ganz hervor-
ragendem Masse: Er ist erstens ein durchaus aufs Denken,
aufs Theoretische eingestellter Mensch. Gelegentliche prakti-
sche Titigkeit als Vorsteher des Schulwesens in Neapel oder
als Unterrichtsminister unter Giolitti befriedigten ihn nicht, und
er beniitzte jedesmal die erste Gelegenheit, um zuriickzutreten.
Dann ist er eine furchtlose, tapfere Kimpfernatur;, die sich
im stillen, im Grunde abseits des Lebens stehenden Garten der
positiven historischen Tatsachenforschung nicht mehr wohl fiih-
len konnte, sobald er von ihr gelernt hatte, was sie ihm Wert-
volles zu bieten vermochte, niamlich diese strenge, nicht das
kleinste Detail vernachlissigende Disziplin, die allen modernen
wissenschaftlichen Arbeitsmethoden eigen ist.

Seine Philosophie °‘des historischen Urteils ist die Entdek-
kung eines leidenschaftlichen Herzens, dass echte Geschichis-
schreibung ihrem Wesen nach ein integrierender Bestandteil
aller Kimpfe und Krisen ist, unter denen die Entwicklung der
menschlichen Gesellschaft vor sich geht, und dass echte Ge-
schichtsschreibung ihrem Wesen nach nur aus innerster An-
teilnahme am Geschehen der Gegenwart entstehen kann. So
wurde Croce als Geschichtsschreiber -— und Philosoph, beide
sind identisch — auch auf der politischen Biihne seines Lan-
des in seiner Art eine bedeutende Gestalt neben denjenigen,
deren Reden am Radio verbreitet und in den Zeitungen ge-
druckt werden.

Was ist nun ein geschichtliches Urteil? Sicher nicht Fest-
stellung der Tatsachen. Das ist wertvolles Rohmaterial ech-
ter Geschichtsschreibung. Jedermann weiss, dass das rationa-
listische Denken die Eiéenheit hatte, den Menschen als ein

184



sich immer gleichbleibendes mit gewissen Rechten ausgestat-
tetes Wesen anzusehen. Diesem Wesen wollte man auf Grund
verniinftiger Ueberlegungen — gleichsam wie wenn man von
der Zahleneinheit ausgehend ein arithmetisches Problem 1ost
— ein fiir allemal die beste, ihn begliickende Staatsform ge-
ben. Auf Grund solcher Anschauungen kamen die Polen auf
den Gedanken bei Jean-Jacques Rousseau, dem Autor des Con-
trat social, der ihr Land nur dem Namen nach kannte, eine
Verfassung zu bestellen. Von diesen Anschauungen ausgehend
wurde in der grossen Revolution den Resten des Feudalismus
und dem Konigtum in Frankreich der Garaus gemacht. Von
diesem Geiste eingegeben war auch die helvetische Verfas-
sung, die verniinftig, einheitlich und klar gleich der Losung
eines mathematischen Problems nur den einen Fehler hatte,
dass sie den historischen Gegebenheiten, den seit Jahrhun-
derten im Bewusstsein tief verwurzelten ,Orten’”, die die alte
Eidgenossenschaft geschaffen hatten, in keiner Weise Rechnung
trug und sich darum nach kurzer Zeit als nicht lebensfihig
erwies.

Heute erkennen wir diese Philosophie des Rationalismus als
einseitig, als falsch, wenn man so sagen will. Der Mensch
ist ein in steter Entwicklung befindliches Wesen. Er ist iiber-
all ein anderer. Jede Verfassung muss auf intimer Kenntnis
des Volkes, firr das sie bestimmt ist, aufgebaut sein. Sie
Mmuss den psychischen Gegebenheiten Rechnung tragen, wie
das in der schweizerischen Bundesverfassung von 1848 durch
W_ahr““g der Souverdnitit der Kantone geschehen ist. Ge-
WISS hattep die Aufklarer recht, wenn sie im Namen der Ver-
nunft die alte Gesellschaftsordnung Frankreichs bekimpften.
E.S lSt. die vornehmste Aufgabe der menschlichen Vernunft,
die wir auch peyte noch anerkennen, in den immer neuwen
Verhiltnissen, yor die das stete Werden der Geschichte uns
stellt, das Alte ypd unniitz und schidlich Gewordene zu er-
kennen, zu bekimpfen und neue Wege zu suchen. Aber sie
kann -nicht ein fir allemal eine definitive Losung geben. Was
sie ausdenkt und gchafft, wird seinerseits zu seiner Zeit sei-
nen Dienst nicht mehr erfiillen und bekidmpft und vernichtet
werden milssen. Und dann ist nicht alles, nur weil es alt
und ehrwirdig ist und sich nicht in einen abstrakt ausge-

18 185



dachten Plan einfiigt, wertlos. Viele alte Institutionen sind noch
Ausdruck lebendigster und bester Ordnungen; sie diirfen nicht
beseitigt werden. Das haben auch die Schopfer der Bundes-
verfassung von 1848 erkannt, als sie, wie schon gesagt, die
Souveranitit der Kantone weitgehend bestehen liessen. Sie
waren konservativ und revolutiondar zugleich, wie unser mo-
dernes Denken konservativ und revolutiondr ist. D. h. die ab-
strackte Vernunft der Aufklirer ist zu historischer Vernunft
geworden, die weiss, dass in der Geschichte alle Institu-
tionen ihren Sinn und ihre Aufgabe haben und darum erhal-
ten werden miissen, die aber auch weiss, dass jede Institution
zerfallen, ihren Sinn verlieren kann und dann bekdmpft und
durch eine Neuschopfung verdringt werden muss.

Mit diesen Darlegungen — wir sind {berall Croce’schen
Gedankengingen gefolgt — haben wir das abgegeben, was
Croce ein geschichtliches Urteil nennt. Wir haben einen Gei-
steszustand der Vergangenheit, das rationalistische Denken,
dargestellt, — besser gesagt, wir haben ihn in uns reprodu-
ziert, weil er in uns als Moglichkeit schlummert — und ihn
auf Grund unserer heutigen Art zu denken beurteilt. Wir sind
Geschichtsschreiber, soweit wir uns mit der Vergangenheit be-
schiftigen und Philosophen, soweit wir unser heutiges Denken
als Kriterium brauchen. Das geschichtliche Urteil ist — und
damit kommen wir zu einem Hauptgedaunken in Croces Philo-
sophie -— Geschichtsschreibung und Philosophie in einem. Ge-
schichtliche und philosophische Erkenntnis sind ein und das-
selbe.

Die Identitit von Geschichtsschreibung und Philosophie ist
in jeder Art Geschichte ohne weiteres sichtbar. Die Geschiclite
der Philosophie schreiben heisst, das Denken der Vergangen-
heit im Lichte unseres heutigen Denkens darstellen. Es heisst
noch mehr. Es heisst, in sich selbst die Gegebenheiten fiihlen,
deren die frithere Philosophie Herr zu werden versuchte, und
ihre Aussagen als Moglichkeiten, als Etappen der Entwicklung
des eigenen Denkens begreifen und sie im eigenen, besseren
Lésungsversuch  iiberwinden. Ein geschichtlich-philosophisches
Urteil abgeben heisst ganz einfach auf die Frage antworten:
»Was bedeutet die Vergangenheit fiir die Gegenwart?”. Wenn
wir diese intime, innerste Beziehung zu den Denkern der Ver-

186



gangenheit nicht herstellen. konnen — und dasselbe gilt natiir-
lich auch z. B. fiir Dichtungen, die wir in uns reproduzieren
und auf Grund unserer Philosophie des Schonen beurteilen —,
so konnen wir ihre Geschichte nicht schreiben. Wir kénnen
hochstens ihre Formeln wiederholen, sie rein #usserlich zu-
sammenfassen und neben andere Formeln stellen. Damit kom-
men wir zu einer weitern wichtigen Folgerung der Philosophie
des geschichtlichen Urteils, nimlich dass die wichtigste Quelle
aller Geschichtsschreibung der Mensch der Gegenwart selbst
1st. Was er nicht in sich selbst fiithlt, kann er .in der Ver-
gangenheit nicht begreifen. Darum sind uns gewisse Epochen
der Vergangenheit verschlossen. Darum kann eine junge Ge-
neration das Verstindnis fiir eine gewisse DPeriode der Ver-
gangenheit, mit der sich ihre Viter noch zu innerst verbun-
den fiihlten, vollstindig verlieren, eben wecil die neue Gene-
ration anders ist, weil ihre Probleme und Schwierigkeiten
andere sind. Darum heisst geschichtliche Erkenntnis nicht, in
stetiger Arbeit, am grossen Geschichtsbuch, das die Forschung
schreibt, ein Kapitel ans andere anfiigen, ins Unendliche. Ge-
schichtliche Erkenntnis kommt und geht. Sie ist immer wieder
anders und neu; denn jede Epoche hat viele Gesichter und
nicht jeder Generation ist jeder Aspekt der Vergangenheit gleich
begreiflich. Geschichtsschreibung bedeutet Vergangenheit und
Gegenwart in einem, sie bedeutet ein Hineinnehmen der Ver-
gangenheit in die Gegenwart.

_Die  geschichtlich-philosophische Erkenntnis ist nicht eine
Tatigkeit, die ausschliesslich Forschern und einigen Liebha-
be"rn Vorbehalten ist, — ihnen vorbehalten ist héchstens das
Biicherschreipen, — sie ist eine allgemein menschliche Funk-
tion, ein Akt der Erkenntnis, der auch im Alltag allen unseren
praktischen Handlungen vorangeht, vorangehen muss. Bevor wir
unser Kind strafen, wenn es ungezogen ist, vergegenwirtigen
WIr uns rasch gejne fritheren Ungezogenheiten und die Wir-
kungen dieser oder jener Strafe, die wir angewandt haben.
Wir ‘iberlegen uns rasch, was wir richtig und was wir falsch
gemacht haben. Wir rufen unms ins Gedichtnis zuriick, was
wir von andern iiber Fille, dic dem unsrigen gleichen, gehort
und gelesen haben. Das ist geschichtlich-philosophische Er-
kenntnis im Alltag, Auch das Moment der Philosophie ist in

187



ihr enthalten; sie ist z. B. ohne den Begriff der Wahrheit
nicht denkbar. Ohne einen vorhergehenden Erkenntnisakt, —
er mag primitiv sein, vielleicht sagt er uns nur, dass der
Nachbar seinem Jungen gestern einen Verweis gab, als er zu
spat heimkam, — konnten wir unser Kind nicht strafen; ohne
Erkenntnis wiissten wir nicht einmal, dass es iiberhaupt so
etwas wie Strafe gibt. Wie im Alltag so in der ,Geschichte’;
auch die Ereignisse des Alltags wie alles, was geschieht,
sind ja streng logisch gesprochen Geschichte. Der Schaffung
des schweizerischen Bundesstaates von 1848 musste eine theo-
retische Auseinandersetzung mit den Versuchen des helveti-
schen Einheitsstaates, der Mediations- und Restaurationszeit
vorangehen. Ohne diese theoretische Vorarbeit ist die Ver-
fassung von 1848 nicht denkbar. Die kritische Erkenntnis der
Vergangenheit ermoglichte sie erst, wenn sie sie auch nicht
bedingte. Mit der Erkenntnis der Mingel und Vorziige friihe-
rer Staatsformen war der neue Bundesstaat nicht geschaffen,
wie mit keiner Art-von Erkenntnis irgend eine neue praktische
Losung geschaffen wird; aber die theoretische Grundlage fiir
die neue Staatsform war damit gegeben.

Mit diesen Ueberlegungen wird uns nun auch der ewige
Ursprung aller geschichtlichen Erkenntnis klar. Bevor wir Ent-
schlitsse fassen konnen, um neuer Schwierigkeiten Herr zu
werden, vor die das Leben uns immerfort stellt, beugen wir
uns im Leben des Einzelnen wie der Volker iiber unsere
Vergangenheit, um uns das zu vergegenwirtigen, was von
unserer augenblicklichen Lage aus gesehen, fiir uns aktuell
ist, es zu beurteilen und uns dadurch daran zu orientieren.
So zeigt sich die geschichtliche Erkenntnis als integrierender
Bestandteil allen menschlichen Lebens. Croce sieht in ihr die
einzige Erkenntnis, die es gibt, die Erkenntnis schlechthin.

Hier stellt sich natiirlich das Problem der Naturerkenntnis.
Croce will in den Naturwissenschaften keine eigentliche Er-
kenntnis, sondern nur ein Zusammenfassen verschiedener Wahr-
nehmungen in Gruppen und Klassen, eine rein klassifizierende
Tiatigkeit sehen. Aber sein Verfahren ist immer, so oft er
auf die Naturforschung zuriickkommt, summarisch und auch
in der Form unbefriedigend. Seine Philosophie des geschicht-
lichen Urteils ist dem Ringen um ein Begreifen und Erkliren

188



seiner eigenen Forschertitigkeit als Historiker entsprungen und
zeigt in der differenzierten Behandlung aller Fragen und Ein-
zelheiten die Spuren dieses Ringens. Die Frage nach dem
Wesen der Naturerkenntnis hat ihn nie eigentlich innerlich
tief bewegt. Nirgends in seinem grossen Werk finden sich
Spuren naturwissenschaftlicher Kenntnisse. Er stiess mehr von
aussen auf das Problem der Naturforschung, wenn er von Er-
kenntnis sprach, und suchte sie dann irgendwie einzuordnen,

Wenn wir uns vor Augen halten, was uns immer wieder
zu historischer Erkenntnis treibt, so wird auch ohne weiteres
begreiflich, warum in der Schweiz im Augenblick, als sie
sich von machtigen totalitiren Staaten ganz umringt sah, die
sich fast den ganzen europiischen Kontinent unterwarfen,
wahrend die Demokratien handlungsunfihig schienen, ein angst-
volles Fragen mnach der Entstehung unserer Freiheitsrechte
wach wurde. Die geschichtliche Erkenntnis wird aus der Not
der Zeit geboren. Sie schafft die theoretischen Grundlagen
der Neuordnung der Zukunft. Sie ist ein nicht weg zu den-
kender Bestandteil der Dynamik des Lebens des Einzelnen und
der Volker. Ausserhalb der Dynamik der Gegenwart kann Ge-
schichtsschreibung hochstens, vielleicht fein geordnet, Tatsachen
Zusammentragen.

So ist auch, um nur ein Beispiel zu nennen, Croces Ge-
schichte Europas im 19. Jahrhundertt) wie iiberhaupt seine
ganze historisch-philosophische Arbeit aus der Not der Zeit
g¢boren; denn was ist seine Philosophie des geschichtlichen
Urteils anderes als ein Versuch, den ,objektiven” Geschichts-
forsc.hel-, der in sich ein immenses Wissen ansammelte und
d"‘fbel dem Geschehen der Gegenwart hilflos gegeniiberstand,
wieder ins Zentrum des Lebens zuriickzufithren und ihm die
Stellung 2y verschaffen, die ihm gebiihrt, die Stellung, die
Croce sich selpst in grossartiger Weise verschafft hat. Biir-
ger eines totalitiren Staates, der Presse-, Versammlungs- und
Redefreiheit apgeschafft hatte, begann er die Geschichte des
Jahrhunderts des Liberalismus zu schreiben. Wir konnen er-
raten, von welcher Grundanschauung er ausgeht, wenn wir
die Ueberschrift des ersten Kapitels lesen: La religione della
liberta, die Religion der Freiheit.

4 ) T E e TS } R
) Croce, Storia d’Europa nel secolo decimono.

189



Alles menschliche Tun, sagt die Philosophie der Freiheit,
ist freic menschliche Schopfung. Man kann, streng logisch
gesprochen, nirgends durch diese oder jene Massnahme, diese
oder jene menschliche Tat hervorrufen. Kein Staat hat je durch
besondere Massnahmen grosse Dichter oder Philosophen oder
Staatsfithrer hervorbringen konnen. Und was fiir diese Gros-
sen gilt, gilt fiir die kleinste menschliche Handlung. Er kann
hochstens vorhandenen Dichtern und Philosophen ihre dussern
Schwierigkeiten vermindern, damit sie ihnen nicht erliegen,
oder den grossen Staatsmann, auch wenn er zur Opposition
gehort, zu Wort kommen und so mitarbeiten zu lassen. Kein
Diktator hat je dadurch grosse Heerfithrer hervorgebracht,
dass er die Opposition vernichtete oder die Militirkredite er-
hohte. Auch die beste und ldngste Schulung macht den gros-
sen Heerfithrer nicht; sie kann hochstens die Materialien fiir
ihn bereit stellen, die er braucht, um das in sich herauszu-
bilden, was er sein wird. Auch der Diktator kann nur das eine
tun: die Weisheit besitzen, den gebornen Soldaten, von Stufe
zu Stufe aufsteigen und ihn befehlen zu lassen, auch wenn
er ihm sonst kein willfihriges Werkzeug ist. Und das ist
er ganz sicher nicht; denn sonst wire er kein in seiner Art
bedeutender Mensch. Die Schaffung der liberalen Staatswesen
war nun ein den damaligen Verhiltnissen angepasster Ver-
such, durch eine Reihe von Institutionen, Rede-, Press-, Ver-
sammlungsfreiheit, Parlamentarismus usw. der freien mensch-
lichen Schaffenskraft mehr und bewusster als frither freien
Lauf zu lassen, und sie dadurch zu steigern.

Die PPhilosophie der Freiheit, sie ist nicht neu, hat Croce
auch zum politischen Kimpfer und damit zu einem Verein-
samten in seinem Vaterlande werden lassen. Seit 1034 ist er
auf Anordnung des Ministers fiir nationale Erziehung aus al-
len wissenschaftlichen Gesellschaften Italiens ausgeschlossen.
Seit langem schreibt er die von ihm herausgegebene Zeit-
schrift ,,La Critica” fast allein. Aber Kampf und Streit ist
alles Leben. Das steht fast auf jeder Seite seines nunmehr
grossen Lebenswerkes. Und Kampf und Streit und Vereinsa-
mung haben ihn nicht davon abgehalten, die Philosophie der
Freiheit auch in den dunkelsten Zeiten zu vertreten und ha-
ben seine grosse Arbeitskraft nicht gebrochen — im Gegenteil.

190



Mit der Philosophie der Freiheit haben wir die prakti-
schen Probleme, die die Zukunft uns stellt, nicht geldst.
Keine Erkenntnis entbindet uns davon, die einzelnen Fragen
des praktischen Lebens praktisch zu ldsen; wir sind aber mit
Croce iiberzeugt, dass die Philosophie der Freiheit eine der
weltanschaulichen Grundlagen der Neuordnung der Zukunft
bilden muss,

KLEINE RUNDSCHAU

Sizilianisches
»Ein  schwermiitiges Volk sind wir... Immer erhoffen wir etwas
Besseres, und immer verzweifeln wir daran es zu erlangen... Immer
sind wir ohne Trost; immer niedergedriickt... Und immer mit der

Versuchung im Leib uns das Leben zu nehmen; immer bereit, alle
mit einander, schwarz zu sehen.” :

Diese Worte legt ein Sizilianer, Elio Vittorini, einem seiner Lands-
leute in  den Mund. Was bleibt da von dem sorglosen, heiteren
Charakter, den man im Norden so oft dem Siidlinder andichtet? Aber
der Siiden hat zwei Gesichter. Wohl ist der Himmelsstrich milder,
Wohl bringt die Erde williger als im Norden ihre Friichte dar. Aber
“el?eﬂ den reichen Ebenen gibt es karges Bergland, felsige Kiisten und
Weite, menschenleere Pririe. Die Schwermut nérdlicher Winter hat man-
cher Dichter besungen, aber vom Leben in einem verschneiten Berg-
nest  deg Siidens, von der niederdriickenden Gleichférmigkeit einer
Ebene, in der sich Feld an Baumreihe und Feld an Baumreihe schliesst,
SO weit (ag Auge reicht, von diesen Dingen hat man kaum etwas
vernommen — ynd sicherlich nicht durch einen Nordlinder.

Irgendwo in der Mitte, zwischen Nord und Siid, scheinen Land-
schaft und Klima auf den Menschen ausgleichend zu wirken. Je weiter
man aber nach Siiden gerit, desto mehr Ziige entdeckt man, die einen
wieder an den Norden gemahnen. Wer sich im Friihling den steini-
gen Kiisten Griechenlands nihert, konnte meinen, er habe die Schnee-
gipfel, Inseln und Buchten Skandinaviens vor sich. Und bald darauf
brennt eine mitleidlose Sonne hernieder, die einen daran erinnert, wo
man jst,

Versteht man nun, welch widerspruchsvollen Einfliissen ein Sizili-
Ner ausgesetzt st und welche Spannungen diese in ihm erzeugen
miuissen ? Widerspruchsvoll ist auch seine Herkunft. Sie wirkt noch

191



	Benedetto Croces Begriff vom Wesen des geschichtlichen Urteils

