
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 3

Artikel: Benedetto Croces Begriff vom Wesen des geschichtlichen Urteils

Autor: Osterwalder, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Benedetto Croces Begriff vom Wesen
des geschichtlichen Urteils1)

Von Th. Osterwalder

Lcenedetto Croce kam in einem kleinen Dorfe der Abruzzen
zur Welt im Jahre 1866, als die von rationalistischen.,

liberalen, antiklerikalen und sozialistischen Gedanken getragene
Einigungsbewegung Italiens in der Befreiung und Eingliederung

Veneziens einen weitern grossen Triumph feiern konnte.
Vater und Mutter, beide aus reichen und alteingesessenen
Familien in den Abruzzen stammend, standen diesen
Ereignissen kühl und ablehnend gegenüber. Sie bedauerten den von
Garibaldi vom Thron von Neapel verjagten König Ferdinand;
im übrigen beschäftigen sich weder die fromme Mutter noch
der Vater mit Politik. Zwei Vettern des Vaters, Bertrando
und Silvio Spaventa, nahmen an der Einigungsbewegung
tätigen Anteil. Bertrando hatte sein Priestergewand ausgezogen,

war mehrmals Abgeordneter im jungen italienischen
Parlament und Professor der Philosophie in Bologna und Neapel.
Silvio nahm an den ersten Verschwörungen gegen den König
von Neapel teil, wurde zum Tode und dann zu lebenslänglichem
Kerker verurteilt und war nach der Eroberung Neapels durch
Garibaldi mehrmals Minister und Abgeordneter im geeinten
Königreich.

Entsprechend den Ueberzeugungen seiner Eltern wurde Croce

vom neunten Lebensjahr an in einem hauptsächlich von jungen,
oft bourbonenfreundlichen Aristokraten besuchten katholischen
Kollegium Neapels erzogen, verlor aber schon in den obern
Klassen des Gymnasiums unter innern Kämpfen den katholischen

Glauben, und zwar, weil ihn der Rektor der Schule

— wie er erzählt2) — in seinen durchaus zur Festigung des
Glaubens gedachten Lektionen über Religionsphilosophie zu
philosophischem Denken angeregt hatte.

1) Vgl. Croce, Teoria e Storia della Storiografia und Croce, La Storia
come pensiero e come azione.

2) Vgl. für alle biographischen Angaben: Croce, Contributo alla erb
tica di me stesso.

182



1883 verlor er seine Eltern und seine Schwester beim
Erdbeben von Casamicciola, wo die ganze Familie zur Kur weilte.
Er. selbst blieb lange unter den Trümmern begraben und
konnte erst nach längerer Zeit geborgen werden. Die folgenden
Jahre im Hause seines Verwandten Silvio Spaventa in Rom
sind die düstersten seines Lebens. Er hat Eltern und Schwester

verloren. Der Zusammenbruch der katholischen
Weltanschauung in ihm hinterlässt eine Leere, die er nicht ausfüllen
kann. Er besucht ohne Interesse und unregelmässig juristische
Vorlesungen — sein Grossvater war ein hoher richterlicher
Beamter im Königreich beider Sizilien gewesen — und widmet

sich daneben, ohne recht zu wissen, wie er vorgehen
muss, geschichtlichen und literarhistorischen Arbeiten in den

Bibliotheken. Er hat das Gefühl welk zu sein, bevor er zu

richtigem Aufblühen kam, und legt sich abends mit dem Wunsch
nieder, nicht mehr aufwachen zu müssen. Manchmal denkt er
an Selbstmord. Er hat keine Freunde, er kennt keine Zerstreuung,

kein einziges Mal in jener Zeit geht er abends aus und
sieht Rom in nächtlicher Beleuchtung.

Er kehrt nun bald wieder nach Neapel zurück, wird immer
mehr zum stillen, ständigen Gast in Bibliotheken und Archiven,

widmet sich lokalgeschichtlichen Studien und lernt ganz
als Autodidakt nach und nach die Technik der exakten
Forschung kennen, wie sie alle modernen Wissenschaften
entwickelt haben, und die in der Geschichtswissenschaft im
wesentlichen in sorgfältigem Zusammensuchen aller einschlägigen

Dokumente, ihrer kritischen Durcharbeitung und
Ausscheiden aller nur auf Vermutung beruhenden Behauptungen
besteht. Er wird tätiges Mitglied verschiedener historischer
Gesellschaften. Es entstehen eine grosse Anzahl geschichtlicher

Arbeiten über Fragen und Persönlichkeiten vor allem der
Lokalgeschichte Neapels um 1799s) in der Art, wie sie unsere
Zeitschriften für Lokalgeschichte füllen und wie wir sie alle
kennen. Er bereist auch Deutschland, Frankreich, England,
Spanien, aber immer und fast ausschliesslich als fleissiger
Besucher von Archiven und Bibliotheken. Bald beherrscht er die
Technik der exakten Forschung vollkommen; aber immer mehr

3) Vgl. z. B. Croce, La Rivoluzione Napoletana del 1799.

183



scheint ihm seine Arbeit sinnlos. Im Zusammentreffen mit
tätig in der Politik stehenden Menschen überfällt ihn
gelegentlich eine tiefe Scham. Er hat das Gefühl seine Pflicht .als

Bürger nicht zu erfüllen und findet seine Arbeit nutzlos. Er
möchte seinen historischen Arbeiten einen tieferen, innerlicheren

Inhalt als nur den der genauen Feststellung von Ereignissen

geben.
Das ist der Boden, auf dem Benedetto Croces Philosophie

vom Wesen des historischen Urteils und seine spätere
Geschichtsschreibung gewachsen sind.

Benedetto Croce besitzt zwei Eigenschaften in ganz
hervorragendem Masse: Er ist erstens ein durchaus aufs Denken,
aufs Theoretische eingestellter Mensch. Gelegentliche praktische

Tätigkeit als Vorsteher des Schulwesens in Neapel oder
als Unterrichtsminister unter Giolitti befriedigten ihn nicht, und
er benützte jedesmal die erste Gelegenheit, um zurückzutreten.
Dann ist er eine furchtlose, tapfere Kämpfernatur,: die sich
im stillen, im Grunde abseits des Lebens stehenden Garten der
positiven historischen Tatsachenforschung nicht mehr wohl fühlen

konnte, sobald er von ihr gelernt hatte, was sie ihm Wertvolles

zu bieten vermochte, nämlich diese strenge, nicht das

kleinste Detail vernachlässigende Disziplin, die allen modernen
wissenschaftlichen Arbeitsmethoden eigen ist.

Seine Philosophie *des historischen Urteils ist die Entdek-
kung eines leidenschaftlichen Herzens, dass echte Geschichtsschreibung

ihrem Wesen nach ein integrierender Bestandteil
aller Kämpfe und Krisen ist, unter denen die Entwicklung der
menschlichen Gesellschaft vor sich geht, und dass echte

Geschichtsschreibung ihrem Wesen nach nur aus innerster
Anteilnahme am Geschehen der Gegenwart entstehen kann. So

wurde Croce als Geschichtsschreiber — und Philosoph, beide
sind identisch — auch auf der politischen Bühne seines Landes

in seiner Art eine bedeutende Gestalt neben denjenigen,
deren Reden am Radio verbreitet und in den Zeitungen
gedruckt werden.

Was ist nun ein geschichtliches Urteil? Sicher nicht
Feststellung der Tatsachen. Das ist wertvolles Rohmaterial echter

Geschichtsschreibung. Jedermann weiss, dass das
rationalistische Denken die Eigenheit hatte, den Menschen als ein

184



sich immer gleichbleibendes mit gewissen Rechten ausgestattetes

Wesen anzusehen. Diesem Wesen wollte man auf Grund
vernünftiger Ueberlegungen — gleichsam wie wenn man von
der Zahleneinheit ausgehend ein arithmetisches Problem löst
— ein für allemal die beste, ihn beglückende Staatsform
geben. Auf Grund solcher Anschauungen kamen die Polen auf
den Gedanken bei Jean-Jacques Rousseau, dem Autor des Contrat

social, der ihr Land nur dem Namen nach kannte, eine

Verfassung zu bestellen. Von diesen Anschauungen ausgehend
wurde in der grossen Revolution den Resten des Feudalismus
und dem Königtum in Frankreich der Garaus gemacht. Von
diesem Geiste eingegeben war auch die helvetische Verfassung,

die vernünftig, einheitlich und klar gleich der Lösung
eines mathematischen Problems nur den einen Fehler hatte,
dass sie den historischen Gegebenheiten, den seit Jahrhunderten

im Bewusstsein tief verwurzelten „Orten", die die alte
Eidgenossenschaft geschaffen hatten, in keiner Weise Rechnung
trug und sich darum nach kurzer Zeit als nicht lebensfähig
erwies.

Heute erkennen wir diese Philosophie des Rationalismus als

einseitig, als falsch, wenn man so sagen will. Der Mensch
ist ein in steter Entwicklung befindliches Wesen. Er ist über-
a'l ein anderer. Jede Verfassung muss auf intimer Kenntnis
des Volkes, für das sie bestimmt ist, aufgebaut sein. Sie
muss den psychischen Gegebenheiten Rechnung tragen, wie
das in der schweizerischen Bundesverfassung von 1848 durch
Nahrung der Souveränität der Kantone geschehen ist.
Gewiss hatten die Aufklärer recht, wenn sie im Namen der
Vernunft die alte Gesellschaftsordnung Frankreichs bekämpften.
Es ist die vornehmste Aufgabe der menschlichen Vernunft,
die wir auch heute noch anerkennen, in den immer neuen
Verhältnissen, vor die das stete Werden der Geschichte uns
stellt, das Alte und unnütz und schädlich Gewordene zu
erkennen, zu bekämpfen und neue Wege zu suchen. Aber sie
kann nicht ein für allemal eine definitive Lösung geben. Was
sie ausdenkt und schafft, wird seinerseits zu seiner Zeit
seinen Dienst nicht mehr erfüllen und bekämpft und vernichtet
werden müssen. Und dann ist nicht alles, nur weil es alt
und ehrwürdig ist und sich nicht in einen abstrakt ausge-

13
185



dachten Plan einfügt, wertlos. Viele alte Institutionen sind noch
Ausdruck lebendigster und bester Ordnungen; sie dürfen nicht

beseitigt werden. Das haben auch die Schöpfer der
Bundesverfassung von 1848 erkannt, als sie, wie schon gesagt, die
Souveränität der Kantone weitgehend bestehen liessen. Sie

waren konservativ und revolutionär zugleich, wie unser
modernes Denken konservativ und revolutionär ist. D. h. die ab-

strackte Vernunft der Aufklärer ist zu historischer Vernunft
geworden, die weiss, dass in der Geschichte alle Institutionen

ihren Sinn und ihre Aufgabe haben und darum erhalten

werden müssen, die aber auch weiss, dass jede Institution
zerfallen, ihren Sinn verlieren kann und dann bekämpft und
durch eine Neuschöpfung verdrängt werden muss.

Mit diesen Darlegungen — wir sind überall Croce'schen

Gedankengängen gefolgt — haben wir das abgegeben, was
Croce ein geschichtliches Urteil nennt. Wir haben einen
Geisteszustand der Vergangenheit, das rationalistische Denken,
dargestellt, — besser gesagt, wir haben ihn in uns reproduziert,

weil er in uns als Möglichkeit schlummert — und ihn
auf Grund unserer heutigen Art zu denken beurteilt. Wir sind
Geschichtsschreiber, soweit wir uns mit der Vergangenheit
beschäftigen und Philosophen, soweit wir unser heutiges Denken
als Kriterium brauchen. Das geschichtliche Urteil ist — und
damit kommen wir zu einem Hauptgedanken in Croces
Philosophie — Geschichtsschreibung und Philosophie in einem.
Geschichtliche und philosophische Erkenntnis sind ein und
dasselbe.

Die Identität von Geschichtsschreibung und Philosophie ist
in jeder Art Geschichte ohne weiteres sichtbar. Die Geschichte
der Philosophie schreiben heisst, das Denken der Vergangenheit

im Lichte unseres heutigen Denkens darstellen. Es heisst
noch mehr. Es heisst, in sich selbst die Gegebenheiten fühlen,
deren die frühere Philosophie Herr zu werden versuchte, und
ihre Aussagen als Möglichkeiten, als Etappen der Entwicklung
des eigenen Denkens begreifen und sie im eigenen, besseren

Lösungsversuch überwinden. Ein geschichtlich-philosophisches
Urteil abgeben heisst ganz einfach auf die Frage antworten:
„Was bedeutet die Vergangenheit für die Gegenwart?". Wenn
wir diese intime, innerste Beziehung zu den Denkern der Ver-

186



gangenheit nicht herstellen können — und dasselbe gilt natürlich

auch z. B. für Dichtungen, die wir in uns reproduzieren
und auf Grund unserer Philosophie des Schönen beurteilen —,
so können wir ihre Geschichte nicht schreiben. Wir können
höchstens ihre Formeln wiederholen, sie rein äusserlich
zusammenfassen und neben andere Formeln stellen. Damit kommen

wir zu einer weitern wichtigen Folgerung der Philosophie
des geschichtlichen Urteils, nämlich dass die wichtigste Quelle
aller Geschichtsschreibung der Mensch der Gegenwart selbst
ist. Was er nicht in sich selbst fühlt, kann er in der
Vergangenheit nicht begreifen. Darum sind uns gewisse Epochen
der Vergangenheit verschlossen. Darum kann eine junge
Generation das Verständnis für eine gewisse Periode der
Vergangenheit, mit der sich ihre Väter noch zu innerst verbunden

fühlten, vollständig verlieren, eben weil die neue Generation

anders ist, weil ihre Probleme und Schwierigkeiten
andere sind. Darum heisst geschichtliche Erkenntnis nicht, in
stetiger Arbeit, am grossen Geschichtsbuch, das die Forschung
schreibt, ein Kapitel ans andere anfügen, ins Unendliche.
Geschichtliche Erkenntnis kommt und geht. Sie ist immer wieder
anders und neu; denn jede Epoche hat viele Gesichter und
nicht jeder Generation ist jeder Aspekt der Vergangenheit gleich
begreiflich. Geschichtsschreibung bedeutet Vergangenheit und
Gegenwart in einem, sie bedeutet ein Hineinnehmen der
Vergangenheit in die Gegenwart.

Die geschichtlich-philosophische Erkenntnis ist nicht eine
Tätigkeit, die ausschliesslich Forschern und einigen Liebhabern

vorbehalten ist, — ihnen vorbehalten ist höchstens das
Bûcherschreiben, — sie ist eine allgemein menschliche Funktion,

ein Akt der Erkenntnis, der auch im Alltag allen unseren
praktischen Handlungen vorangeht, vorangehen muss. Bevor wir
unser Kind strafen, wenn es ungezogen ist, vergegenwärtigen
wir uns rasch seine früheren Ungezogenheiten und die
Wirkungen dieser oder jener Strafe, die wir angewandt haben.
Wir überlegen nns rasch, was wir richtig und was wir falsch
gemacht haben. Wjr rufen uns ins Gedächtnis zurück, was
wir von andern über Fälle, die dem unsrigen gleichen, gehört
und gelesen haben. Das ist geschichtlich-philosophische
Erkenntnis im Alltag. Auch das Moment der Philosophie ist in

187



ihr enthalten; sie ist z. B. ohne den Begriff der Wahrheit
nicht denkbar. Ohne einen vorhergehenden Erkenntnisakt, —
er mag primitiv sein, vielleicht sagt er uns nur, dass der
Nachbar seinem Jungen gestern einen Verweis gab, als er zu

spät heimkam, — könnten wir unser Kind nicht strafen; ohne
Erkenntnis wüssten wir nicht einmal, dass es überhaupt so
etwas wie Strafe gibt. Wie im Alltag so in der „Geschichte";
auch die Ereignisse des Alltags wie alles, was geschieht,
sind ja streng logisch gesprochen Geschichte. Der Schaffung
des schweizerischen Bundesstaates von 1848 musste eine
theoretische Auseinandersetzung mit den Versuchen des helvetischen

Einheitsstaates, der Mediations- und Restaurationszeit
vorangehen. Ohne diese theoretische Vorarbeit ist die
Verfassung von 1848 nicht denkbar. Die kritische Erkenntnis der
Vergangenheit ermöglichte sie erst, wenn sie sie auch nicht
bedingte. Mit der Erkenntnis der Mängel und Vorzüge früherer

Staatsformen war der neue Bundesstaat nicht geschaffen,
wie mit keiner Art von Erkenntnis irgend eine neue praktische
Lösung geschaffen wird; aber die theoretische Grundlage für
die neue Staatsform war damit gegeben.

Mit diesen Ueberlegungen wird uns nun auch der ewige
Ursprung aller geschichtlichen Erkenntnis klar. Bevor wir
Entschlüsse fassen können, um neuer Schwierigkeiten Herr zu
werden, vor die das Leben uns immerfort stellt, beugen wir
uns im Leben des Einzelnen wie der Völker über unsere
Vergangenheit, um uns das zu vergegenwärtigen, was von
unserer augenblicklichen Lage aus gesehen, für uns aktuell
ist, es zu beurteilen und uns dadurch daran zu orientieren.
So zeigt sich die geschichtliche Erkenntnis als integrierender
Bestandteil allen menschlichen Lebens. Croce sieht in ihr die
einzige Erkenntnis, die es gibt, die Erkenntnis schlechthin.

Hier stellt sich natürlich das Problem der Naturerkenntnis.
Croce will in den Naturwissenschaften keine eigentliche
Erkenntnis, sondern nur ein Zusammenfassen verschiedener
Wahrnehmungen in Gruppen und Klassen, eine rein klassifizierende
Tätigkeit sehen. Aber sein Verfahren ist immer, so oft er
auf die Naturforschung zurückkommt, summarisch und auch
in der Form unbefriedigend. Seine Philosophie des geschichtlichen

Urteils ist dem Ringen um ein Begreifen und Erklären

188



seiner eigenen Forschertätigkeit als Historiker entsprungen und
zeigt in der differenzierten Behandlung aller Fragen und
Einzelheiten die Spuren dieses Ringens. Die Frage nach dem
Wesen der Naturerkenntnis hat ihn nie eigentlich innerlich
tief bewegt. Nirgends in seinem grossen Werk finden sich
Spuren naturwissenschaftlicher Kenntnisse. Er stiess mehr von
aussen auf das Problem der Naturforschung, wenn er von
Erkenntnis sprach, und suchte sie dann irgendwie einzuordnen.

Wenn wir uns vor Augen halten, was uns immer wieder
zu historischer Erkenntnis treibt, so wird auch ohne weiteres
begreiflich, warum in der Schweiz im Augenblick, als sie
sich von mächtigen totalitären Staaten ganz umringt sah, die
sich fast den ganzen europäischen Kontinent unterwarfen,
während die Demokratien handlungsunfähig schienen, ein angstvolles

Fragen nach der Entstehung unserer Freiheitsrechte
wach wurde. Die geschichtliche Erkenntnis wird aus der Not
der Zeit geboren. Sie schafft die theoretischen Grundlagen
der Neuordnung der Zukunft. Sie ist ein nicht weg zu
denkender Bestandteil der Dynamik des Lebens des Einzelnen und
der Völker. Ausserhalb der Dynamik der Gegenwart kann
Geschichtsschreibung höchstens, vielleicht fein geordnet, Tatsachen

zusammentragen.
So ist auch, um nur ein Beispiel zu nennen, Croces

Geschichte Europas im 19. Jahrhundert4) wie überhaupt seine
ganze historisch-philosophische Arbeit aus der Not der Zeit
geboren; denn was ist seine Philosophie des geschichtlichen
Urteils anderes als ein Versuch, den „objektiven" Geschichtsforscher,

der in sich ein immenses Wissen ansammelte und
dabei dem Geschehen der Gegenwart hilflos gegenüberstand,
wieder ins Zentrum des Lebens zurückzuführen und ihm die
Stellung zu verschaffen, die ihm gebührt, die Stellung, die
Croce sich selbst in grossartiger Weise verschafft hat. Bürger

eines totalitären Staates, der Presse-, Versammlungs- und
Redefreiheit abgeschafft hatte, begann er die Geschichte des
Jahrhunderts des Liberalismus zu schreiben. Wir können
erraten, von welcher Grundanschauung er ausgeht, wenn wir
die Ueberschrift des ersten Kapitels lesen: La religione della
libertä, die Religion der Freiheit.
4) Croce, Storia d'Europa nel secolo deeimono.

189



Alles menschliche Tun, sagt die Philosophie der Freiheit,
ist freie menschliche Schöpfung. Man kann, streng logisch
gesprochen, nirgends durch diese oder jene Massnahme, diese

oder jene menschliche Tat hervorrufen. Kein Staat hat je durch
besondere Massnahmen grosse Dichter oder Philosophen oder
Staatsführer hervorbringen können. Und was für diese Grossen

gilt, gilt für die kleinste menschliche Handlung. Er kann
höchstens vorhandenen Dichtern und Philosophen ihre äussern

Schwierigkeiten vermindern, damit sie ihnen nicht erliegen,
oder den grossen Staatsmann, auch wenn er zur Opposition
gehört, zu Wort kommen und so mitarbeiten zu lassen. Kein
Diktator hat je dadurch grosse Heerführer hervorgebracht,
dass er die Opposition vernichtete oder die Militärkredite
erhöhte. Auch die beste und längste Schulung macht den grossen

Heerführer nicht; sie kann höchstens die Materialien für
ihn bereit stellen, die er braucht, um das in sich herauszubilden,

was er sein wird. Auch der Diktator kann nur das eine

tun: die Weisheit besitzen, den gebornen Soldaten, von Stufe
zu Stufe aufsteigen und ihn befehlen zu lassen, auch wenn
er ihm sonst kein willfähriges Werkzeug ist. Und das ist
er ganz sicher nicht; denn sonst wäre er kein in seiner Art
bedeutender Mensch. Die Schaffung der liberalen Staatswesen

war nun ein den damaligen Verhältnissen angepasster
Versuch, durch eine Reihe von Institutionen, Rede-, Press-,
Versammlungsfreiheit, Parlamentarismus usw. der freien menschlichen

Schaffenskraft mehr und bewusster als früher freien
Lauf zu lassen, und sie dadurch zu steigern.

Die Philosophie der Freiheit, sie ist nicht neu, hat Croce
auch zum politischen Kämpfer und damit zu einem Vereinsamten

in seinem Vaterlande werden lassen. Seit 1934 ist er
auf Anordnung des Ministers für nationale Erziehung aus
allen wissenschaftlichen Gesellschaften Italiens ausgeschlossen.
Seit langem schreibt er die von ihm herausgegebene
Zeitschrift „La Critica" fast allein. Aber Kampf und Streit ist
alles Leben. Das steht fast auf jeder Seite seines nunmehr

grossen Lebenswerkes. Und Kampf und Streit und Vereinsamung

haben ihn nicht davon abgehalten, die Philosophie der
Freiheit auch in den dunkelsten Zeiten zu vertreten und
haben seine grosse Arbeitskraft nicht gebrochen — im Gegenteil.

190



Mit der Philosophie der Freiheit haben wir die praktischen

Probleme, die die Zukunft uns stellt, nicht gelöst.
Keine Erkenntnis entbindet uns davon, die einzelnen Fragen
des praktischen Lebens praktisch zu lösen; wir sind aber mit
Croce überzeugt, dass die Philosophie der Freiheit eine der
weltanschaulichen Grundlagen der Neuordnung der Zukunft
bilden muss.

KLEINE RUNDSCHAU
Sizilianisches

„Ein schwermütiges Volk sind wir... Immer erhoffen wir etwas
Besseres, und immer verzweifeln wir daran es zu erlangen... Immer
sind wir ohne Trost; immer niedergedrückt... Und immer mit der
Versuchung im Leib uns das Leben zu nehmen; immer bereit, alle
mit einander, schwarz zu sehen."

Diese Worte legt ein Sizilianer, Elio Vittorini, einem seiner Landsleute

in den Mund. Was bleibt da von dem sorglosen, heiteren
Charakter, den man im Norden so oft dem Südländer andichtet? Aber
der Süden hat zwei Gesichter. Wohl ist der Himmelsstrich milder,
wohl bringt die Erde williger als im Norden ihre Früchte dar. Aber
neben den reichen Ebenen gibt es karges Bergland, felsige Küsten und
werte, menschenleere Prärie. Die Schwermut nördlicher Winter hat mancher

Dichter besungen, aber vom Leben in einem verschneiten Bergnest

des Südens, von der niederdrückenden Gleichförmigkeit einer
bene, in der sjc]-, peId an Baumreihe und Feld an Baumreihe schliesst,

so weit das Auge reicht, von diesen Dingen hat man kaum etwas
vernommen — und sicherlich nicht durch einen Nordländer.

Irgendwo in der Mitte, zwischen Nord und Süd, scheinen
Landschaft und Klima auf den Menschen ausgleichend zu wirken. Je weiter
man aber nach Süden gerät, desto mehr Züge entdeckt man, die einen
wieder an den Norden gemahnen. Wer sich im Frühling den steinigen

Küsten Griechenlands nähert, könnte meinen, er habe die Schnee-
gipfel, Inseln und Buchten Skandinaviens vor sich. Und bald darauf
brennt eine mitleidlose Sonne hernieder, die einen daran erinnert, wo
man ist.

Versteht man nun, welch widerspruchsvollen Einflüssen ein Sizili-
an.er ausgesetzt ist und welche Spannungen diese in ihm erzeugen
müssen? Widerspruchsvoll ist auch seine Herkunft. Sie wirkt noch

191


	Benedetto Croces Begriff vom Wesen des geschichtlichen Urteils

