Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)
Heft: 2
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

Charly Clerc’s Mysterienspiele

Dem mittelalterlichen Mysterienspiel haftet jene schlichte Einfalt und
tiefe holzschnittartige Frommigkeit an, fiir deren innern Reichtum wir
seit der Nachkriegszeit wieder hellhériger geworden sind. Man denke
an die Auffithrungen von Mysterien- und Totentanzspielen in Kirchen
und auf offentlichen Pliatzen oder an Hofmannsthals ,Jedermann’. Den
modernen Dichter mag es reizen, in die Welt des Mittelalters unterzu-
tauchen, wo die Menschen Marionettenfiguren von gottlichen und teuf-
lischen Michten waren und der Einzelwille unmittelbar von ihren Ein-
wirkungen gelenkt wurde. Dieses tragische Ringen des Menschen um
seine Gottesgefolgschaft, das wohl den Angelpunkt der abendlindischen
Geschichte seit der Entstehung des Christentums ausmacht, erhebt in
jener Periode die christliche Idee zur alleinigen lebenswerten Realitiit
und stosst die Erscheinungen des wirklichen Lebens als Trugbilder und
Versuchung weit von sich. Wer als Kiinstler ein Sensorium fiir die
Symbolik des Mysterienspieles besitzt, das dem dichterischen Triaumer
einen ehrenvolien Platz in der Welt und in der Gemeinschaft sicherte,
mag berufen sein, auf diesen alten Pfaden auch in einer modernen Zeit
zu wandeln, die verlernte, in ihre politischen und kriegerischen Note
die Apokalypse hineinzudenken.

Unter diesem Aspekt modchten wir vier Mysterienspiele sehen, die der
feinsinnige Interpret franzosischen und westschweizerischen Kulturwil-
lens an der E.T.H., Prof. Charly Clerc, in den letzten Jahren heraus-
gab und die in einem Sammelbande aus dem Jahre 1941 (Editions La
Concorde, Lausanne) vorliegen. Seither hat sich Clerc auch weiterhin
mit gutem Erfolg als Verfasser von lesenswerten Theaterstiicken beti-
tigt. Die Mysterienspiele Clercs sind modern, zugegeben, ihre Sprache
ist geschliffen, von glinzendem Kolorit und wendig in ihrer Ausdrucks-
fihigkeit. Die holperigen Geleise, in denen sich der mittelalterliche
Thespiskarren unter dem Schiitteln und Riitteln einer unbeholfenen,
doch rithrend naiven Ausdrucksweise fortbewegte, sind hier einem ge-
pilegten Parkett gewichen, auf dem es sich bequem einhergehen lisst.
Vorzug und Nachteil seien hier gleichermassen angedeutet. Wir freuen
uns des modernen Gesichtes dieser Mysterienspiele, in denen Clerc
Altes und Neues zu verbinden und den Charakter des Mysterienspicles.
ohne mittelalterliche Patina aus einer heutigen Problematik heraus zu
treffen wusste. Das im Dichterischen wie Religitsen liegende Grund-
erlebnis der stiandigen Verwechslung von Schein, Traum, Glauben,
Phantasie mit der Realitit bildet wohl den tragenden Grund, von dem
sich zarte Fiaden zu der mittelalterlichen Zauber- und Maérchenwelt

122



und zur frithchristlichen Zeit spinnen lassen. So verraten diese vier
Mysterienspiele, deren innere Verwandtschaft zur Legende und zum
Mirchen auf der Hand liegt, starke dichterische Konzeption; ein Zug
in Rationale, Belehrende ist ihnen allerdings nicht fremd.

Wenn die drei ersten Spiele, wie ,La veillesse des rois mages”,
»Le mystére du fils prodigue”, ,Le jeune homme ‘triste’” sinnfiilige
Variationen zu wesentlichen Sitzen aus der heiligen Schrift darstellen
und in der Zeit von Jesus Christus spielen, so wagt sich Clerc
mit seinem letzten Stiick ,Le palais invisible” ins Mittelalter vor. Wie
vier Altarbilder, die beiden kleinern umrahmt von den beiden gewich-
tigen Seitenfliigeln, nimmt sich dieses Quartett aus, bei dessen Anblick
wir uns an Timmermans innigere Schrift ,,Das Triptychon der heiligen
drei Konige” erinnert fithlen.

Clercs Gedanken und Erlebnis kreisen um die merkwiirdige Pola-
ritit der christlichen Idee, deren innern Widerspruch er im folgenden
Satze der heiligen Schrift festlegt: ,Celui qui veut sauver sa vie la
perdra. Mai celui qui perdra sa vie a cause de moi et del’Evangile, la
sauvera”. Welch’ gliicklicher Gedanke, die Wahrheit dieses Satzes am
Leben der alternden heiligen drei Konige zu erweisen, die fromm ihre
Lebenswege als Friedensfiirst, als Magier und als Bettler beschliessen.
Engel fithren sie aus der Welt des Traumes, der sie fiir ihr entsa-
gungsvolles Leben belohnt, in die Welt des Jenseits hinein. ,,Car celui
qui aura persévéré jusqu’ a la mort obtiendra la couronne de vie”.

Am  Gleichnis des verlorenen Sohnes und des reichen ' Jiinglings
wandelt Clerc in den beiden folgenden Spielen die beiden Maoglichkeiten
eines christlichen und eines nicht wahrhaft christlichen Lebens ab. Sicher
nicht ohne Absicht. Wer durch echte Reue, im Tale eines geistigen
Todes lernte, auf seine innere Stimme zu horchen, der darf gewiss sein,
df{SS er heimkehrend die Verzeihung seiner Eltern erlangt. Wer aber
wie der reiche Jiingling, als jeune homme triste, nicht wagt, Christus
nachz"ufol'gen und all’ sein Gut und Hab zu verteilen, verdient als
SCh.WﬂChlmg Spott und Hohn seiner Umgebung. Mit sehr viel psycho-
logischem Geschick weiss hier der Dichter alle Register menschlicher
SChW:‘iCh? und Tugend zu ziehen. Der Gestalt der Mutter kommt im
einen ' wie im andern Falle jene Rolle der Mutter Maria zu, deren
menschliches Dasein inmitten eines iibermenschlichen Geschehens

i er-
greift.

Am gedanklich reichsten, doch unzweifelhaft auch etwas schematisch
ist das vierte Spiel, das den merkwiirdigen Titel »Le palais invisible”
trigt. Man errit die Absicht des Dichters, dem es auf nichts geringeres
als auf eine innere Ehrenrettung jener bekannten Redensarten von de1;
nLuftschlgssern” und den ,spanischen Dorfern” ankommt. Nur der
Glaube an die Realitit des Erdichteten kann solches Wunder be-
V\{il-ken, das nicht verschieden ist von jenem andern Wunder, wodurch
€in nicht Glaubender zu einem gliubigen Menschen wird. Wahrlich
ein Wunder vollzieht sich in der Seele des Konigs Galaor, der unter

123



dem FEinfluss seiner Frau Morgane und eines magischen Architekten
Thomas von einem ungliubig realistischen ,, Thomas” zu einem gldubigen
Menschen wird. Den unsichtbaren Palast, jenes Schloss, das nicht
von dieser Welt ist, sah nur der Sohn des Konigs, Ivain, als er aus
Todesnacht wieder zum Leben erwachte. Wir verstehen Clerc, wenn
er mit diesem Thema das moderne Sozialproblem in Zusammenhang
bringt. Und doch will es nicht recht in diese mittelalterliche Welt und
ihre Symbolik hineinpassen. Eines aber ist gewiss, dass der Koénig fiir
die drei realistischen Architekten, die ihm seinerzeit ihre Dienste an-
boten, nun verriickter geworden ist als sein Narr, der ihnen auf ihre
Frage, wo sich der Konig nun im Sommer aufhalten \werde, ant-
wortet: , Dans les nuages, pardieu! C’est le seul pays au monde ou
on ne se fasse pas rouler par les. maitres d'état!”

Was Clerc unter Mystére versteht, entstammt ohne Zweifiel jener
Sphire, wo sich das Wunder einer innern Wandlung im Menschen voll-
zieht. Das ist Wunder, Wunder einer modernen Zeit, durch welche
Deutung das alte Mysterienspiel zu einer besondern literarischen Gattung
der Gegenwart mit einer besondern Kunstsprache erhoben wird. Clercs
brillante Begabung zur geistvollen Causerie, zur schlagfertigen Rede
und Gegenrede, verrat sich auch da, wo derbe Worter und alter-
tiitmelnde Wortwendungen vorkommen.

Es sei nur zum Schlusse angedeutet, dass zur Vermittelung der bei-
den Welten des Jenseits und des Diesseits mannigfache Mittlerpersonen,
schlimmer und guter Art, auftreten. Sie sagen ihre Spriiche, versu-
chend oder beschwoérend auf. Von jenen Gestalten auf den mittel-
alterlichen Tafelbildern, die Spruchbinder umrahmen, sind sie nicht
allzusehr verschieden. Auch sie sind heute Boten des Gewissens.

Aus all’ dem diirfte hervorgehen, dass diese vier Mysterienspiele
von Clerc mit guten theatertechnischen Wirkungen aufgebaut sind. Man
muss sie spielen, nicht nur lesen. Gerold Ermatinger

Neues aus der Gotthelf-Forschung

Gotthelfs michtiger Name ist seit gut zwanzig Jahren unauflos-
lich mit zwei andern verkniipft: Hans Bloesch und Rudolf Hunziker,
die treuen und umsichtigen Besorger der kritischen Gesamtausgabe.
Durch dieses verdienstvolle Unternehmen ist iiberhaupt erst die ge-
eignete Grundlage fiir eine wissenschaftliche Gotthelf-Forschung ge-
schaffen worden. Im vergangenen Jahrzehnt sind dann auch die drei
bekannten Gottheli-Monographien von Muschg, Giinther und Guggis-
berg erschienen, von denen jede in ihrer Art immer wieder eine hdhere
Stufe befreiender Einsicht in die Personlichkeit und das Werk des
Dichters erschloss.

124



Durch die genannten Arbeiten wurden der Gotthelf-Forschung wie-
der neue Wege geebnet, die namentlich nun zur vertiefenden Deutung
einzelner Werke fithrten. Im vergangenen Jahre sind zwei solche
Untersuchungen erschienen. Die eine von Karl Fehr beschiftigt sich
mit der Schwarzen Spinne, dem lange verkannten Meisterstiick von
Gotthelis Novellistik.!) Die andere von Kurt Pletscher hat eine
der klassischen Romanschépfungen des Dichters, Anne Bibi Jo-
wiager,zum Gegenstand?).

Fehr entwirft mit wissenschaftlichem Elan am Einzelbeispiel ein
packendes Bild von Gotthelfs Schopfertum. Eine diirftige stoffliche
Vorlage, die aus drei Volkssagen der heimatlichen Umgebung bestand,
wurde durch die gestaltungsmichtige Geisteskraft des Dichterpropheten
zu einem grandiosen Menschheitsmythos umgebildet. Zwei Wesenselemente
von Gotthelfs christlicher Lebens- und Weltanschauung formen sich
darin zur spannungsgewaltigen, farbensatten Handlung. Das erste ist
das Wissen um die Ursiinde, die in der Hybris besteht, dem hoch-
miitigen Abfall von Gott. Der Mensch, welcher wesensmissig dem Be-
dingten verfallen, mochte sich selbst zum Gott machen, weil er aus
eigener Kraft, ohne hohere Begnadung handeln zu konnen glaubt. Das
zweite Element ist in des Dichters zuversichtlichem Glauben an die
Gotteskraft der Liebe verankert, mit welcher der Vater den Siinder
ins Gericht zur Erkenntnis seiner Schuld treibt, um ihn dadurch zur
Lebenswende zu fithren, zur Einsicht seiner Grenzen und seiner Ver-
antwortlichkeit, aber auch zur titigen Ueberwindung und Opferung seiner
selbst fiir den Nichsten im Sinn der Nachfolge Christi.

Gotthelf wusste sich berufen, als Mahner unter sein Volk zu treten.
Die Einsicht, die ihm geschenkt war, konnte fiir ihn nicht in sich
selbst beruhen, sondern dringte zur Mitteilung nach aussen ins all-
taglich‘e Leben. So bildete der Dichter aus dem Geistgrund Gestalten:
Christine, der Tatmensch, die sich in unerhorter Selbstherrlichkeit an-
masst, den vom Zwingherrn bedringten Bauern aus eigener Kraft und
Macht zu helfen. Sie ergibt sich damit bewusst dem Bdsen, was
sinnbildlich im Teufelspakt geschildert ist. Ihre Anmassung steigert
sich immer weiter bis zur iibermichtigen Dimonie: sie gebiert selbst
das Bgse, die schwarze Spinne, welche die Viehseuche heraufbeschwort,
Ja, das Weib wird schliesslich zum Bosen selber, zur schwarzen Spinne,
deren einziger und alleiniger Zweck in der Vernichtung besteht.
Christine zur Seite steht die Masse, die sich zwar im Gegensatz zu
ihr nicht fiir eine satanisch die Ketten sprengende Tat zu versammeln
vermag, die aber im Banne lihmender Furcht der Grundsatzlosigkeit,

) Karl Fehr: Jeremias Gotthelfs Schwarze Spinne als christlicher My-
thos. (Max Niehans Verlag, Zirich und Leipzig 1942)

) Kurt Pletscher: Jeremias Gotthelfs Anne Bibi Jowiger, Weltbild
und Schopfertum, herausgegeben von Kurt Ruh und Hans Steiner.
(Kommissionsverlag A. Meili, Schaffhausen 1942)

125



der sittlichen Anarchie verfillt. Dies bedeutet jedoch, wie Gotthelf klar
erkennt, im Wesen ebenfalls Abfall von Gott. Den Michten der Fin-
sternis stellen sich die sieghafte Kraft opfernder Liebe und die im
Traume real eingreifende gottliche Begnadung entgegen, durch die
der Priester sowie das fromme Weibchen und seine Schwiegermutter
die Spinne zu bannen vermdogen.

Fehr deckt dabei mit seiner scharfsinnigen Interpretationsweise cinen
bedeutsamen Zug von Gotthelfs sittlicher Grundhaltung auf, der die
dichterische Gestaltung wesentlich bestimmt. Der Gegensatz von Licht
und Finsternis erscheint bei Gotthelf nie in metaphysischer Reflexion
erfasst, sondern wird vom Denken des Protestanten aus in der Lebens-
wirklichkeit des Einzelnen und der Gemeinschaft erfahren. Die ver-
schiedenen Figuren der Novelle treten daher nicht etwa als schlecht-
hinige Verkorperungen des guten oder bosen Prinzips auf, sondern sie
stehen alle unter der gleichen Moglichkeit des Siindigens und Ueber-
windens. Aus der in christlichem Sinne verstandenen Freiheit der Ent-
scheidung ergeben sie sich dem Guten oder Bosen; denn der Mensch
tragt fiir Gotthelf Engel und Teufel in sich. Diese tiefe Erkenntnis
beherrschl seine gesamte Menschendarstellung. In der Schwarzen Spinne
organisiert sie ein Geschehnis von grossartiger Konzeption: Der Dich-
ter schafft ecinen geschlossenen Rahmen, aus dem sich die Erzihlung
des Grossvaters, die eigentliche Handlung, monumental heraushebt. Ge-
genwart und Vergangenheit, Aktualitit und zeitlose Mahnung werden
dadurch zur Einheit zusammengeschweisst. An einen ersten Teil der
Erzahlung, in dem das einmalige Ereignis des Teufelspaktes und der
schwarzen Spinne gezeichnet ist, schliesst sich ein zweiter, wo die
Grundgedanken des ersten an neuen Gestalten variiert werden. Durch
sie wird ,,das Einzelereignis zu einem exemplarischen Geschehen allge-
mein-menschlicher Giiltigkeit ausgeweitet... Die Verantwortung und die
Verantwortlichkeit wird nicht mehr nur dem Einzelmenschen, sondern
der ganzen Familie und den Generationen aufgetragen”.

Fehr gelangt auf dem Wege einer sorgfiltigen Einzelinterpretation,
wie er seine Methode nennt, zu diesen wertvollen Ergebnissen. Wie
ein weiser Zeichendeuter naht sich der Interpret dem Kunstwerk und
erkennt mit feinem Sinn in den kleinsten Einzelheiten des Stils und
der Sprache hohere Bedeutsamkeiten.

In einem Punkte moge ein kritisches Fragezeichen gestattet sein:
Ist der Begriff des Mythos fiir Gotthelfs Gestaltung des Sagenstoffes
eigentlich am Platze? Fehr scheint mir selber nahe daran, die Frage
zu verneinen, wenn er sagt, dass die Triger der Novelle nicht nur
Gotthelfs dichterische Gestalten sind, sondern jeder, der mit unver-
bildetem Herzen Gotthelf zu lesen vermag, d. h. jeder auf christ-
lichem Boden stehende Mensch, der in Gotthelfs Welt seine geistige
Heimat gespiegelt findet. Nach meiner Ueberzeugung muss fiir den-
jenigen, der wirklich ganz auf christlichem Boden steht, jede aesthe-
tisierende oder historisierende Formulierung des Glaubens, wie sie sich

126



einerseits im Mythos, anderseits im kirchlichen Dogma geben kann,
durch die Realitit von Kreuz und Auferstehung zerschlagen werden.
Und driangt sich einem in Gotthelfs Werk diese unergriindliche, er-
schiitternde Realitit nicht unwiderstehlich auf, so dass wahrhaftig mit
Recht gesagt werden kann, es fordere vom Leser, dass rauch er
Triger des Geschehnisses werde? —

Kurt Plescher gribt in Anne Bidbi Jowiiger zum Teil denselben
Wesenheiten nach wie Fehr in der Schwarzen Spinne. Gotthelf war
1842 von der Sanititsdirektion des Kantons Bern um eine kleine, po-
pulire Schrift angegangen worden, durch die das Landvolk iiber die
Gefaliren des Kurpfuschertums aufgeklart werden sollte. Die kleine,
populdre Schrift wuchs sich jedoch wiederum zu einem Menschheits-
buche grissten Formates aus, das sowohl den Dichter als auch den
Leser bis an die stummen Tore verborgener Wahrheiten fithrt. Gott-
helf bildet hier sein Wissen um die Realitit des Siindenfalles zu ver-
schiedenen Gestalten, von denen jede auf anderer Hohe und in be-
sonderen Dimensionen wandelt. Anne Bibi vergottet in verblendeter
liebevoller Herrschsucht ihre eigenen trieb- und instinktgeleiteten Ge-
dankengespinste und spiter ihr Enkelkind, iiber dessen Tod sie in den
Wahnsinn der Schuidverzweiflung ausbricht. Der Wunderdoktor masst
sich als Gnadenspender betriigerisch gottliche Eigenschaften an. Beide
Figuren entstammen den tiefern Regionen, der Welt des Urspriing-
lichen, dic der Dichter in den Dimmerschein des Magischen und Aber-
gliubischen hiillt. Auf der nichsten Stufe steht der Vikar, der das
orthodoxe Dogma verabsolutiert und dariiber den lebendigen, lieben-
den Gott vergisst. Auf die Mittelhshe treten die beiden Aerzte, Doktor
Ruedi und secin Vater. Dieser stellt den Typus des Rationalisten dar,
den von der naturwissenschaftlichen Denkweise der Neuzeit beherrsch-
ten Menschen, der sein Wissen zu Gott macht. In seinem Sohme da-
gegen zeichnet Gotthelf den vollgiiltigen Vertreter des l[dealismus, der
imeigenen Genie, in der Totalitit der geistigen, seelischen und phy-
sischen Krifte, welche die Ichheit zusammenschliesst, das letzte und
hochste sieht. Auf der Spitze aber erscheinen der Arzt des ersten
Teils, .der sich als Diener der Natur bezeichnet, der Pfarrer als gliu-
biger Richter und liebender Werter der Welten, welche die einzelnen
Gestalten vertreten, und schliesslich Meyeli, die Pletscher vielleicht
etwas zu voreilig als die Schuldlose deutet, welche durch ihre Demut
mit der Einhcit des Wesens begnadet ist. Diese Hierarchie bewegt sich
nun aus der Kraft des Dichters zum zeitlosen Menschendrama. Ueber
die Gestalten der Tiefe und der Mitte bricht das Gericht Gottes her~
ein, das die Tauschung iiber die Wirklichkeit der Begrenzung zertriim-
mert. In diesem Punkte verrit Pletscher einen gewissen Mangel an
Einblick in das Wesen von Gotthelfs Christenglauben; denn er sieht das
Gericht Gottes zu sehr als Vernichtung an, als tragisches Geschehnis,
das sich antikem Sinne nihert. In Wirklichkeit gestaltet jedoch Gott-
hell das Gericht, das sich fast in jedem seiner Werke ereignet,

127



stets als eine erhabene Offenbarung von Gottes Liebe, die den ver-
irrten Menschen sucht. Die Anklage des Gewissens treibt ihn bloss
zuerst auf den Abgrund der Verzweiflung, damit er dort an seinem
Trotz, mit dem er sich gegen Gott biumt, zerbreche und sich
wieder der freischenkenden Gnade offnen lerne.

Das Prinzip der Weltanschauung Gotthelfs und das Geheimnis des
Schopfertums, aus dem das Werk herauswichst, glaubt der Verfasser
in einer personlichkeitsbedingten Spannung ergriinden zu konnen, die
aus einem im Gefithl verankerten Gegensatz zwischen Prediger und
Dichter, zwischen dem seine Gottesidee verkiindigenden Ethiker und
dem ergriffenen Menschen entsteht. Weltanschaulich tut sich dieser
Dualismus als Gegensatz zwischen einem transzendenten und einem im-
manenten Gottesbegriff kund. Im Blick auf das Werk als Dichtung
aber tritt er als ,,Grundrhythmus” in Erscheinung. Die predigend un-
terweisende Haltung wird in diesem Zusammenhang als ,,die Mechanik
der protestantischen I[dee’” bezeichnet, welche die eigentliche Roman-
handlung antreibt. Diese Mechanik wird nun fortwihrend von der
michtigen Gefiihlsflut des immanenten Gotterlebnisses durchbrochen,
das anderseits dann wieder durch das erste Element zuriickgedimmt
wird. Aus dem Zwielicht solchen geheimnisverhiillten Schopfergrundes
dimmert die Gestalt Meyelis herauf als , Durchbrechung der prote-
stantischen Welt”’, Ferner entsteht daraus ,,der geistige Bruch’” in der
Komposition, der durch die verschiedenartige Stellung, die Gotthelf
dem Arzte zuweist, markiert wird. Im Verhailtnis und in der Ehe von
Jakobli und Meyeli aber sieht Pletscher eine Synthese der sbeiden
Krifte geschaffen, ,ein ins Reich des Geistigen emporgelidutertes Gott-
Seele-Erlebnis, aus dem die Einheit des Kunstwerkes entspringt.

Man kann bei dieser Arbeit den Eindruck des Konstruktiven nicht
ganz verbannen. Es sei an die literarische Forschung einmal grund-
siatzlich die Frage gerichtet, ob es selbst fiir die bestausgewiesene
Methode und ziinftigste Wissenschaftlichkeit angingig ist, die unlos-
baren Geheimnisse der Personlichkeit des Dichters und seiner Schopfung
mit Gewalt sprengen zu wollen. Eine Interpretation muss sich m. E.
immer wieder in Bescheidung davor zu hiiten wissen, dass sie nicht
iiber den Bereich des ihr zugrunde liegenden Werkes ins Allzugeistige
— ich meine das Abstrakte — hinaustranszendiert; sonst entgleitet ihr
das lebendig atmende Gebilde unter den Hinden oder erstarrt zum
bezichungslosen Begriffsbau. Auch der Deutung sind eben die Grenzen
menschlicher Bedingtheit gesetzt. Bezeichnenderweise vermisst man auch
bei Pletscher im Gegensatz zu Fehrs Untersuchung ein vertiefendes
Eingehen auf formale Elemente des Romans, insbesondere stilistische
und sprachliche Bedeutsamkeiten. Fiir den Ergriinder von Gotthelfs
Werk bedarf es zudem noch einer besondern Weisheit, die nur der-
jenige besitzt, der Tiefen und Hohen des wirklichen Lebens durch-
wandert hat.

Diese Bemerkungen sollen Pletschers Biichlein keineswegs dem Le-

128



ser von vornherein unwert machen. Der leidenschaftliche Forschermut,
mit dem die Probleme aufgegriffen und formuliert sind, die Strenge
des Denkens und vor allem die ausserordentlich gewandte Art des
Sagens fordern Anerkennung.

Da die Gotthelfforschung als eine der vornehmsten Aufgaben des
schweizerischen Geisteslebens angesehen werden muss, erlauben wir
uns in bezug auf die beiden besprochenen Schriften noch eine Be-
merkung anzufithren, die Kkiinftige Arbeiten vielleicht als Fingerzeig
verwerten konnen. In dem wundervollen Glaubensbekenntnis, das er
in einem Brief vom 27. Oktober 1840 secinem biuerlichen Freunde
Burkhalter gibt, schreibt der Dichter: ,Darin bin ich verschieden von
vielen, dass bei mir das religiose Element keine andere und besondere
Form sucht als das Leben in Gott, und dieses Leben durch mich
und andere immer deutlicher darzustellen, und das nicht durch be-
sondere Gesellschaften, Missionen, Formeln etc., sondern eben durch
das Leben selbst”’ Ich halte dafiir, dass darin der eigentliche Schliis-
sel zu Gotthelfs Werk und Personlichkeit zu suchen sei. Eine kiinf-
tige Forschung hitte damit vermehrten Ernst zu machen. Es wiirde
ithr  dadurch allerdings die Zumutung auferlegt, dass sie sich ent-
schiedener als bisher aus dem Raume der isthetischen und psycho-
logischen Betrachtung Gotthelfs herausbegebe und in den tiefen Strom
des Alltagslebens eintauche, ohne sich dabei natiirlich des wissen-
schaftlichen Ausweises zu entledigen. Dann wiirde man auch den Dich-
ter wohl nicht mehr so stark auf der protestantischen Kirchenlehre
festnageln, wie es Fehr und Pletscher tun, sondern man wirde die
enge Verbindung seines gliubigen Handelns und Gestaltens mit den
biblischen Urzeugnissen besser erkennen. Die Bibel kann Gotthelf nicht
aus der Hand geschlagen werden. Das Licht ihrer Wahrheit ist es
vor allem, mit dem der auf die Nachfolge und die Liebe Christi
weisende Prophet und Dichter die Fragen des Menschseins beleuchtet,
um daraus in der Form weltgiiltiger Schépfung das Urbild einer
Wirklichkeit zu gestalten, welche sich vor jede Zeit und jedes Geschlecht
als Mahnung und Symbol wuchtig hinstellt. Paul Baumgartner

Arthur Schopenhauer

Der siebente und letzte Band der Neuausgabe der »Samtlichen
Werke” Arthur Schopenhauers im Verlage F. A. Brockhaus liegt nun-
mehr in den handlichen und typographisch schin gestalteten Biinden,
trefflich besorgt von dem verdienstvollen Arthur Hiibscher, vor. Es
enthilt die deutschsprachige Fassung der Dissertation ,Ueber die vier-
fache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde”, eine interessante
Sammlung der von dem Philosophen vor der Drucklegung gestrichenen
Stellen, ein Namen- und Sachregister und, als Besonderes, die — sehr
gute —- Uebersetzung der zahlreichen fremdsprachigen Zitate und deren

129



Nachweis, welch letzterer schwierig war, sofern die oftmals benutzten
alten Zeitungen und Zeitschriften aufgefunden werden mussten.t)

In dieser Zeitschrift wurde bei Erscheinen der einzelnen Binde
wiederholli auf diese Brockhaus-Ausgabe hingewiesen; ihr Abschluss
nun ruft die Erinnerung dessen herauf, was Schopenhauer in der
europiischen Philosophie bedeutete.

Der grosse, selbstindige Denker, der er war — nicht Kompilator,
nicht Historiograph der Philosophie, nicht Professor, sondern amtlos
ungebunden; vorliufig der letzte grosse Nachfahr der Schopfer der
abendlandischen Philosophie, einem Heraklit, einem Platon an innerer
Freiheit, Kraft des Denkens und Gewalt der Sprache gleichartig, hat er
seinen Ausgangspunkt und damit seine Stellung in der Philosophie selbst
klar bezeichnet:

Kant, sagt Schopenhauer (in W.a. W.u.V.Bd.1, Kritik der Kanti-
schen Philosophie), ,hatte die grosste Revolution in der Philosophie
bewirkt.”” Der Scholastik, die vierzehn Jahrhunderte gedauert, hatte
er ein Ende gemacht, um eine ganz neue dritte Weltepoche
der Philosophie zu beginnen.” ;Doch der unmittelbare Erfolg seines Auf-
tretens war fast nur negativ, nicht positiv.”” , Alle merkten zwar, es
sei etwas sehr Grosses geschehen, aber keiner wusste recht was. Sie
sahen wohl ein, dass die ganze bisherige Philosophie ein fruchtloses
Triumen gewesen, aus dem jetzt die neue Zeit erwachte; aber woran
sie sich halten sollten, wussten sie nicht. Eine grosse Leere, ein
grosses Bediirfnis war eingetreten...” '

An der Entstehung dieser ,Leere” trigt Kant die Mitverantwortung:
er hohlt die alte dogmatische Philosophie in der Weise aus, dass er
die ,Grundsitze oder Erkenntnisse aus reiner Vernunft”, die sich in
der Vernunft des Menschen vorfinden, — ,die aecternae veritates, die

1) Bei Nachweis der Buchstellen, die Schopenhauer als Stiitzen fiir
seine bekannte ablehnende Haltung der Mathematik verwendet, ver-
sucht Hiibscher die Ehrenrettung des Philosophen gegen Vorwiirfe,
die der Mathematiker Alfred Pringsheim (in seiner Schrift ,,Ueber
Wert und angeblichen Unwert der Mathematik’”’, Miinchen, 1904)
gegen ihn erhob; er warf ihm ,Verstimmelung des Zusammenhanges’
und ,,vollkommen bewusste, recht plumpe und bdsartige Falschung”
von ausgehobenen Stellen vor. Niemand — soweit ich feststellen kann
— hatte seither durch eine richtigstellende Veroffentlichung den
Philosophen von dem schwerwiegenden Vorwurf zu reinigen versucht:
m. E. gelingt dies nun Hiibscher durch eine Gegeniiberstellung der
abkiirzenden Zitate Schopenhauers und der Originalstellen in extenso.
Es handelt sich hauptsichlich um zwei den Wert der Mathematik be-
treffende Auslassungen aus der Vie de Descartes par Baillet, 1693,
und aus Lichtenbergs Vermischten Schriften, 1801. Es sei auf den
soeben erwahnten Band VII, Seite 222, Anmerkung zu S. 145 der
W.a. W.u V.2.Bd.,, und auf Seite 322, Anmerkung zu S. 731 der
Parerga und Paralip. 2. .Bd. hingewiesen.

130



Quellen der Ontologie”, welche sie fiir die alte dogmatische Philosophie
waren — als ,blosse Formen unseres Intellekts, Gesetze, nicht des
Daseins der Dinge, sondern unserer Vorstellungen von ihnen” erklirt.
Diese These ,schneidet uns (Menschen) die Erkenntnis des Wesens an
sich der Dinge auf immer ab und beschrinkt uns auf eine Welt von
blossen Erscheinungen.” ,Demnach ist die Metaphysik unméglich, und
an ihre Stelle tritt Kritik der reinen Vernunft’’ Damit wird fiir die
»wissenschaftlich’’ betriebene Philosophie die Quelle aller Wirkung, das
Ding an sich, zum ,Grenzbegriff’, der von der Untersuchung ausge-
schlossen wird; d. h. die ganze ,wissenschaftliche’’, daher ihren Aus-
gang nehmende Philosophie wird vollig leer an Inhalten. Die Unter-
stuchung der blossen Erkenntnisformen wird nun zur Hauptbeschiftigung
der sogenannten Universititsphilosophie des deutschen Sprachgebietes.

»Die von Kant entdeckten, wichtigen Wahrheiten, durch welche die
fritheren metaphysischen Systeme umgestossen wurden, haben dem mei-
nigen Data und Material geliefert”’, sagt Schopenhawer. Er ist also
keinesfalls gewillt auf die Metaphysik und auf Erkenntnis-Inhalte zu
verzichten und hebt darum die ,allererste Grundannahme” der hier in
Rede stehenden Kantischen These durch scharfsinnige philosophische
Kritik aus den Angeln; diese ist in Kants Satz (§ 1 der ,,Prolegomena”)
ausgesprochen: ,Die Quelle der Metaphysik darf durchaus nicht em-
pirisch sein, ihre Grundsitze und Grundbegriffe diirfen nie aus der Er-
fahrung, weder innerer noch iusserer, genommen sein.”’

Dagegen Schopenhauer: ,Zur Begriindung dieser Kardinal-Behaup-
tung wird jedoch gar nichts angefithrt, als das etymotogische Argument
aus dem Worte Metaphysik. In Wahrheit aber verhilt sich die Sache
so: Die Welt und unser eigenes Dasein stellt sich uns notwendig
als ein Ritsel dar.”” Hitte man den Weg Kants gehen wollen, dann
l1§tte man ,,vorher beweisen miissen, dass der Stoff zur Losung des
R.a.itse]s der Welt schlechterdings nicht in ihr selbst enthalten sein
konne, sondern nur ausserhalb der Welt zu suchen sei, in etwas, dahin
man nur am  Leitfaden jener uns a priori bewussten Formen gelangen
konne. So lange aber dies nicht bewiesen ist, haben wir keinen Grund,
uns, bei der wichtigsten und schwierigsten aller Aufgaben, die in-
haltsreichsten aller Erkenntnisquellen, innere und #ussere Erfahrung, zu
verstopfen, um  allein mit inhaltsleeren Formen zu operieren. Ich sage
daher, dass die Losung des Ritsels der Welt aus dem Verstindnis der
Welt selbst hervorgehen muss;... daher nur durch die gehorige und
am rechten Punkt vollzogene Ankniipfung der iussern Erfahrung an
die innere, und dadurch zu Stande gebrachte Verbindung dieser zwei
so heterogenen Erkenntnisquellen, die Lésung des Ritsels der Welt
moglich ist; wiewohl auch so nur innerhalb gewisser Schranken, die von
unserer endlichen Natur unzertrennlich sind, mithin so, dass wir zum
richtigen Verstindnis der Welt selbst gelangen, ohne jedoch eine ab-
geschlossene und alle ferneren Probleme aufhebende Erklirung ihres
Daseins zu erreichen.” —

131



Damit ist nicht nur Schopenhauers Stellung in der immer wihrenden
philosophischen Auseinandersetzung der Kulturwelt klar bezeichnet, son-
dern diese wenigen Sitze enthalten auch ein vollstindiges Programm
einer moglichen Regeneration der etwas chaotisch gewordenen der-
zeitigen Philosophie. Ein Blick auf beriihmte philosophische Lehren
seit Schopenhauer zeigt, dass entweder allein die ,dussere Erfahrung”,
z. B. im Positivismus und Materialismus, oder allein die ,jinnere Er-
fahrung”’, z. B. Psychologismus, philosophischer Mystik und Erfahrungs-
metaphysik, oder allein die logisierende Untersuchung iiber Erkenntnis-
formen gepflegt, und dass die richtige Verbindung dieser beiden ,,in-
haltsreichsten Erkenntnisquellen” und damit die Ganzheit des Menschen
vergessen wurde.

Es ist hier nicht unsere Aufgabe eine Kritik, etwa der Willensmeta-
physik des grossen Philosophen zu schreiben; es sei nur angemerkt.
dass eine ernsthafte Auseinandersetzung mit ihr viel schwieriger ist,
als man oft annimmt; die zahlreichen naturwissenschaftlichen, psycho-
logischen und ethischen Tatsachen, die der grosse Philosoph zusammen-
getragen und in seinem Werk verarbeitet hat, miissten auf die Art
und Weise ihrer Verwertung, ihres Einbaus in die grossen Leitgedanken
untersucht werden. Hier geniigt es, wenn durch das oben Beigebrachte

gezeigt ist, welcher Teil der Philosophie Schopenhauers — ausser der
hochst beachtenswerten Klarheit seiner Sprache — in die Zukunft wei-
send ist. Paul Schmitt.

Geistliche Briefe

In einer Zeit wie der unsrigen, wo der Roman sich jeder ge-
schichtlich bedeutsamen Gestalt bemichtigt — die historischen Romane
sind schier uniibersehbar geworden — miisste das Verlangen, diese
in ihrem Schrifttum reden zu horen, geweckt sein. Ganz anders
unmittelbar als Biographien wirken Briefe und Tagebiicher. Nun lisst
Hugo Rahner in der von Hans-Urs von Balthasar ins Leben geru-
fenen Sammlung ,,Menschen der Kirche” Geistliche Briefe des Igna-
tius von Loyola erscheinen. Im Grunde ist es eine Neuauflage der
im Jahre 1922 von Otto Karrer in deutscher Uebertragung erschienenen
Ausgabe von Briefen des Begriinders des Jesuitenordens. Acht Briefe
sind neu hinzugekommen. Vom Neuherausgeber stammt der kurze Le-
bensabriss sowie das Bild des Wesens Loyolas. Sehr wertvoll ist auch
seine Orientierung iiber die Ignatiusliteratur der letzten zwanzig Jahre,

Loyolas Charisma ist nicht die Theologie. lIgnatius ist gross als
Seelsorger. Seine Briefe sind fast immer unter dem Gesichts-
punkt der Seelsorge geschrieben. Briefe eignen sich dazu ganz be-
sonders gut. Loyola muss ein sehr fleissiger Briefschreiber gewesen

Ignatius von Loyola. Geistliche Briefe. Herausgegeben von Otto Karrer
und Hugo Rahner. Verlagsanstalt Benziger & Co. AG. Einsiedeln.

132



sein. ,,Als wir vergangenen Abend zusammenrechneten, belief sich die
Zahl der Briefe, die wir augenblicklich nach allen Richtungen schicken,
an die 230.” Ignatius hat seine Briefe mit grosser Sorgfalt geschrieben,
was aus folgender Notiz hervorgeht: ,Ich nehme mir die Miihe, jeden
Brief erst im Konzept zu schreiben, damit etwas Ordnung darin ist,
sogar bei manchen Zeddel und Privatbriefen mache ich es so.” Der
Tenor der ganzen Sammlung wird gleich mit dem ersten Brief ange-
schlagen, in dem er seiner Wohltiterin von Manresa, der er als einer
der ersten die Exerzitien erteilt hat und die in schweren innern An-
fechtungen stand, seelsorgerlich beisteht. Nach Bernhard von Clairvaux
und Franz von Assisi ist Ignatius von Loyola einer der grissten Seel-
sorger der Kirche. Von da her allein ist die grosse Macht zu ver-
stehen, die er iiber Menschen hatte. Man meint in den Briefen nocly
etwas davon zu verspiiren.

Ignatius ist in seinem Leben gespalten. Er hat zwei Seiten, die es
sduberlich auseinanderzuhalten gilt. Er hat eine mystische Scite.
Immer wieder bricht sie in seinen Briefen durch und sie ist es vor
allem, die diese Briefsammlung wertvoll macht. , Jene Gnadengaben
meine ich, deren Erwerb nicht ohne weiteres in unserem Belieben
steht, sondern die eine freie Gabe dessen sind, der alles Gute spendet
und vermag: zum Beispiel lebendiger Glaube, Hoffnung, Liebe, Freude,
_ geist!icher Friede, Trinen, innige Trostung, Erhebung des Geistes, gott-
liche Beriihrung und Erleuchtung, und was es sonst an innern Erfah-
rungen und Empfindungen gibt”” Diese Stelle mag fiir unzihlige da-
stehen! Es ist nicht der Schwirmer, wie ihn Conrad Ferdinand Meyer
n »Huttens letzte Tage” darstellt. ,Oott den Herrn, der uns einst
richten wird, bitte ich, er wolle uns in seiner unendlichen Giite Gnade
verleihen, damit wir seinen heiligsten Willen recht erkennen und ihn
ganz erfilllen” So spricht kein Schwirmer! Daneben steht der ent-
schlossene Katholik, dem es in allem um die Ehre der Kirche, yunsere
heilige Mutter”, geht und zu deren Verherrlichung die Compaiia de
Jesu"s recht eigentlich ins Leben gerufen wurde. ,Ich darf nicht mir
ge.horenl, sondern meinem Schépfer und dessen Stellvertreter ; muss
mich_ leiten und bewegen lassen, wie ein Wachskliim pchen sich
knetten lisst” Der Jesuit ist ein gefiigiges Werkzeug in der
Fland der katholischen Kirche und das heisst des Papstes.

Die Form der Briefe ist sachlich und durch ihre Sachlichkeit wirken
sie modern. Sachlichkeit ist ja eines der Zeichen modernen ILebensstils
Wenigstens wirken die Bricfe, wie sie in dieser Sammiung stehen so'
wobei es scheint, dass keiner vollstindig ist, weil derbHerauséebe;
den Stift angelegt hat. Um zu einem abschliessenden Urteil zu Kom-
men, miisste man die Briefe in ihrer Vollstindigkeit haben. Die Ge-
fithisbetontheit, wie wir sie aus den Schriften der Spanierin Theresa
von Jesu kennen, fehlt sozusagen vollstindig. In einem Brief wird
sogar gegen die Gabe der Trinen, die im ganzen Mittelalter als
Zeichen besonderer gottlicher Gnade angesehen wurde und iiber die

133



Ignatius selber reichlich verfiigt hat, angelaufen. ,Ich kann lhnen ver-
raten, wenn es in meiner Macht stiinde, einigen die Trinengabe zu
verleihen, ich wiirde es nicht tun, weil sie damit keinen Zuwachs an
Liebe, wohl aber Nachteil fitr Kopf und Gesundheit hitten und folge-
richtig in diesem oder jenem Liebeswerk gehindert wiirden.” Dieses
hat zwar Ignatius nicht selber abgefasst, sondern wurde in seinem Auf-
trag geschrieben!

Briefe sind nie ,sub specie aeternitatis” sondern immer aus
einem ganz bestimmten Anlass hervorgegangen. Das ist auch bei
jedem der Briefe dieser Sammlung der Fall. Der Verfasser hat
zum bessern Verstindnis jedem der 70 Briefe eine kurze Einfithrung
vorausgeschickt, wofiir man ihm nur dankbar sein kann. Mit dieser
lesen sie sich ohne allzugrosse Schwierigkeit. Wenn ein Bedauern
angebracht werden darf, dann ist es dies, dass diesen Briefen nicht
zugleich die Lebenserinnerungen des Ignatius, die er 1333—1555 Pater
Gonzales da Camara diktiert und die Alfred Feder 1922 ins Deutsche
itbersetzt hat, welch letztere Uebertragung aber schon lingere Zeit
vergriffen ist, beigegeben wurde. Vielleicht aber kann sich der Heraus-
geber dieser Sammlung entschliessen, eine Neuauflage dieser ,,Lebens-
erinnerungen des heiligen Ignatius von Loyola” vorzubereiten. Viele
wiren ihm dafiir dankbar! Ernst Schmid.

Frank Martin ,Le vin herbé«

Der Genfer Komponist Frank Martin ist mit seinem verschiedent-
lich in der Schweiz und im Ausland erklungenen Kammeroratorium
,Le vin herbé” (D’aprés 3 chapitres du roman de Tristan et Iseut de
Joseph Bédier) mit einem Schlage in den Blickpunkt des Interesses
geriickt, sodass wir unsere Informationen itber neuere Schweizer Werke
(Honegger, Sutermeister, Burkhard) mit einem Hinweis auf das unge-
wohnlich  geschlossene und eindrucksvolle Werk fortsetzen mdochten.

Der 1800 geborene Musiker, eine hochkultivierte, eher reservierte
Personlichkeit, darf auf ein sparsames, aber gewihltes Oeuvre zuriick-
blicken, in dem er sich teilweise mehr experimentell, als musikalisch-
spontan mit den Problemen unserer Zeit auseinandersetzt. Erinnert sei
an sein Orchesterwerk ,,Rhythmes’”, wo Elemente exotischer Rhythmik
und Polyrhythmik in die europaische Musik eingefithrt werden sollen,
ferner an seine ,symphonie pour orchestre’”’, die den modernen Klang-
apparat (Klaviere, Saxophone, Schlagzeug) =zu polytonalen Klangkon-
struktionen aufbietet.

Nicht dass es Frank Martin an Humor fehlte, oder an der Fihig-
heit, die ,,Gelegenheit am Schopfe zu packen”. In der Stadt eines
Jaques-Dalcroze wirkend, hat auch er einen gelungenen Tribut an
das Jugendfestspiel entrichtet, in Gestalt des reizenden ,Nique 4 Satan”
(Histoire en trois actes, 11 tableaux et 18 chansons, Texte von Albert
Rudhardt), ein Werk, das leider viel zu wenig bekannt wurde; oder

134



er iberraschte uns mit dem nervigen offiziellen Festmarsch der LA
1939 ,,Du Rhoéne au Rhin”.

Aber eine billige Wirkung in die Breite hat Frank Martin nie
gesucht. Den bei ihm herrschenden Zwiespalt zwischen ,,Zerebralem”
und den musikalischen ,Lyrismus” hat er wohl selbst empfunden
und sich damit als subtiler, philosophischer Kopf in verschiedenen
literarischen Aeusserungen auseinandergesetzt. Der moderne Musiker ist
ja auch, wenn er ehrlich ist, stets auf der Suche, da weder die all-
gemeinen geistigen Voraussetzungen, noch die innertechnischen Prob-
leme ohne weiteres gegeben und I9sbar sind.

Im neuesten Werk scheint nun der Zwiespalt eine gliickliche Losung
gefunden zu haben, eine Anregung von aussen wirkte als Katalysator
in einer bewegten Seele, sodass lang Gesuchtes und Erstrebtes plotz-
lich Form und Gestalt annahm. Eduard Miiller, wenn er das Werk
auch  durchaus als ,Sonderfall’ (,singulier’’) bezeichnet, meint auch
(im Musikheft der Zeitschrift ,formes et couleurs”): ,Il semble que
dans le Vin Herbé le lyrisme intérieur de Frank Martin et ses
hautes facultés intellectuelles se soient unis pour mnous donner avec
la conception, la plénitude de Pémotion”.

Dabei ist das Werk keineswegs etwa leicht, es wendet sich an
eine Elite von Hérern und Ausfithrenden. Seine tiefe Wirkung ist nicht
zuletzt der ausgezeichneten Idee zu verdanken, man darf hier einmal
mehr nach dem entscheidenden ,Was” fragen — und nicht nur immer
nach dem rein artistischen wWie! Es ist niamlich an sich ereignisvoll
n.1it der berithmten Liebesgeschichte zusammenzutreffen, besonders, da
sie in der herrlichen, schon in sich musikerfiillten Prosa des Joseph
Bédier erziihlt wird. Und der Musiker dringt sich nicht vor, er ver-
stérkt.n;ur mit seinen musikalischen Mitteln die Wirkung der Dichtung.
So wird man gefangen, episch ,,verzaubert” schon mit den ersten
\X,/or'ten des Prologs ,Seigneurs, vous plait-il d’entendre un beau conte
d_amour et de mort?” und erst entlassen vom Banne mit dem nicht
minder rithrenden Epilog der Fabel.

Im Frithjahr 1938 sah sich der Komponist erfiillt von Gedanken an den
Mythos von Tristan und Isolde, als ihn eine Anfrage von Robert Blum,
dem Dirigenten des Ziircher Madrigalchors nach einer passenden Kompo-
sition erreichte. So wurden ihm unvermutet die Mittel in die Hand ge-
spielt, um unbestimmten Plinen Form und Gestalt zu verleihen. Der Kom-
ponist geht ungesaumt ans Werk und ,in medias res’”. Er verteilt
einfach die Prosa madrigalesk an den Chor von 12 Singern, teils im
Ensemble, teils solistisch, beniitzt als instrumentale Stiitze 7 Streich-
instrumente und ein Klavier, zur Untermalung, zur realistischen Schil-
derung, oder, in diskreten, aber eindringlichen Ziigen, psychologisch
ausdeutend. Alles wird zusammengehalten und vorwirtsgedringt von
der immer wieder aufklingenden Welle einer rhytmischen Bewegung:
unablissig liuft die Fabel weiter. Nach mancherlei Versuchen wird
mun auch in der Tonsprache eine fesselnde, iiberzeugende Formulierung

135



gefunden, die oft noch heterogenen tonalen und atonalen Elemente
verschmelzen sich, das irreal Schillernde der Zwolftonkonstruktionen
bekommt festen Gehalt und Ausdruck durch Klinge ganz realer Ak-
korde. Die leidenschaftlichen Akzente der Madrigalopern Monteverdis,
wie das zarte ,Pelléas”’-Rezitativ Debussys scheinen hier gleichviel
zt Gevatter gestanden zu haben, wie, neben der typisch franzosischen
Tonwelt, die von Schdonberg und Alban Berg herrithrenden Einfliisse;
so nimmt dieser welsche Musiker eine einzigartige, wohl sehr isolierte
und doch vermittelnde Zwischenstellung ein.

Der erste Teil ,Le Philtre” schildert, wie aus der ziirnenden Isolde
die demitig liebende wird. Im zweiten Teil sehen wir die Liebenden
auf der Irrfahrt im ,Forét du Morois”, wo sie auch Konig Marke
einmal entdeckt. Im dritten Teil, ,La mort”, spielt Isolde Weisshand
ihre verhingnisvolle Rolle; er bringt das klagliche Ende der Liebenden.
Das intime Zwiegesprich mit dem Freunde Kaherdin, das Isolde
Weisshand belauscht, die verschiedenen rithrenden und dramatischen
Phasen dieses Teils bergen die wundervollsten Eingebungen, des an
Schonheiten und fesselnden Ziigen reichen Werkes.

Dieser kiihne Versuch zu einer musikalischen Prosodie mag etwas
Abseitiges, sicher Einmaliges haben. Die Durchsicht des kiirzlich er-
schienenen Klavierauszuges (Universal-Edition, A.G., Wien-Leipzig) be-
stitigt jedoch den gewonnenen Horeindruck, dass.es sich nicht nur
um eine gliickliche Idee, sondern um eine der iiberzeugendsten Gestal-
tungen neuer Musik handelt, wie sie nur ein in jeder Hinsicht diszipli-
nierter Kiinstler hervorbringen konnte. Karl Heinrich David

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier

Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Ziirich, Akazienstr. 8
Tel. 45855, Postcheckkonto VIII 6031
Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8 Ziirich. Tel. 45855

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wadenswil Tel. 95 60 60
Printed in Switzerland

136



	Kleine Rundschau

