
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1943-1944)

Heft: 2

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KL EINE RUNDSCHAU

Charly Clerc's Mysterienspiele

Dem mittelalterlichen Mysterienspiel haftet jene schlichte Einfalt und

tiefe holzschnittartige Frömmigkeit an, für deren innem Reichtum wir
seit der Nachkriegszeit wieder hellhöriger geworden sind. Man denke
an die Aufführungen von Mysterien- und Totentanzspielen in Kirchen
und auf öffentlichen Plätzen oder an Hofmannsthals „jedermann". Den
modernen Dichter mag es reizen, in die Welt des Mittelalters
unterzutauchen, wo die Menschen Marionettenfiguren von göttlichen und
teuflischen Mächten waren und der Einzelwille unmittelbar von ihren
Einwirkungen gelenkt wurde. Dieses tragische Ringen des Menschen um
seine Oottesgefolgschaft, das wohl den Angelpunkt der abendländischen
Geschichte seit der Entstehung des Christentums ausmacht, erhebt in

jener Periode die christliche Idee zur alleinigen lebenswerten Realität
und stösst die Erscheinungen des wirklichen Lebens als Trugbilder und
Versuchung weit von sich. Wer als Künstler ein Sensorium für die

Symbolik des Mysterienspieles besitzt, das dem dichterischen Träumer
einen ehrenvollen Platz in der Welt und in der Gemeinschaft sicherte,
mag berufen sein, auf diesen alten Pfaden auch in einer modernen Zeit
zu wandeln, die verlernte, in ihre politischen und kriegerischen Nöte
die Apokalypse hineinzudenken.

Unter diesem Aspekt möchten wir vier Mysterienspiele sehen, die der
feinsinnige Interpret französischen und westschweizerischen Kulturwillens

an der E. T. H., Prof. Charly Clerc, in den letzten Jahren herausgab

und die in einem Sammelbande aus dem Jahre 1941 (Editions La

Concorde, Lausanne) vorliegen. Seither hat sich Clerc auch weiterhin
mit gutem Erfolg als Verfasser von lesenswerten Theaterstücken betätigt.

Die Mysterienspiele Clercs sind modern, zugegeben, ihre Sprache
ist geschliffen, von glänzendem Kolorit und wendig in ihrer Ausdrucksfähigkeit.

Die holperigen Geleise, in denen sich der mittelalterliche
Thespiskarren unter dem Schütteln und Rütteln einer unbeholfenen,
doch rührend naiven Ausdrucksweise fortbewegte, sind hier einem
gepflegten Parkett gewichen, auf dem es sich bequem einhergehen lässt.
Vorzug und Nachteil seien hier gleichermassen angedeutet. Wir freuen
uns des modernen Gesichtes dieser Mysterienspiele, in denen Clerc
Altes und Neues zu verbinden und den Charakter des Mysterienspieles,
ohne mittelalterliche Patina aus einer heutigen Problematik heraus zu
treffen wusste. Das im Dichterischen wie Religiösen liegende
Grunderlebnis der ständigen Verwechslung von Schein, Traum, Glauben,
Phantasie mit der Realität bildet wohl den tragenden Grund, von dem
sich zarte Fäden zu der mittelalterlichen Zauber- und Märchenwelt

122



und zur frühchristlichen Zeit spinnen lassen. So verraten diese vier
Mysterienspiele, deren innere Verwandtschaft zur Legende und zum
Märchen auf der Hand liegt, starke dichterische Konzeption; ein Zug
in Rationale, Belehrende ist ihnen allerdings nicht fremd.

Wenn die drei ersten Spiele, wie „La veillesse des rois mages",
„Le mystère du fils prodigue", „Le jeune homme triste" sinnfällige
Variationen zu wesentlichen Sätzen aus der heiligen Schrift darstellen
und in der Zeit von Jesus Christus spielen, so wagt sich Clerc
mit seinem letzten Stück „Le palais invisible" ins Mittelalter vor. Wie
vier Altarbilder, die beiden kleinern umrahmt von den beiden gewichtigen

Seitenflügeln, nimmt sich dieses Quartett aus, bei dessen Anblick
wir uns an Timmermans innigere Schrift „Das Triptychon der heiligen
drei Könige" erinnert fühlen.

Clercs Gedanken und Erlebnis kreisen um die merkwürdige Polarität

der christlichen Idee, deren innern Widerspruch er im folgenden
Satze der heiligen Schrift festlegt: „Celui qui veut sauver sa vie la
perdra. Mai celui qui perdra sa vie à cause de moi et del'Evangile, la

sauvera". Welch' glücklicher Gedanke, die Wahrheit dieses Satzes am
Leben der alternden heiligen drei Könige zu erweisen, die fromm ihre
Lebenswege als Friedensfürst, als Magier und als Bettler beschliessen.
Engel führen sie aus der Welt des Traumes, der sie für ihr
entsagungsvolles Leben belohnt, in die Welt des Jenseits hinein. „Car celui
qui aura persévéré jusqu' à la mort obtiendra la couronne de vie".

Am Gleichnis des verlorenen Sohnes und des reichen Jünglings
wandelt Clerc in den beiden folgenden Spielen die beiden Möglichkeiten
eines christlichen und eines nicht wahrhaft christlichen Lebens ab. Sicher
nicht ohne Absicht. Wer durch echte Reue, im Tale eines geistigen.
Todes lernte, auf seine innere Stimme zu horchen, der darf gewiss sein^
dass er heimkehrend die Verzeihung seiner Eltern erlangt. Wer aber
wie der reiche Jüngling, als jeune homme triste, nicht wagt, Christus
nachzufolgen und all' sein Gut und Hab zu verteilen, verdient als
Schwächling Spott una Hohn seiner Umgebung. Mit sehr viel
psychologischem Geschick weiss hier der Dichter alle Register menschlicher
Schwäche und Tugend zu ziehen. Der Gestalt der Mutter kommt im
einen ' wie im andern Falle jene Rolle der Mutter Maria zu, deren
menschliches Dasein inmitten eines übermenschlichen Geschehens
ergreift.

Am gedanklich reichsten, doch unzweifelhaft auch etwas schematisch
ist das vierte Spiel, das den merkwürdigen Titel „Le palais invisible"
trägt. Man errät die Absicht des Dichters, dem es auf nichts geringeres,
als auf eine innere Ehrenrettung jener bekannten Redensarten von den
„Luftschlössern" und den „spanischen Dörfern" ankommt. Nur der
Glaube an die Realität des Erdichteten kann solches Wunder be-
wiiken, das nicht verschieden ist von jenem andern Wunder, wodurch
ein nicht Glaubender zu einem gläubigen Menschen wird. Wahrlich
ein Wunder vollzieht sich in der Seele des Königs Galaor, der unter

123



dem Einfluss seiner Frau Morgane und eines magischen Architekten
Thomas von einem ungläubig realistischen „Thomas" zu einem gläubigen
Menschen wird. Den unsichtbaren Palast, jenes Schloss, das nicht
von dieser Welt ist, sah nur der Sohn des Königs, Ivain, als er au's

Todesnacht wieder zum Leben erwachte. Wir verstehen Clerc, wenn
er mit diesem Thema das moderne Sozialproblem in Zusammenhang
bringt. Und doch will es nicht recht in diese mittelalterliche Welt und
ihre Symbolik hineinpassen. Eines aber ist gewiss, dass der König für
die drei realistischen Architekten, die ihm seinerzeit ihre Dienste
anboten, nun verrückter geworden ist als sein Narr, der ihnen auf ihre
Frage, wo sich der König nun im Sommer aufhalten >,werde,
antwortet: „Dans les nuages, pardieu! C'est le seul pays au monde où
l'on ne se fasse pas rouler par les-maîtres d'état!"

Was Clerc unter Mystère versteht, entstammt ohne Zweifel jener
Sphäre, wo sich das Wunder einer innern Wandlung im Menschen
vollzieht. Das ist Wunder, Wunder einer modernen Zeit, durch welche
Deutung das alte Mysterienspiel zu einer besondern literarischen Gattung
der Gegenwart mit einer besondern Kunstsprache erhoben wird. Clercs
brillante Begabung zur geistvollen Causerie, zur schlagfertigen Rede
und Gegenrede, verrät sich auch da, wo derbe Wörter und alter-
tümelnde Wortwendungen vorkommen.

Es sei nur zum Schlüsse angedeutet, dass zur Verinittelung der beiden

Welten des Jenseits und des Diesseits mannigfache Mittlerpersonen,
schlimmer und guter Art, auftreten. Sie sagen ihre Sprüche, versuchend

oder beschwörend auf. Von jenen Gestalten auf den
mittelalterlichen Tafelbildern, die Spruchbänder umrahmen, sind sie nicht
allzusehr verschieden. Auch sie sind heute Boten des Gewissens.

Aus all' dem dürfte hervorgehen, dass diese vier Mysterienspiele
von Clerc mit guten theatertechnischen Wirkungen aufgebaut sind. Man
muss sie spielen, nicht nur lesen. Gerold Ermatiiiger

Neues aus der Gotthelf-Forschung

Gotthelfs mächtiger Name ist seit gut zwanzig Jahren unauflöslich

mit zwei andern verknüpft: Hans Bioesch und Rudolf Hunziker,
die treuen und umsichtigen Besorger der kritischen Gesamtausgabe.
Durch dieses verdienstvolle Unternehmen ist überhaupt erst die
geeignete Grundlage für eine wissenschaftliche Gotthelf-Forschung
geschaffen worden. Im vergangenen Jahrzehnt sind dann auch die drei
bekannten Gotthelf-Monographien von Muschg, Günther und Guggis-
berg erschienen, von denen jede in ihrer Art immer wieder eine höhere
Stufe befreiender Einsicht in die Persönlichkeit und das Werk des
Dichters erschloss.

124



Durch die genannten Arbeiten wurden der Gottheit-Forschung wieder

neue Wege geebnet, die namentlich nun zur vertiefenden Deutung
einzelner Werke führten. Im vergangenen Jahre sind zwei solche
Untersuchungen erschienen. Die eine von Karl F ehr beschäftigt sich
mit der Schwarzen Spinne, dem lange verkannten Meisterstück von
Gotthelfs Novellistik.1) Die andere von Kurt Pletscher hat eine
der klassischen Romanschöpfungen des Dichters, Anne Bäbi Jo-
wäger,zum Gegenstand3).

Fehr entwirft mit wissenschaftlichem Elan am Einzelbeispiel ein

packendes Bild von Gotthelfs Schöpfertum. Eine dürftige stoffliche
Vorlage, die aus drei Volkssagen der heimatlichen Umgebung bestand,
wurde durch die gestaltungsmächtige Geisteskraft des Dichterpropheten
zu einem grandiosen Menschheitsmythos umgebildet. Zwei Wesenselemente
von Gotthelfs christlicher Lebens- und Weltanschauung formen sich
darin zur spannungsgewaltigen, farbensatten Handlung. Das erste ist
das Wissen um die Ursünde, die in der Hybris besteht, dem
hochmütigen Abfall von Gott. Der Mensch, welcher wesensmässig dem
Bedingten verfallen, möchte sich selbst zum Gott machen, weil er aus
eigener Kraft, ohne höhere Begnadung handeln zu können glaubt. Das
zweite Element ist in des Dichters zuversichtlichem Glauben an die
Gotteskraft der Liebe verankert, mit welcher der Vater den Sünder
ins Gericht zur Erkenntnis seiner Schuld treibt, um ihn dadurch zur
Lebenswende zu führen, zur Einsicht seiner Grenzen und seiner
Verantwortlichkeit, aber auch zur tätigen Ueberwindung und Opferung seiner
selbst für den Nächsten im Sinn der Nachfolge Christi.

Gotthelf wusste sich berufen, als Mahner unter sein Volk zu treten.
Die Einsicht, die ihm geschenkt war, konnte für ihn nicht in sich
selbst beruhen, sondern drängte zur Mitteilung nach aussen ins
alltägliche Leben. So bildete der Dichter aus dem Geistgrund Gestalten :

Chi istine, der Tatmensch, die sich in unerhörter Selbstherrlichkeit an-
masst, den vom Zwingherrn bedrängten Bauern aus eigener Kraft und
Macht zu helfen. Sie ergibt sich damit bewusst dem Bösen, was
sinnbildlich im Teufelspakt geschildert ist. Ihre Anmassung steigert
sich immer weiter bis zur übermächtigen Dämonie: sie gebiert selbst
das Böse, die schwarze Spinne, welche die Viehseuche heraufbeschwört.
Ja, das Weib wird schliesslich zum Bösen selber, zur schwarzen Spinne,
deren einziger und alleiniger Zweck in der Vernichtung besteht.
Christine zur Seite steht die Masse, die sich zwar im Gegensatz zu
ihr nicht für eine satanisch die Ketten sprengende Tat zu versammeln
vermag, die aber im Banne lähmender Furcht der Grundsatzlosigkeit,

') Karl Fehr: Jeremias Gotthelfs Schwarze Spinne als christlicher
Mythos. (Max Niehans Verlag, Zürich und Leipzig 1942)

2) Kurt Pletscher: Jeremias Gotthelfs Anne Bäbi Jowäger, Weltbild
und Schöpfertum, herausgegeben von Kurt Ruh und Hans Steiner.
(Kommissionsverlag A. Meili, Schaffhausen 1942)

125



der sittlichen Anarchie verfällt. Dies bedeutet jedoch, wie Gottheit klar
erkennt, im Wesen ebenfalls Abfall von Gott. Den Mächten der Fin-,
sternis stellen sich die sieghafte Kraft opfernder Liebe und die im
Traume real eingreifende göttliche Begnadung entgegen, durch die
der Priester sowie das fromme Weibchen und seine Schwiegermutter
die Spinne zu bannen vermögen.

Fehr deckt dabei mit seiner scharfsinnigen Interpretationsweise einen
bedeutsamen Zug von Gotthelfs sittlicher Grundhaltung auf, der die
dichterische Gestaltung wesentlich bestimmt. Der Gegensatz von Licht
und Finsternis erscheint bei Gottheit nie in metaphysischer Reflexion
erfasst, sondern wird vom Denken des Protestanten aus in der
Lebenswirklichkeit des Einzelnen und der Gemeinschaft erfahren. Die
verschiedenen Figuren der Novelle treten daher nicht etwa als schlechthinige

Verkörperungen des guten oder bösen Prinzips auf, sondern sie

stehen alle unter der gleichen Möglichkeit des Sündigens und Ueber-
windens. Aus der in christlichem Sinne verstandenen Freiheit der
Entscheidung ergeben sie sich dem Guten oder Bösen; denn der Mensch
trägt für Gottheit Engel und Teufel in sich. Diese tiefe Erkenntnis
beherrscht seine gesamte Menschendarstellung. In der Schwarzen Spinne
organisiert sie ein Geschehnis von grossartiger Konzeption: Der Dichter

schafft einen geschlossenen Rahmen, aus dem sich die Erzählung
des Grossvaters, die eigentliche Handlung, monumental heraushebt.

Gegenwart und Vergangenheit, Aktualität und zeitlose Mahnung werden
dadurch zur Einheit zusammengeschweisst. An einen ersten Teil der
Erzählung, in dem das einmalige Ereignis des Teufelspaktes und der
schwarzen Spinne gezeichnet ist, schliesst sich ein zweiter, wo die

Grundgedanken des ersten an neuen Gestalten variiert werden. Durch
sie wird „das Einzelereignis zu einem exemplarischen Geschehen
allgemein-menschlicher Gültigkeit ausgeweitet... Die Verantwortung und die
Verantwortlichkeit wird nicht mehr nur dem Einzelmenschen, sondern
der ganzen Familie und den Generationen aufgetragen".

Fehr gelangt auf dem Wege einer sorgfältigen Einzelinterpretation,
wie er seine Methode nennt, zu diesen wertvollen Ergebnissen. Wie
ein weiser Zeichendeuter naht sich der Interpret dem Kunstwerk und
erkennt mit feinem Sinn in den kleinsten Einzelheiten des Stils und
der Sprache höhere Bedeutsamkeiten.

In einem Punkte möge ein kritisches Fragezeichen gestattet sein:
Ist der Begriff des Mythos für Gotthelfs Gestaltung des Sagenstoffes:
eigentlich am Platze? Fehr scheint mir selber nahe daran, die Frage
zu verneinen, wenn er sagt, dass die Träger der Novelle nicht nur
Gotthelfs dichterische Gestalten sind, sondern jeder, der mit
unverbildetem Herzen Gottheit zu lesen vermag, d. h. jeder auf
christlichem Boden stehende Mensch, der in Gotthelfs Welt seine geistige
Heimat gespiegelt findet. Nach meiner Ueberzeugung muss für
denjenigen, der wirklich ganz auf christlichem Boden steht, jede aesthe-
tisierende oder historisierende Formulierung des Glaubens, wie sie sich

126



einerseits im Mythos, anderseits im kirchlichen Dogma geben kann,
durch die Realität von Kreuz und Auferstehung zerschlagen werden.
Und drängt sich einem in Gotthelfs Werk diese unergründliche,
erschütternde Realität nicht unwiderstehlich auf, so dass wahrhaftig mit
Recht gesagt werden kann, es fordere vom Leser, dass 'auch er
Träger des Geschehnisses werde? —

Kurt Plescher gräbt in Anne Bäbi Jowäger zum Teil denselben
Wesenheiten nach wie Fehr in der Schwarzen Spinne. Gotthelf war
1S42 von der Sanitätsdirektion des Kantons Bern um eine kleine^
populäre Schrift angegangen worden, durch die das Landvolk über die
Gefahren des Kurpfuschertums aufgeklärt werden sollte. Die kleine,
populäre Schrift wuchs sich jedoch wiederum zu einem Menschheitsbuche

grössten Formates aus, das sowohl den Dichter als auch den
Leser bis an die stummen Tore verborgener Wahrheiten führt. Gott-
helf bildet hier sein Wissen um die Realität des Sündenfalles zu
verschiedenen Gestalten, von denen jede auf anderer Höhe und in
besonderen Dimensionen wandelt. Anne Bäbi vergottet in verblendeter
liebevoller Herrschsucht ihre eigenen trieb- und instinktgeleiteten
Gedankengespinste und später ihr Enkelkind, über dessen Tod sie in den
Wahnsinn der Schuldverzweiflung ausbricht. Der Wunderdoktor masst
sich als Gnadenspender betrügerisch göttliche Eigenschaften an. Beide
Figuren entstammen den tiefern Regionen, der Welt des Ursprünglichen,

die der Dichter in den Dämmerschein des Magischen und
Abergläubischen hüllt. Auf der nächsten Stufe steht der Vikar, der das
orthodoxe Dogma verabsolutiert und darüber den lebendigen, liebenden

Gott vergisst. Auf die Mittelhöhe treten die beiden Aerzte, Doktor
Ruedi und sein Vater. Dieser stellt den Typus des Rationalisten dar,
den von der naturwissenschaftlichen Denkweise der Neuzeit beherrschten

Menschen, der sein Wissen zu Gott macht. In seinem Sohne
dagegen zeichnet Gotthelf den vollgültigen Vertreter des Idealismus, der
im eigenen Genie, in der Totalität der geistigen, seelischen und
physischen Kräfte, welche die Ichheit zusammenschliesst, das letzte und
höchste sieht. Auf der Spitze aber erscheinen der Arzt des ersten
Teils, .der sich als Diener der Natur bezeichnet, der Pfarrer als
gläubiger Richter und liebender Werter der Welten, welche die einzelnen
Gestalten vertreten, und schliesslich Meyeli, die Pletscher vielleicht
etwas zu voreilig als die Schuldlose deutet, welche durch ihre Demut
mit der Einheit des Wesens begnadet ist. Diese Hierarchie bewegt sich
nun aus der Kraft des Dichters zum zeitlosen Menschendrama. Ueber
die Gestalten der Tiefe und der Mitte bricht das Gericht Gottes herein,

das die Täuschung über die Wirklichkeit der Begrenzung zertrümmert.
In diesem Punkte verrät Pletscher einen gewissen Mangel an

Einblick in das Wesen von Gotthelfs Christenglauben; denn er sieht das
Gericht Gottes zu sehr als Vernichtung an, als tragisches Geschehnis,
das sich antikem Sinne nähert. In Wirklichkeit gestaltet jedoch Gottheit

das Gericht, das sich fast in jedem seiner Werke ereignet,

127



stets als eine erhabene Offenbarung von Gottes Liebe, die den
verirrten Menschen sucht. Die Anklage des Gewissens treibt ihn bloss-

zuerst auf den Abgrund der Verzweiflung, damit er dort an seinem
Trotz, mit dem er sich gegen Gott bäumt, zerbreche und sich
wieder der freischenkenden Gnade öffnen lerne.

Das Prinzip der Weltanschauung Gotthelfs und das Geheimnis des

Schöpfertums, aus dem das Werk herauswächst, glaubt der Verfasser
in einer persönlichkeitsbedingten Spannung ergründen zu können, die
aus einem im Gefühl verankerten Gegensatz zwischen Prediger und
Dichter, zwischen dem seine Gottesidee verkündigenden Ethiker und
dem ergriffenen Menschen entsteht. Weltanschaulich tut sich dieser
Dualismus als Gegensatz zwischen einem transzendenten und einem
immanenten Gottesbegriff kund. Im Blick auf das Werk als Dichtung
aber tritt er als „Grundrhythmus" in Erscheinung. Die predigend
unterweisende Haltung wird in diesem Zusammenhang als „die Mechanik
der protestantischen Idee" bezeichnet, welche die eigentliche
Romanhandlung antreibt. Diese Mechanik wird nun fortwährend von der
mächtigen Gefühlsflut des immanenten Gotterlebnisses durchbrochen,
das anderseits dann wieder durch das erste Element zurückgedämmt
wird. Aus dem Zwielicht solchen geheimnisverhüllten Schöpfergrundes
dämmert die Gestalt Meyelis herauf als „Durchbrechung der
protestantischen Welt". Ferner entsteht daraus „der geistige Bruch" in der

Komposition, der durch die verschiedenartige Stellung, die Gottheit
dem Arzte zuweist, markiert wird. Im Verhältnis und in der Ehe von
Jakobli und Meyeli aber sieht Pletscher eine Synthese der «beiden
Kräfte geschaffen, „ein ins Reich des Geistigen emporgeläutertes Gott-
Seele-Erlebnis, aus dem die Einheit des Kunstwerkes entspringt.

Man kann bei dieser Arbeit den Eindruck des Konstruktiven nicht
ganz verbannen. Es sei an die literarische Forschung einmal
grundsätzlich die Frage gerichtet, ob es selbst für die bestausgewiesene
Methode und zünftigste Wissenschaftlichkeit angängig ist, die unlösbaren

Geheimnisse der Persönlichkeit des Dichters und seiner Schöpfung
mit Gewalt sprengen zu wollen. Eine Interpretation muss sich m. E.

immer wieder in Bescheidung davor zu hüten wissen, dass sie nicht
über den Bereich des ihr zugrunde liegenden Werkes ins Allzugeistige
— ich meine das Abstrakte — hinaustranszendiert; sonst entgleitet ihr
das lebendig atmende Gebilde unter den Händen oder erstarrt zum
beziehungslosen Begriffsbau. Auch der Deutung sind eben die Grenzen
menschlicher Bedingtheit gesetzt. Bezeichnenderweise vermisst man auch
bei Pletscher im Gegensatz zu Fehrs Untersuchung ein vertiefendes
Eingehen auf formale Elemente des Romans, insbesondere stilistische
und sprachliche Bedeutsamkeiten. Für den Ergründer von Gotthelfs
Werk bedarf es zudem noch einer besondern Weisheit, die nur
derjenige besitzt, der Tiefen und Höhen des wirklichen Lebens
durchwandert hat.

Diese Bemerkungen sollen Pletschers Büchlein keineswegs dem Le-

128



ser von vornherein unwert machen. Der leidenschaftliche Forschermut,
mit dem die Probleme aufgegriffen und formuliert sind, die Strenge
des Denkens und vor allem die ausserordentlich gewandte Art des

Sagens fordern Anerkennung.
Da die Gotthelfforschung als eine der vornehmsten Aufgaben des

schweizerischen Geisteslebens angesehen werden muss, erlauben wir
uns in bezug auf die beiden besprochenen Schriften noch eine
Bemerkung anzuführen, die künftige Arbeiten vielleicht als Fingerzeig
verwerten können. In dem wundervollen Glaubensbekenntnis, das er
in einem Brief vom 27. Oktober 1840 seinem bäuerlichen Freunde
Burkhalter gibt, schreibt der Dichter: „Darin bin ich verschieden von
Vielen, dass bei mir das religiöse Element keine andere und besondere
Form sucht als das Leben in Gott, und dieses Leben durch mich
und andere immer deutlicher darzustellen, und das nicht durch
besondere Gesellschaften, Missionen, Formeln etc., sondern eben durch
das Leben selbst." Ich halte dafür, dass darin der eigentliche Schlüssel

zu Gotthelfs Werk und Persönlichkeit zu suchen sei. Eine künftige

Forschung hätte damit vermehrten Ernst zu machen. Es würde
ihr dadurch allerdings die Zumutung auferlegt, dass sie sich
entschiedener als bisher aus dem Räume der ästhetischen und
psychologischen Betrachtung Gotthelfs herausbegebe und in den tiefen Strom
des Alltagslebens eintauche, ohne sich dabei natürlich des
wissenschaftlichen Ausweises zu entledigen. Dann würde man auch den Dichter

wohl nicht mehr so stark auf der protestantischen Kirchenlehre
festnageln, wie es Fehr und Pletscher tun, sondern man würde die
enge Verbindung seines gläubigen Handelns und Gestaltens mit den
biblischen Urzeugnissen besser erkennen. Die Bibel kann Gottheit nicht
aus der Hand geschlagen werden. Das Licht ihrer Wahrheit ist es
vor allem, mit dem der auf die Nachfolge und die Liebe Christi
weisende Prophet und Dichter die Fragen des Menschseins beleuchtet,
um daraus in der Form weltgültiger Schöpfung das Urbild einer
Wirklichkeit zu gestalten, welche sich vor jede Zeit und jedes Geschlecht
als Mahnung und Symbol wuchtig hinstellt. Paul Baumgartner

Arthur Schopenhauer

Der siebente und letzte Band der Neuausgabe der „Sämtlichen
Werke" Arthur Schopenhauers im Verlage F. A. Brockhaus liegt
nunmehr in den handlichen und typographisch schön gestalteten Bänden,
trefflich besorgt von dem verdienstvollen Arthur Hübscher, vor. Es
enthält die deutschsprachige Fassung der Dissertation „Ueber die
vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde", eine interessante
Sammlung der von dem Philosophen vor der Drucklegung gestrichenen
Stellen, ein Namen- und Sachregister und, als Besonderes, die — sehr
gute — Uebersetzung der zahlreichen fremdsprachigen Zitate und deren

129



Nachweis, welch letzterer schwierig war, sofern die oftmals benutzten
alten Zeitungen und Zeitschriften aufgefunden werden mussten.1)

In dieser Zeitschrift wurde bei Erscheinen der einzelnen Bände

wiederholt auf diese Brockhaus-Ausgabe hingewiesen ; ihr Abschluss

nun ruft die Erinnerung dessen herauf, was Schopenhauer in der
europäischen Philosophie bedeutete.

Der grosse, selbständige Denker, der er war — nicht Kompilator,
nicht Historiograph der Philosophie, nicht Professor, sondern amtlos
ungebunden; vorläufig der letzte grosse Nachfahr der Schöpfer der
abendländischen Philosophie, einem Heraklit, einem Piaton an innerer
Freiheit, Kraft des Denkens und Gewalt der Sprache gleichartig, hat er
seinen Ausgangspunkt und damit seine Stellung in der Philosophie selbst
klar bezeichnet:

Kant, sagt Schopenhauer (in W. a. W. u. V. Bd. 1, Kritik der Kantischen

Philosophie), „hatte die grösste Revolution in der Philosophie
bewirkt." Der Scholastik, die vierzehn Jahrhunderte gedauert, hatte
er ein Ende gemacht, um „eine ganz neue dritte Weltepoche
der Philosophie zu beginnen." „Doch der unmittelbare Erfolg seines
Auftretens war fast nur negativ, nicht positiv." „Alle merkten zwar, es

sei etwas sehr Grosses geschehen, aber keiner wusste recht was. Sie

sahen wohl ein, dass die ganze bisherige Philosophie èin fruchtloses
Träumen gewesen, aus dem jetzt die neue Zeit erwachte; aber woran
sie sich halten sollten, wussten sie nicht. Eine grosse Leere, ein

grosses Bedürfnis war eingetreten ..."
An der Entstehung dieser „Leere" trägt Kant die Mitverantwortung:

er höhlt die alte dogmatische Philosophie in der Weise aus, dass er
die „Grundsätze oder Erkenntnisse aus reiner Vernunft", die sich in

der Vernunft des Menschen vorfinden, — „die aeternae veritates, die

*) Bei Nachweis der Buchstellen, die Schopenhauer als Stützen für
seine bekannte ablehnende Haltung der Mathematik verwendet,
versucht Hübscher die Ehrenrettung des Philosophen gegen Vorwürfe,
die der Mathematiker Alfred Pringsheim (in seiner Schrift „lieber
Wert und angeblichen Unwert der Mathematik", München, 1904)

gegen ihn erhob; er warf ihm „Verstümmelung des Zusammenhanges"
und „vollkommen bewusste, recht plumpe und bösartige Fälschung"
von ausgehobenen Stellen vor. Niemand — soweit ich feststellen kann
— hatte seither durch eine richtigstellende Veröffentlichung den

Philosophen von dem schwerwiegenden Vorwurf zu reinigen versucht:
m. E. gelingt dies nun Hübscher durch eine Gegenüberstellung der
abkürzenden Zitate Schopenhauers und der Originalstellen in extenso.
Es handelt sich hauptsächlich um zwei den Wert der Mathematik
betreffende Auslassungen aus der Vie de Descartes par Baillet, 1693,

und aus Lichtenbergs Vermischten Schriften, 1801. Es sei auf den
soeben erwähnten Band VII, Seite 222, Anmerkung zu S. 145 der
W. a. W. u. V. 2. Bd., und auf Seite 322, Anmerkung zu S. 731 der
Parerga und Paralip. 2. Bd. hingewiesen.

130



Quellen der Ontologie", welche sie für die alte dogmatische Philosophie
waren — als „blosse Formen unseres Intellekts, Gesetze, nicht des
Daseins der Dinge, sondern unserer Vorstellungen von ihnen" erklärt.
Diese These „schneidet uns (Menschen) die Erkenntnis des Wesens an
sich der Dinge auf immer ab und beschränkt uns auf eine Welt von
blossen Erscheinungen." „Demnach ist die Metaphysik unmöglich, und
an ihre Stelle tritt Kritik der reinen Vernunft." Damit wird für die
„wissenschaftlich" betriebene Philosophie die Quelle aller Wirkung, das

Ding an sich, zum „Grenzbegriff", der von der Untersuchung
ausgeschlossen wird; d. h. die ganze „wissenschaftliche", daher ihren
Ausgang nehmende Philosophie wird völlig leer an Inhalten. Die
Untersuchung der blossen Erkenntnisformen wird nun zur Hauptbeschäftigung
der sogenannten Universitätsphilosophie des deutschen Sprachgebietes.

„Die von Kant entdeckten, wichtigen Wahrheiten, durch welche die
früheren metaphysischen Systeme umgestossen wurden, haben dem
meinigen Data und Material geliefert", sagt Schopenhauer. Er ist also
keinesfalls gewillt auf die Metaphysik und auf Erkenntnis-Inhalte zu
verzichten und hebt darum die „allererste Grundannahme" der hier in
Rede stehenden Kantischen These durch scharfsinnige philosophische
Kritik aus den Angeln; diese ist in Kants Satz (§ 1 der „Prolegomena")
ausgesprochen: „Die Quelle der Metaphysik darf durchaus nicht
empirisch sein, ihre Grundsätze und Grundbegriffe dürfen nie aus der
Erfahrung, weder innerer noch äusserer, genommen sein."

Dagegen Schopenhauer: „Zur Begründung dieser Kardinal-Behauptung
wird jedoch gar nichts angeführt, als das etymotogisehe Argument

aus dem Worte Metaphysik. In Wahrheit aber verhält sich die Sache
so: Die Welt und unser eigenes Dasein stellt sich uns notwendig
als ein Rätsel dar." Hätte man den Weg Kants gehen wollen, dann
hätte man „vorher beweisen müssen, dass der Stoff zur Lösung des
Rätsels der Welt schlechterdings nicht in ihr selbst enthalten sein
\önne, sondern nur ausserhalb der Welt zu suchen sei, in etwas, dahin
man nur am Leitfaden jener uns a priori bewussten Formen gelangen
könne. So lange aber dies nicht bewiesen ist, haben wir keinen Grundy
uns, bei der wichtigsten und schwierigsten aller Aufgaben, die
inhaltsreichsten aller ETkenntnisquellen, innere und äussere Erfahrung, zu
verstopfen, um allein mit inhaltsleeren Formen zu operieren. Ich sage
daher, dass die Lösung des Rätsels der Welt aus dem Verständnis der
Welt selbst hervorgehen muss;... daher nur durch die gehörige und
am rechten Punkt vollzogene Anknüpfung der äussern Erfahrung an
die innere, und dadurch zu Stande gebrachte Verbindung dieser zwei
so heterogenen Erkenntnisquellen, die Lösung des Rätsels der Welt
möglich ist; wiewohl auch so nur innerhalb gewisser Schranken, die von
unserer endlichen Natur unzertrennlich sind, mithin so, dass wir zum
richtigen Verständnis der Welt selbst gelangen, ohne jedoch eine
abgeschlossene und alle ferneren Probleme aufhebende Erklärung ihres
Daseins zu erreichen." —

131



Damit ist nicht nur Schopenhauers Stellung in der immer währenden

philosophischen Auseinandersetzung der Kulturwelt klar bezeichnet,
sondern diese wenigen Sätze enthalten auch ein vollständiges Programm
einer möglichen Regeneration der etwas chaotisch gewordenen
derzeitigen Philosophie. Ein Blick auf berühmte philosophische Lehren
seit Schopenhauer zeigt, dass entweder allein die „äussere Erfahrung",
z. B. im Positivismus und Materialismus, oder allein die „innere
Erfahrung", z. B. Psychologismus, philosophischer Mystik und
Erfahrungsmetaphysik, oder allein die logisierende Untersuchung über Erkenntnisformen

gepflegt, und dass die richtige Verbindung dieser beiden
„inhaltsreichsten Erkenntnisquellen" und damit die Ganzheit des Menschen

vergessen wurde.
Es ist hier nicht unsere Aufgabe eine Kritik, etwa der Willensmetaphysik

des grossen Philosophen zu schreiben; es sei nur angemerkt,
dass eine ernsthafte Auseinandersetzung mit ihr viel schwieriger ist,
als man oft annimmt; die zahlreichen naturwissenschaftlichen,
psychologischen und ethischen Tatsachen, die der grosse Philosoph zusammengetragen

und in seinem Werk verarbeitet hat, müssten auf die Art
und Weise ihrer Verwertung, ihres Einbaus in die grossen Leitgedanken
untersucht werden. Hier genügt es, wenn durch das oben Beigebrachte
gezeigt ist, welcher Teil der Philosophie Schopenhauers — ausser der
höchst beachtenswerten Klarheit seiner Sprache — in die Zukunft
weisend ist. Paul Schmitt.

Geistliche Briefe

In einer Zeit wie der unsrigen, wo der Roman sich jeder
geschichtlich bedeutsamen Gestalt bemächtigt — die historischen Romane
sind schier unübersehbar geworden — müsste das Verlangen, diese
in ihrem Schrifttum reden zu hören, geweckt sein. Ganz anders
unmittelbar als Biographien wirken Briefe und Tagebücher. Nun lässt

Hugo Rahner in der von Hans-Urs von Balthasar ins Leben gerufenen

Sammlung „Menschen der Kirche" Geistliche Briefe des Ignatius
von Loyola erscheinen. Im Grunde ist es eine Neuauflage der

im Jahre 1922 von Otto Karrer in deutscher Uebertragung erschienenen
Ausgabe von Briefen des Begründers des Jesuitenordens. Acht Briefe
sind neu hinzugekommen. Vom Neuherausgeber stammt der kurze Le-
bensabriss sowie das Bild des Wesens Loyolas. Sehr wertvoll ist auch
seine Orientierung über die Ignatiusliteratur der letzten zwanzig Jahre.

Loyolas Charisma ist nicht die Theologie. Ignatius ist gross als

Seelsorger. Seine Briefe sind fast immer unter dem Gesichtspunkt

der Seelsorge geschrieben. Briefe eignen sich dazu ganz
besonders gut. Loyola muss ein sehr fleissiger Briefschreiber gewesen

Ignatius von Loyola. Geistliche Briefe. Herausgegeben von Otto Karrer
und Hugo Rahner. Verlagsanstalt Benziger & Co. AG. Einsiedeln.

132



sein. „Als wir vergangenen Abend zusammenrechneten, belief sich die
Zahl der Briefe, die wir augenblicklich nach allen Richtungen schicken,
an die 250." Ignatius hat seine Briefe mit grosser Sorgfalt geschrieben,
was aus folgender Notiz hervorgeht: „Ich nehme mir die Mühe, jeden
Brief erst im Konzept zu schreiben, damit etwas Ordnung darin ist,
sogar bei manchen Zeddel und Privatbriefen mache ich es so." Der
Tenor der ganzen Sammlung wird gleich mit dem ersten Brief
angeschlagen, in dem er seiner Wohltäterin von Manresa, der er als einer
der ersten die Exerzitien erteilt hat und die in schweren innern An»
fechtungen stand, seelsorgerlich beisteht. Nach Bernhard von Clairvaux
und Franz von Assisi ist Ignatius von Loyola einer der grössten
Seelsorger der Kirche. Von da her allein ist die grosse Macht zu
verstehen, die er über Menschen hatte. Man meint in den Briefen noch
etwas davon zu verspüren.

Ignatius ist in seinem Leben gespalten. Er hat zwei Seiten, die es
säuberlich auseinanderzuhalten gilt. Er hat eine mystische Seite.
Immer wieder bricht sie in seinen Briefen durch und sie ist es vor
allem, die diese Briefsammlung wertvoll macht. „Jene Onadengaben
meine ich, deren Erwerb nicht ohne weiteres in unserem Belieben
steht, sondern die eine freie Gabe dessen sind, der alles Gute spendet
und vermag: zum Beispiel lebendiger Glaube, Hoffnung, Liebe, Freude,
geistlicher Friede, Tränen, innige Tröstung, Erhebung des Geistes,
göttliche Berührung und Erleuchtung, und was es sonst an innern
Erfahrungen und Empfindungen gibt." Diese Stelle mag für unzählige
dastehen! Es ist nicht der Schwärmer, wie ihn Conrad Ferdinand Meyer
in „Huttens letzte Tage" darstellt. „Gott den Herrn, der uns einst
richten wird, bitte ich, er wolle uns in seiner unendlichen Güte Gnade
verleihen, damit wir seinen heiligsten Willen recht erkennen und ihn
ganz erfüllen." So spricht kein Schwärmer! Daneben steht der ent-
sc ossene Katholik, dem es in allem um die Ehre der Kirche, „unsereei ige utter", geht und zu deren Verherrlichung die Compaüia da
Jesus recht eigentlich ins Leben gerufen wurde. „Ich darf nicht mir
gehören, sondern meinem Schöpfer und dessen Stellvertreter ; muss
mich leiten und bewegen lassen, wie ein Wachsklüinpchen sichk nett en las s t." Der Jesuit ist ein gefügiges Werkzeug in der
Hand der katholischen Kirche und das heisst des Papstes.

Die Form der Briefe ist sachlich und durch ihre Sachlichkeit wirken
sie modern. Sachlichkeit ist ja eines der Zeichen modernen Lebensstils.
Wenigstens wirken die Briefe, wie sie in dieser Sammlung stehen, so,wobei es scheint, dass keiner vollständig ist, weil der Herausgeber
den Stift angelegt hat. Um zu einem abschliessenden Urteil zu kommen,

müsste man die Briefe in ihrer Vollständigkeit haben. Die Ge-
fuhlsbetontheit, wie wir sie aus den Schriften der Spanierin Theresa
von Jesu kennen, fehlt sozusagen vollständig. In einem Brief wird
sogar gegen die Gabe der Tränen, die im ganzen Mittelalter als

eichen besonderer göttlicher Gnade angesehen wurde und über die

133



Ignatius selber reichlich verfügt hat, angelaufen. „Ich kann Ihnen
verraten, wenn es in meiner Macht stünde, einigen die Tränengabe zu
verleihen, ich würde es nicht tun, weil sie damit keinen Zuwachs an
Liebe, wohl aber Nachteil für Kopf und Gesundheit hätten und
folgerichtig in diesem oder jenem Liebeswerk gehindert würden." Dieses
hat zwar Ignatius nicht selber abgefasst, sondern wurde in seinem Auftrag

geschrieben!
Briefe sind nie „sub specie aeternitatis" sondern immer aus

einem ganz bestimmten Anlass hervorgegangen. Das ist auch bei

jedem der Briefe dieser Sammlung der Fall. Der Verfasser hat

zum bessern Verständnis jedem der 70 Briefe eine kurze Einführung
vorausgeschickt, wofür man ihm nur dankbar sein kann. Mit dieser
lesen sie sich ohne allzugrosse Schwierigkeit. Wenn ein Bedauern
angebracht werden darf, dann ist es dies, dass diesen Briefen nicht
zugleich die Lebenserinnerungen des Ignatius, die er 1553—1555 Pater
Gonzales da Camara diktiert und die Alfred Feder 1922 ins Deutsche
übersetzt hat, welch letztere Uebertragung aber schon längere Zeit
vergriffen ist, beigegeben wurde. Vielleicht aber kann sich der Herausgeber

dieser Sammlung entschliessen, eine Neuauflage dieser
„Lebenserinnerungen des heiligen Ignatius von Loyola" vorzubereiten. Viele
wären ihm dafür dankbar! Ernst Schmid.

Frank Martin „Le vin herbé"

Der Genfer Komponist Frank Martin ist mit seinem verschiedentlich

in der Schweiz und im Ausland erklungenen Kammeroratorium
„Le vin herbé" (D'après 3 chapitres du roman de Tristan et Iseut de
Joseph Bédier) mit einem Schlage in den Blickpunkt des Interesses
gerückt, sodass wir unsere Informationen über neuere Schweizer Werke
(Honegger, Sutermeister, Burkhard) mit einem Hinweis auf das
ungewöhnlich geschlossene und eindrucksvolle Werk fortsetzen möchten.

Der 1890 geborene Musiker, eine hochkultivierte, eher reservierte
Persönlichkeit, darf auf ein sparsames, aber gewähltes Oeuvre
zurückblicken, in dem er sich teilweise mehr experimentell, als musikalisch-
spontan mit den Problemen unserer Zeit auseinandersetzt. Erinnert sei
an sein Orchesterwerk „Rhythmes", wo Elemente exotischer Rhythmik
und Polyrhythmik in die europäische Musik eingeführt werden sollen,
ferner an seine „Symphonie pour orchestre", die den modernen
Klangapparat (Klaviere, Saxophone, Schlagzeug) zu polytonalen
Klangkonstruktionen aufbietet.

Nicht dass es Frank Martin an Humor fehlte, oder an der Fähigheit,

die „Gelegenheit am Schöpfe zu packen". In der Stadt eines

Jaques-Dalcroze wirkend, hat auch er einen gelungenen Tribut an
das Jugendfestspiel entrichtet, in Gestalt des reizenden „Nique à Satan"
(Histoire en trois actes, 11 tableaux et 18 chansons, Texte von Albert
Rudhardt), ein Werk, das leider viel zu wenig bekannt wurde; oder

134



er überraschte uns mit dem nervigen offiziellen Festmarsch der LA
1939 „Du Rhône au Rhin".

Aber eine billige Wirkung in die Breite hat Frank Martin nie
gesucht. Den bei ihm herrschenden Zwiespalt zwischen „Zerebralem"
und den musikalischen „Lyrismus" hat er wohl selbst empfunden
und sich damit als subtiler, philosophischer Kopf in verschiedenen
literarischen Aeusserungen auseinandergesetzt. Der moderne Musiker ist
ja auch, wenn er ehrlich ist, stets auf der Suche, da weder die
allgemeinen geistigen Voraussetzungen, noch die innertechnischen Probleme

ohne weiteres gegeben und lösbar sind.

Im neuesten Werk scheint nun der Zwiespalt eine glückliche Lösung
gefunden zu haben, eine Anregung von aussen wirkte als Katalysator
in einer bewegten Seele, sodass lang Gesuchtes und Erstrebtes plötzlich

Form und Gestalt annahm. Eduard Müller, wenn er das Werk
auch durchaus als „Sonderfall' („singulier") bezeichnet, meint auch
(im Musikheft der Zeitschrift „formes et couleurs"): „II semble que
dans le Vin Herbé le lyrisme intérieur de Frank Martin et ses
hautes facultés intellectuelles se soient unis pour nous donner avec
la conception, la plénitude de l'émotion".

Dabei ist das Werk keineswegs etwa leicht, es wendet sich an
eine Elite von Hörern und Ausführenden. Seine tiefe Wirkung ist nicht
zuletzt der ausgezeichneten Idee zu verdanken, man darf hier einmal
mehr nach dem entscheidenden „Was" fragen — und nicht nur immer
nach dem rein artistischen „Wie"! Es ist nämlich an sich ereignisvoll
mit der berühmten Liebesgeschichte zusammenzutreffen, besonders, da
sie in der herrlichen, schon in sich musikerfüllten Prosa des Joseph
Bédier erzählt wird. Und der Musiker drängt sich nicht vor, er
verstärkt nur mit seinen musikalischen Mitteln die Wirkung der Dichtung.
So wird man gefangen, episch „verzaubert" schon mit den ersten
Worten des Prologs „Seigneurs, vous plait-il d'entendre un beau conte
d amour et de mort?" und erst entlassen vom Banne mit dem nicht
minder rührenden Epilog der Fabel.

Im Fiühjahr 1938 sah sich der Komponist erfüllt von Gedanken an den
Mythos von Tristan und Isolde, als ihn eine Anfrage von Robert Blum,
dem Dirigenten des Zürcher Madrigalchors nach einer passenden Komposition

erreichte. So wurden ihm unvermutet die Mittel in die Hand
gespielt, um unbestimmten Plänen Form und Gestalt zu verleihen. Der
Komponist geht ungesäumt ans Werk und „in médias res". Er verteilt
einfach die Prosa madrigalesk an den Chor von 12 Sängern, teils im
Ensemble, teils solistisch, benützt als instrumentale Stütze 7
Streichinstrumente und ein Klavier, zur Untermalung, zur realistischen
Schilderung, oder, in diskreten, aber eindringlichen Zügen, psychologisch
ausdeutend. Alles wird zusammengehalten und vorwärtsgedrängt von
der immer wieder aufklingenden Welle einer rhytmischen Bewegung:
unablässig läuft die Fabel weiter. Nach mancherlei Versuchen wird
nun auch in der Tonsprache eine fesselnde, überzeugende Formulierung

135



gefunden, die oft noch heterogenen tonalen und atonalen Elemente
verschmelzen sich, das irreal Schillernde der Zwölftonkonstruktionen
bekommt festen Gehalt und Ausdruck durch Klänge ganz realer
Akkorde. Die leidenschaftlichen Akzente der Madrigalopern Monteverdis,
wie das zarte ,,Pelléas"-Rezitativ Debussys scheinen hier gleichviel
zu Gevatter gestanden zu haben, wie, neben der typisch französischen
Tonwelt, die von Schönberg und Alban Berg herrührenden Einflüsse;
so nimmt dieser welsche Musiker eine einzigartige, wohl sehr isolierte
und doch vermittelnde Zwischenstellung ein.

Der erste Teil „Le Philtre" schildert, wie aus der zürnenden Isolde
die demütig liebende wird. Im zweiten Teil sehen wir die Liebenden
auf der Irrfahrt im „Forêt du Morois", wo sie auch König Marke
einmal entdeckt. Im dritten Teil, „La mort", spielt Isolde Weisshand
ihre verhängnisvolle Rolle; er bringt das klägliche Ende der Liebenden.
Das intime Zwiegespräch mit dem Freunde Kaherdin, das Isolde
Wpisshand belauscht, die verschiedenen rührenden und dramatischen
Phasen dieses Teils bergen die wundervollsten Eingebungen, des an
Schönheiten und fesselnden Zügen reichen Werkes.

Dieser kühne Versuch zu einer musikalischen Prosodie mag etwas
Abseitiges, sicher Einmaliges haben. Die Durchsicht des kürzlich
erschienenen Klavierauszuges (Universal-Edition, A. G., Wien-Leipzig)
bestätigt jedoch den gewonnenen Höreindruck, dass es sich nicht nur
um eine glückliche Idee, sondern um eine der überzeugendsten Gestaltungen

neuer Musik handelt, wie sie nur ein in jeder Hinsicht disziplinierter

Künstler hervorbringen konnte. Karl Heinrich David

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 4 58 55, Postcheckkonto VIII 6031

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8 Zürich. Tel. 45855

Druck: Jak. Villiger 8t Cie., Wädenswil Tel. 95 6060

Printed in Switzerland

136


	Kleine Rundschau

