
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 11

Artikel: Notwendigkeiten

Autor: Briner, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Notwendigkeiten
Von Robert Briner jun.

Die folgenden Ausführungen zeigen, wie in unserer jungen
Generation versucht wird, zu einer einheitlichen Auffassung unserer
politischen Lebensfragen zu gelangen. Nach den allgemeinen
Gedanken folgt im nächsten Heft eine kurze Stellungnahme zu

einigen Hauptproblemen unserer inneren Politik.

I—'olitik ist die Zusammenfassung der menschlichen Aktivi-
tät. Sie ist unentrinnbar. Es gibt nichts, was in einer

politischen Entscheidung nicht irgendwie berücksichtigt sein
müsste; aber auch nichts, worauf eine solche nicht letzten
Endes zurückwirkte.

Auch die Frage, welche Gebiete, und wieweit, ihrer
Eigengesetzlichkeit zu überlassen seien, fordert einen politischen
Entscheid. Ganz gelöst kann die Verbindung zwischen Ganzem
und Teilgebiet nie werden ohne Schaden für beide. Nachdem
man hundert Jahre lang versucht hat, die Wirtschaft von der
Politik zu trennen, regeln heute politische Behörden Produktion

und Verbrauch bis ins Detail. Im Anfang des letzten
Jahrhunderts erklärte man, der Staat hätte sich nicht um
die bürgerliche Wohlfahrt zu kümmern, sondern lediglich den
Einzelnen vor Eingriffen in seine Rechte und Freiheiten zu
schützen. Heute muss sich das Gemeinwesen tausender von
Fällen durch seine Funktionäre in quasi persönlicher Weise
annehmen. Die Rechtswissenschaft, ,,reiner" und „reiner" —
d. h. unpolitischer — werdend, landete beim Positivismus,
wonach Recht ist, was als Recht gesetzt ist. Gesetzt aber wird
es durch die Politik; gerade eine „positiv" gewordene Rechtslehre

hat dazu nichts mehr zu sagen. — Heute sind wir
in Umkehr begriffen. Eine scheinbar so persönliche Wissenschaft

wie die Medizin wird zur Sozialhygiene. Gleichzeitig
entdeckt sie den Menschen als Ganzes und lernt in der
Psychiatrie ein Gebiet kennen, wo die Beziehung zum
Mitmenschen die Hauptrolle spielt. Gesunde Individuen gibt es

demnach auf die Länge nur in einer gesunden Gemeinschaft-
Diese aber ist offenbar etwas, was verloren gehen kann. Das
sind politische Probleme.

Soll und kann also, wie kürzlich ein Arzt formulierte, „der
Staat dem Einzelnen ein sinnvolles Leben garantieren, und
ein solches auch von ihm verlangen?" Wäre das noch ein
sinnvolles Leben? Haben nicht die letzten Jahrhunderte in jeder
Weise versucht, Garantien gegen die letzten Unsicherheiten
zu schaffen; heute aber sind wir soweit, dass der grösste

704



Teil der Menschheit seiner nackten Existenz nicht sicher ist?
Politik ist hoffnungslos irrational. Irrational ist die geschichtliche

Gebundenheit, irrational das Nebeneinander der Staaten.
Beides engt den Spielraum für die konkrete politische
Entscheidung in radikaler Weise ein; und beides ist unentflieh-
bar. Denn der einzelne Staat hält zusammen unter dem Druck
von aussen; in einem Weltstaat würden vermutlich die
inneren Spannungen wachsen, bis sie ihn wieder zersprengt
hätten.— Das väterliche Polizeiregiment, indem es mit der Forderung

jenes Arztes ernst machen wollte, endete in der europäischen
Revolution. Eher wäre sie wohl zu erfüllen, wo die Sinngebung

von einem im voraus bestimmbaren Ziel ausgehen kann:
dem Wiederaufbau eines Landes, dem Aufholen eines
Rückstandes. Doch die Entwicklung der Menschheit geht ins
Unbestimmte. Bald bleibt als wirksames und fassbares „Ziel"
für die völlige Erfassung des Einzellebens vom Ganzen aus
nur noch der Krieg. So bricht, wo Organisation und
Berechnung auf die Spitze getrieben werden, das irrationalste hervor,

was es gibt. Die Politik, die gezwungen ist, alles zu
beherrschen, birst beim Versuch dazu auseinander. Gibt es da eine
Lösung?

Für die Griechen, stets das Vorbild natürlicher Lebensauffassung,

war Politik eine natürliche Angelegenheit. Sie nannten

den Menschen ein politisches Lebewesen; Gemeinschafts-,
Macht- und Gehorsamstrieb waren ihnen so vertraut wie Hunger

und Durst. Für sie war es selbstverständlich, dass ein
Mann von dreissig Jahren den Ehrgeiz hatte, im Staat eine
Rolle zu spielen. Wir haben die Machttriebe nicht
abgeschafft. Aber statt auf das Gemeinwesen werfen wir sie
lieber auf unsere Privataffären: auf unser Geschäft, unsere
Wissenschaft, den Verband dessen Sekretär wir sind. So wird jede
ökonomische, aber auch jede gelehrte, ja jede künstlerische
Position zur Existenzfrage. Sekretäre opfern Verbänden ihr
Leben, und diese haben auch dafür aufzukommen. Wem es
bei diesen Dingen im Grunde genommen um sein persönliches

Ein und Alles geht, der kann nicht fragen, ob durch sein
Tun eine Gemeinschaft leidet.

Wäre es aber besser, wenn sie alle ihren Geltungsdrang
auf das Ganze richteten? War es nicht in der französischen
Republik der Ehrgeiz jedes erfolgreichen Rechtsanwaltes, einmal

Minister gewesen zu sein? Hatte nicht dasselbe Frankreich

früher schon Europa gezeigt, wohin der totale Ehrgeiz
eines Einzelnen führt? Und wie hat für Athen die Geltungssucht

seiner Bürger ausgeschlagen?
Das unheimlichste ist, dass die Moral, im Einzelleben die

Gegenspielerin der Triebe, in der Politik — an den entschei-
densten Punkten am deutlichsten — ihre Grenze findet. Wie

705



schlecht die Moral in ein System der Politik passt, weiss
die Welt seit Macchiavelli. Sie spielt darin die Rolle eines
Elementes; sie gilt genau so viel als ihre reale Macht
reicht. Diese reicht weit. Aber die Stellung als Element der
politischen Berechnung ist nicht die der Moral angemessene.
Ihre typische Wirkung geht vielmehr auf das einzelne
Gewissen, vor dem der konkrete Mensch den konkreten
Entscheid zu verantworten bat. Gerade hier jedoch zeigt sich die
Grenze. Welche Wandlung machen nicht die Begriffe von
Aufrichtigkeit, Anstand, Zuverlässigkeit durch, wenn es sich um
das allgemeine Interesse, die allgemeine Not handelt! Im Krieg
erleidet die menschliche Moral ihr Fiasko. Am geschichtlichen
Ablauf erblindet der moralische Masstab. Gibt es da eine
Lösung?

Es gibt sie nicht unter der Voraussetzung, dass der Mensch
mit seinem Verstand und seinem Willen für sein Schicksal
aufkommen kann und muss. Nicht unter der Voraussetzung,
der Einzelne könne es für sein Einzelschicksal, sobald die
Gesamtheit ihm die nötige Freiheit einräume. Aber auch nicht
unter der Voraussetzung, die Gesamtheit könne es für das
Gesamtschicksal, wenn sich der Einzelne nur genügend
unterordne. Solange die Menschen mit den Kräften, über die sie
schalten, die Verantwortung unter sich aufteilen müssen,
reichen die Kräfte für die Lasten nie aus. Wo anders sollte
der Arbeiter, der mit seiner Lage unzufrieden ist, die
Verantwortung suchen, als beim Unternehmer und bei der
Gesellschaft? Und wie sich dabei von Groll gegen beide frei
halten? Der Unternehmer aber, auf dessen aufreibender
Arbeit der Lebensunterhalt jener beruht, wird ihre Verständ-
nislosigkeit bitter empfinden, wie auch oft die der Allgemeinheit,

deren materielle Grundlagen er sichern hilft. Der Bauer
seinerseits, solange die Verantwortung zwischen den Menschen
aufzuteilen ist, kann für seine nie enden wollenden Schwierigkeiten

nur den Nichtbauern verantwortlich machen. Das Volk,
welches glaubt, dass die Zustände im Land letzten Endes von
den Fähigkeiten und dem Willen der Politiker und der
Regierenden abhängen, muss schliesslich zur Annahme kommen,
dass es jenen am einen oder andern mangelt. Die Regierenden
aber, die ihren täglichen Kampf für das Gemeinwohl und
gegen die verschiedenen Egoismen kennen, werden sich
vergeblich gegen das Gefühl wehren, jene Einstellung verrate
Unverstand oder Böswilligkeit.

Den verschiedenen Interessen und Standpunkten haben
Vernunft und Moral nur eines gegenüberzustellen: den gerechten
Ausgleich. Solange der Ausgleich aber auf freier menschlicher
Entscheidung zu beruhen scheint, wird er nie wirklich
befriedigen. Wir müssen wieder das Gefühl dafür erhalten,

706



dass die einfachen ökonomischen Gesetze, die jedem vertraut
sind, auch der kompliziertesten Volkswirtschaft zugrunde
liegen und sich durch keine Rechnungskniffe auf die Dauer
hintergehen lassen. Wir müssen wissen, dass es politische
Gesetze gibt, die nicht einfach die des demokratischen Rechtsstaates

sind, und die doch zu allen Zeiten und bei allen
Völkern gegolten haben. Dass beide, Wirtschaft und Staat,
erst einmal funktionieren müssen, bevor man Forderungen an
sie stellen kann. Dass es neben — oder besser über — der
Innenpolitik eine Aussenpolitik gibt, wo hoher Lebensstandard
und ideale Staatsform eine sehr geringe Rolle spielen. Dass
für die Staaten „normale" Zeiten die Ausnahme sind. Dass
wirklich der Mensch das Mass aller politischen Dinge ist,
aber als beseeltes Wesen, nicht als rationales Destillat.

Am bedenklichsten zeigt sich die Reduktion des Menschen
auf seine autonomen Kräfte im Verhältnis zur persönlichen
politischen Verantwortung. Denn wer könnte es wagen, eine
solche mit jenen allein zu übernehmen? Und wem sie
aufliegt, wie sollte er nicht versuchen, den Druck zu erleichtern,
sei es durch Weitergeben, sei es wenigstens, indem er
entsprechende Bewunderung sucht? — Für den selbstherrlichen
Verstand und den selbstherrlichen Willen ist Gewalt das
schlechthin böse, persönliche Wirkung verdächtig. Staat und
Politik kommen aber nicht ohne beide aus. Ist es da zu
verwundern, wenn gerade die feiner empfindenden und gebildeten
sich davon fern halten? Hier aber spielt zum letztenmal
die unerbittliche Paradoxie der Natur: Es gibt nämlich stets
genug Leute, die in zu wenig glücklichen Umständen leben,
um die Dinge auf sich beruhen zu lassen. Je mehr diejenigen

sich zurückhalten, die am ehesten in der Lage wären,
für das allgemeine Wohl zu denken, umso ausschliesslicher
werden Politik und Staat Kampfplatz der Interessen. Wo liegt
hier die Lösung?

Sie liegt in der Ueberzeugung, dass die selbstkontrollierten
Kräfte des Menschen eingebettet sind in einen Strom von

solchen, die viel stärker und viel sicherer sind, und an denen
er Teil hat. Das Erleben dieser Teilhabe ist etwas allgemein
menschliches. Alle Völker kannten und kennen es auf ihre
Art. Wieweit für uns überkommene Formen, neue, z. T. bereits
erprobte, oder noch zu 'findende Wege brauchbar sind, wird
sich weisen. Sicher ist, dass auf irgend eine Weise jene
Ueberzeugung für unser Volk wieder zur inneren Haltung,
für seine Führer zum persönlichen Erlebnis werden muss..
Wenn anders wir zu dem Vertrauen und gegenseitigen
Wohlwollen, zu der gesunden Gemeinschaft und der sinnvollen
Einzelexistenz kommen sollen, die unsere Staatsform voraussetzt.

707



Dazu kommt ein letzterer Gesichtspunkt. Jemandem, dem
eine Teilwahrheit — eine besondere Form menschlicher Not.
die Mangelhaftigkeit einer bestimmten Institution, die Hohlheit

einer Einstellung wie z. B. der des rationalen Individualismus

— zum Erlebnis geworden ist, kann man nicht sagen:
Du hast ganz recht; aber Deine Wahrheit ist eine von vielen;
nimm sie alle, wäge sie gegeneinander ab und suche den
goldenen Mittelweg! Es wird auch nicht genügen, ihn darauf
aufmerksam zu machen, dass andere Menschen andere
Teilwahrheiten — z. B. die Haltlosigkeit eines mystischen
Kollektivismus — ebenso überzeugend erfasst haben. Vielmehr
werden sie Einer wie der Andere ihre einseitige Einstellung
erst aufgeben können angesichts einer ebenso real erlebten
Haltung, welche ihr Erlebnis mitumfasst. Wie denn die
einzelnen Unvollkommenheiten, die allem menschlichen anhaften,
gewissermassen die Spektralfarben der einen grossen Unvoll-
kommenheit sind, mit der es sich auseinanderzusetzen gilt.

Jene umfassende Haltung zu verbreiten, erscheint somit als
das notwendigste. Man muss jedoch eine Aufgabe stets von
beiden Enden her anpacken. Wir werden deshalb in einem
weiteren Artikel versuchen, zu einigen konkreten innenpolitischen

Hauptproblemen unter folgenden Stichworten Stellung
zu nehmen: Die soziale Frage; Schule; Wirtschaftsordnung;
Das landwirtschaftliche Problem; Bund und Kantone; Sol-
datentum.

KLEINE RUNDSCHAU
Antikes in neuer deutscher Dichtung

Blüht Ionien? Ist es die Zeit?
Hölderlin

Die Dichtung des dritten Reiches will keine analytisch-problematk
sehe „Literatur" sein ; sie verfehmt die psychologistische oder
individualistische Gestaltung der Dinge und erblickt ihren Sinn darin, Stimme
der Gemeinschaft für die Gemeinschaft zu sein. Sie möchte zum alten
Mythus zurück und zu einem neuen Mythus vorwärts dringen, um
in ihm den Sinn eines hohen Daseins zu finden und die grosse
Stunde der Gegenwart zu spiegeln. Sie kehrt sich ab vom räsonnie-
renden Stil des modernen Romanciers, lässt keinen Gesellschaftsroman
zu und strebt nach hohen monumentalen Formen und Gehalten. Da
tun sich zwei oft entgegenlaufende Wege auf, die beide beschrit-

708


	Notwendigkeiten

