Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 11

Artikel: Die Schicksalsfrage des Abendlandes
Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Schicksalsfrage des Abendlandes

Von Urs Kiiry

Emil Brunner hat einmal vom Philosophen Eberhard Grise-
bach gesagt, dass er ,etwas Wichtiges entdeckt hat,
und uns, zu unserem grossen Nutzen, damit beharrlich be-
lastigt”; und er fiigt bei, dass trotz mancherlei Vorbehalten,
die gegen ihn zu machen seien, auch die Theologen ,,allen
Anlass haben, auf ihn zu horen...” (Zwischen den Zeiten
Jahrgang 1928). Man wird in der Tat sagen diirfen, dass es
eine wichtige ,Entdeckung” ist, die der Philosophie Grise-
bachs ihr Geprige und ihre einzigartige Bedeutung gibt, nam-
lich die Entdeckung der ,,Wirklichkeit’”” als einer besonderen,
durch keine Begriffe von wahr und faisch, gut und bose,
zu umgreifenden ,Dimension”. Die Wirklichkeit ist nur als
uns selbst ,an-gehende” Problemsituation zu erfahren; da aber
gerade die menschlich-einseitigen Entscheidungen fiir eine Wahr-
heit, unsere Ideologien und Humanismen, unsere Mythen-
gliubigkeit und unser Aesthetizismus die Wirklichkeit in
dieser ihrer Eigen-Dimensionalitit zu verschleiern drohen,
sieht sich die Philosophie vor die unabdingbare Aufgabe ge-
stellt, die diesen Verschleierungen zu Grunde liegende ,,Ver-
wechslung der Riume”, im Besonderen die Verwechslung von
Wirklichkeit und Wahrheit kritisch aufzulésen, d. h. die Wirk-
lichkeit von ihren ideologischen Verhiillungen zu befreien.
Hatte Grisebach in seinen fritheren Publikationen (vgl. ,,Ge-
genwart” 1028, ,,Freiheit und Zucht” 1936) den Kampf ge-
gen diese ,ideologischen Verhiillungen” mit einer beispiellosen
Radikalitat bereits aufgenommen und die Destruktion aller ein-
seitigen Wahrheitsanspriiche und Mythen exemplarisch geiibt,
so liegt die besondere Bedeutung seines neuen Buchest) da-
rin, dass in ihm erstmals der Versuch unternommen wird, die
durch jene Destruktion freigelegten ,Grundkrifte der Wirk-
lichkeit” positiv zu bestimmen und durch eine méglichst exakte
Aufzeigung der Funktion, die die wissenschaftliche Methodik
bei dieser Freilegung zu iibernehmen hat, eine Anweisung zum
kiinftigen Aufbauwerk zu geben. Dass zu diesem Zweck die
Problemsituation unserer heutigen ,,Sturmzeit” in ihrer beklem-
menden Negativitit riicksichtslos aufgedeckt und andrerseits
mutig zum Ausgangspunkt des positiven Aufbaus genommen
wird, gibt diesem bedeutungsvollen Buch eine ungemeine Ak-
tualitdt und Wirklichkeitsnihe und zugleich den Charakter eines

') Eberhard Grisebach: Die Schiclzgalsfle—ge des Abendlandes. Sturm-
zeit — Qrundlagenbesinnung — Aufbaugedanken. Verlag Paul Haupt
Bern-Leipzig. 340 S.

095



tiefernsten und gebieterischen Weckrufs, dem sich kein be-
sonnener Zeitgenosse wird entziehen konnen, —

I.

Grisebachs Ausfithrungen sind erfiillt von der tiefen Sorge
um die ,Zukunft Europas’”. Aber diese Zukunft, so wird schon
auf den ersten Seiten erklart, kann nicht auf Grund einer an-
geblich kontinuierlichen Entwicklung, nicht auf Grund einer
,» Iradition”, d. h. eines in der Erinnerung und im Gedanken
reflektierten geistigen Erbes erdacht und konstruktiv aufgear-
beitet werden. Das Kiinftige ist nur zu erfahren ,als Be-
grenzung durch den Widerspruch anderer Voélker und Men-
schen, die unsere geistige und natiirliche Existenz heute in
Frage stellen.” In grundsitzlich-methodischer Hinsicht bedeu-
tet dieser Widerspruch, dass ,,ein Ausgehen von der Identitit,
von der Selbigkeit des Menschen als Voraussetzung des Den-
kens anlisslich des Problems der Zukunft nicht mehr moglich
ist”. Die Grundlage, auf die das Denken zuriickzugehen hat,
ist die Notlage der Gegenwart selbst, die durch die Radikalitat,
Fatalitat und Aktualitit ihrer Fragestellung die heutige ,Ver-
legenheit des Europiers” begriindet, die indessen als ,,perma-
nente Krise” eine ,Urtatsache des europidischen Bewusstseins
ist.”” Ausdriicklich warnt aber Grisebach davor, aus der Krise,
unter dem Hinweis darauf, dass es immer schon Krisen gabs
selbst ein Theorem zu machen und sie als dialektisches Prin-
zip der Geschichte zu verharmlosen. Die Krise ist theoretisch
nicht zu meistern, es ist ihr nur zu begegnen durch ein ,,handeln-
des” Denken. Dieses handelnde Denken ist zunichst ein Be-
reinigen und Aufriumen aller aus der Selbigkeit und Selbst-
sucht des Menschen gewonnenen Systeme, Weltanschauungen
und Mythen. Da aber diese Systeme in der Selbstsucht des
Menschen ihren Grund haben, muss das handelnde Denken zur
Besinnung auf die eigene Schuld, zu einem ,,Denken der
Busse” werden. Der Masstab fiir die Bestimmung dieser
Schuld, an der wir alle durch die Ueberschitzung unserer
Wahrheiten teilhaben, ist ,,die Kenntnis der vielfachen Liigen-
Wahrheiten als Selbstbehauptungsweisen’, wihrend die Metho-
de zur Bestimmung unserer Verfehlungen sich ergibt aus der
jeweiligen Problemlage selbst, d. h. sie kann nur ,,indirekt”.
durch den immer neuen Nachweis der theoretischen Selbst-
ilberschatzungen geiibt werden. )

Im zweiten Hauptteil geht der Verfasser daran, an den ge1”
stigen Grundlagen Europas, niamlich am klassischen Altertum:
am Christentum und am christlichen Humanismus die von ihm
geforderte indirekte Methode zwecks Freilegung der positiven
Grundkrifte in sorgfiltiger Einzelanalyse anzuwenden. Das
durch den Humanismus iiberlieferte klassische Altertum hat

696



insofern eine schuldhafte Verhiillung der Wirklichkeit mit sich
gebracht, als es durch seinen Universalismus (den Glauben
an die Allgemeingiiltigkeit ewiger Wahrheiten) und damit ver-
bunden durch seinen Imperialismus des Geistes und seine
Heimatlosigkeit den Abendlinder zur Mythologisierung der
Vernunft und zur Vergdtzung des Menschlichen verfiihrt hat.
Von diesem Mythus gilt es das ,Kernstiick der Antike” zu
befreien, namlich das Gewissen, das als ,,Sinn fiir Mass und
Grenze”, als ,,Selbstzucht, Redlichkeit, Wahrhaftigkeit und Ge-
wissenhaftigkeit” umschrieben werden kann. Das Gewissen ist
Wirksam als ,unaufhoérlicher Protest gegen die Anmasslichkeit
des Mythus und der wissenschaftlichen Erkenntnis”, es ,,fiihrt
uns auf den Boden der Wirklichkeit, auf das Feld der mensch-
lichen Verlegenheit zuriick.” Mit seiner Frage: wie ist es in
Wirklichkeit mit dem Wahrheitsanspruch bestellt? verkdrpert
Sokrates das Gewissen Europas. ,,Mit ihm missen wir zum
Urgrund der menschlichen Verlegenheit durchzudringen suchen,
die Urfunktion des Gewissens iiben.”

Dem durch den Humanismus iiberlieferten Erbe des Antike
tritt das Christentum als denkbar scharfster Gegensatz gegen-
iber. Im Zusammenstoss der Antike und des Christentums
kﬁndigt sich ,,die radikalste Krise Europas an, die sich {iber-
haupt denken lisst”” Denn ,die Forderungen des Christentums
widersprechen den Selbstbehauptungen der Klassik.” Verschlei-
ert und zugleich verscharft wird diese Krise durch den Um-
stand, dass das traditionelle Christentum die Selbstbehaup-
tungsweisen, d. h. den Universalismus und Imperialismus des
antiken QGeistes weithin in sich selbst aufgenommen und in
der Form einer christlichen Philosophie oder systematischen
Theologie den Kern des Evangeliums, namlich den christlichen
Glauben, verfilscht hat. Von dieser Verfilschung muss der
Glaube losgeldst werden. Das kann aber nur so geschehen,
dass ,vom Standpunkt des Gewissens” gegen die universa-
listisch-imperialistischen Tendenzen des traditionellen Christen-
tums protestiert wird. Die eigentliche ,Sphire des Glaubens”
lisst sich theoretisch nicht vorwegnehmen, da der Glaube
€8 zu tun hat mit ,einer verheissenden Zukunft als un-
Serer Erlosung aus der menschlichen Verlegenheit, die wir
als Menschlichkeit oder Sterblichkeit erfahren’, sie ist der

aum der ,,Erwartung, der Verheissung, der Zukunft, des Leij-
des, des Gehorsams”, in dessen Mitte das Kreuz steht, das
»das Ende unserer Seibstsucht ist”. Diese Glaubenssphire ist an
und fiir sich unangreifbar, gefihrdet ist heute nur das tradi-
tionelle Christentum, das sich mit gutem Gewissen nicht mehr
Verteidigen lidsst. Die Frage, die Grisebach darum mit Recht
als die eigentliche Schicksalsfrage Europas bezeichnet, ist die,
Ob wir noch mit gutem Gewissen Christen sein konnen? Diese

45

697



Frage lisst sich bejahen, wenn ,die Beziehung des christ-
lichen Glaubens zum antiken Gewissen auf dem Felde der
Konfliktslage in der Erwartung des Zukiinftigen aufgenommen
wird.” Das heisst soviel wie: ,,Wir konnen mit gutem Ger
wissen den christlichen Glauben fiir unangreifbar halten, wenn
wir ihn aus dem geschichtlichen Raume herauslosen.”
Diesen Weg hat nun aber — und an diesem Punkt seizt
der Hauptangriff Grisebachs ein — die europiische Mensch-
heit nicht beschritten. Sie hat vielmehr, das geistige Erb¢
der Antike und des Christentums in der Erinnerung reflektie
tierend, in mythischer Gliubigkeit an die historische Vernunft
eine synthese von Klassik und Christentum, von Vernunft und
Offenbarung, von Wissen und Glauben vollzogen, aus def
sich das philosophische Selbstbewusstsein des Europiers er-
klirt, das zugleich das Bewusstsein der von ihm beherrsch-
ten Welteinheit ist. Dieses Selbstbewusstsein hat heute ein€
radikale Erschiitterung erfahren, die sich kundgibt in einer all-
gemeinen Weltkrise, die im Grunde eine Krise des Wahrheits-
begriffs und der Religion ist. Auch der christliche Humanis
mus, der ,,das Selbstbewusstsein des Einzelnen und seinen
Glauben an die historisch bewihrte schopferische Offenbarung
zwecks Sicherung der Weltherrschaft miteinander verbinden
mochte”, vermag die erschiitterte Autoritit des europaischen
Geistes nicht mehr herzustellen. ,,Die gewaltige Bildungska-
thedrale des letzten Jahrhunderts mit ihrer die historische
Welt iiberwolbenden Kuppel ist geborsten, ihre Fundamente€
haben sich als schwankend erwiesen. Der Glockenturm des
christlichen Humanismus droht jeden Augenblick einzustiirzen:
wie einst der Turm von San Marcus in Venedig.” Der Sturm-
zeit der Gegenwart ist nur noch zu begegnen durch den Ab-
bau dieser Kathedrale und die entschlossene Riickkehr zum
Kern der Klassik, des Christentums und des Humanismus,
d. h. durch die Aktivierung des Gewissens, die Revision des
Glaubens und die Erziehung zu einem neuen Realsinn.
Nach dieser radikalen Destruktion an den iiberkommenen
Bildungsmachten ist der Leser gespannt zu vernehmen, welch¢
»Aufbaugedanken” im abschliessenden Teil geboten werden. Ist
nach dieser Kritik iiberhaupt noch ein Aufbau méglich? Die
Antwort lautet: ,Kritik ist in Wirklichkeit schon Aufbau’-
»Selbstkritik fithrt zur bescheidenen Anteilnahme am Gefiig®
einer neuen Zeit.” Um diese Antwort richtig zu verstehen,
gilt es sich vor Augen zu halten, dass vom Verfasser jede€
Kontinuitat zwischen Denken und Sein, Vergangenheit und Zu”
kunft, Wissenschaft und Aufbau bestritten wird. ,,Weder dic
theoretische noch die praktische Vernunft verfiigen in wWirk-
lichkeit {iber das entscheidende Urteil beim Aufbau,” \Wissen”
schaft bewegt sich in einem vom Subjekt und seinen Selbig”

698



keiten bestimmten Raum, der Aufbau aber kann nur auf dem
ausser-akademischen Felde des wirklichen Lebens eingeleitet
werden, wo eine ,allgemeine Verwirrung der Methoden und
Sachsprachen, der Programme und Kompetenzen vorherrscht
und das herrschsiichtige Subjekt zum leidenden Objekt wird,”
weil ihm unaufhorlich widersprochen wird. Auf diesem Felde
der realen Konflikte verliert zwar die Wissenschaft nicht
ihren Sinn, es wird aber von ihr eine ,neuartige Objektivitit”
angefordert, die der Sachlage selbst zu entnehmen ist: sie
muss mit Hilfe aller denkbaren Methoden eine Orientierung
iiber die ,Bedingungen des Bauplatzes” zu gewinnen suchen,
indem sie die einzelnen Sachriume mit den von diesen selbst
bestimmten Methoden gegeneinander abgrenzt und die Ueber-
griffe des spekulativen Denkens durch ein Denken der Busse,
d. h. selbstkritisch zuriickweist. Wo in dieser Weise die Plu-
ralitit der Standpunkte anerkannt und auf jede universali-
stische Methode verzichtet, d.h. die ,,indirekte’” Methode ge-
wissenhaft geiibt wird, da werden die einzelnen Sachriume,
die von sich aus ihr Recht und ihre Methode fordern, sich
von selbst zur kiinftigen Arbeitswelt zusammenfiigen. Es wird
»das reale Leben als Ganzes die spannungsreichen Gegensatze
Geist und Natur, Recht und Wirtschaft, Schonheit und Niitz-
lichkeit in ein der Lage entsprechendes notwendiges sachliches
Verhiltnis setzen.”

Welchen Anteil die wissenschaftliche Arbeit im einzelnen
an diesem Aufbau zu nehmen hat, wird abschliessend an den
Problemen der Soziologie, des geistigen Aufbaus Europas und
des Arbeitsethos des kiinftigen Europiders konkret aufgezeigt.
Bemerkenswert ist vor allem die Forderung, dass die Sozio-
logie, metaphysisch anspruchslos, ein Organon herzustellen hat,
ein Koordinatensystem, in welches alle typischen Standpunkte,
von denen aus der politische, soziale und o6konomische Wieder-
aufbau ins Auge gefasst werden kann, eingeordnet werden
k_'o'nnen. Nicht, dass uns mit diesem Ordnungsschema ein ge-
sicherter Ordnungsplan in die Hand gegeben wire, wohl aber
ein kritisches Werkzeug, mit dem alle spekulativen Selbstiiber-
schitzungen aufgedeckt und ein gegenstindlich-bodenstindiges
Denken eingeleitet werden kann, das allein den wirklichen
Aufbau im Bereiche des politisch-sozialen Lebens zu férdern
vermag. In analoger Weise ergibt sich fiir die Philosophie die
Notwendigkeit einer Logoslehre als ,kritische Weltanschauungs-
ichre”, die uns eine Uebersicht zu geben hat iiber die Mog-
lichkeiten, die Welt anzuschauen und auf Grund der Geschichfe
Zu begreifen, wobei wiederum zu beachten bleibt, dass diese
Logoslehre nicht als ein alle Gegensiitze umfassendes System
mythologisiert werden darf. Das kann nur verhiitet werden,
Wenn das Denken bodenstindig, d. h. an Heimat, Beruf und

699



an seinen besonderen Sachraum verantwortlich gebunden bleibt.
Niichtern und illusionslos wird damit auf jede kulturelle Pro-
grammatik verzichtet und eine Regeneration des Abendlandes
ausschliesslich erwartet von einer neuen Arbeitshaltung, die
in Selbstzucht und Selbstbescheidung sich den Auftrag von der
Gemeinschaft geben ldsst und bodenstindig die sozialen An-
spriiche beriicksichtigt. Dieser ,erholsamen Arbeit” hat die
Wissenschaft zu dienen durch die Einleitung einer meuen Ge-
dankenzucht. ,,Eine erlosende Wahrheit gibt es mnicht”.....
,Was wir durch Gedankenarbeit zu erreichen vermogen, ist
eine Klarung und Bereinigung unserer wirklichen menschlichen
Lage. Wir eilen dem Geschehen in Gedanken niemals voraus.
Friede wird im Abendland durch Bereitschaft zum Opfer vor-
bereitet.”

11

Dem Werk des Ziircher Philosophen gerecht zu werden,
d. h. es nach seinen eigenen Absichten kritisch zu wiirdigen,
ist keine leichte Sache. Denn seine Gedankenginge sind recht
eigentlich auf Widerspruch angelegt und dazu angetan, die
gesamte akademische Welt herauszufordern. Es ist darum ver-
standlich, wenn das, was Grisebach zu sagen hat, von der
akademischen Welt entweder ,iiberhért” wird oder ihren Zorn
und Unwillen erregt. Dazu kommt, dass der Verfasser sich
einer Sprache bedient, die bewusst ,,unziinftig” ist und dadurch
zu mancherlei Missverstindnissen Anlass geben kann. Man wird
sich jedenfalls davor hiiten miissen, die von ihm gebrauchten
Ausdriicke zu pressen. Nur wenn die Grundabsicht des Ver-
fassers, die allerdings wiinschenswert klar ist, respektiert
wird, lassen sich Fehlurteile vermeiden. Welches ist diesée
Grundabsicht?

Der Verfasser will mit seinen Aufbaugedanken eine Anwei-
sung geben zum wirklichen Leben, dessen Entschwin-
den unter dem Schutt der Ideologien und Humanismen der
Grund unserer heutigen Krise ist. Schon an diesem Punkte
wiare es aber verfehlt, eine akademisch-theoretische Untersu-
chung dariiber anstellen zu wollen, ob der Verfasser unter
diesem ,wirklichen Leben” ein Sein-Sollendes oder das kon-
tingente Sein, den Masstab oder die daran zu messende Rea-
litat, die Glaubenswirklichkeit oder die Alltagswirklichkeit ver-
steht. Zu einer solchen Untersuchung besteht darum kein An-
lass, weil durch die Wirklichkeit selbst als der uns praktisch
gegebenen Problemlage solchen Unterscheidungen unaufhérlich
widersprochen wird. Mit ihrer Hilfe die Wirklichkeit gedank-
lich meistern zu wollen, verbieten uns das Gewissen, der Glaube
und der Realsinn, in deren Bereich jene Problemlage als un-
auflosbar erfahren und ertragen wird, Wird aber, so kann 10

700



der Tat gefragt werden, mit dieser standigen Riickerinnerung
an die Problemlage nicht etwas Selbstverstandliches unné-
tigerweise wiederholt? Weiss nicht jeder besonnene Philosoph
oder Theologe von dieser Problematik des Lebens, wie er
auch weiss, dass sich Wahrheit und Wirklichkeit bestindig
widerstreiten und dass Theorie nie Praxis ist? In der Tat
ist dies der Punkt, an dem es sich entscheiden muss, ob
wir der Philosophie Grisebachs unsere Zustimmung geben oder
versagen miissen. Wer nidmlich von der Problematik des Le-
bens weiss, sie aber als dialektisches Prinzip seines Wissens
bereits in die Theorie aufgenommen hat, oder wer als Theo-
loge anerkennt, dass die zwischen Wahrheit und Wirklichkeit
bestehende Diastase uniiberwindbar und als Realitit der mensch-
lichen ,,Siinde” ernst zu nehmen ist, diese Diastase aber an-
dererseits in einem systematisch gefassten Glauben an die
Vergebung bereits fiir itberwunden halt, der wird Grisebach
ablehnen miissen und seine Philosophie als ,,Beldstigung” emp-
finden. Wer aber zugibt, dass sich die Problematik des Le-
bens nur in einem von der Selbigkeit des Subjekts bestimm-
ten Denken, d. h. im aesthetisch-akademischen Bildungsraum
auflosen lasst, nicht aber in Wirklichkeit, in der diesem
Denken durch Andere unaufhoérlich widersprochen wird, und
wer sich durch den erfahrenen Widerspruch an die Problem-
situation als das Feld unserer wirklichen Verantwortung wei-
sen ldsst, der wird der Zielsetzung Grisebachs zustimmen
miissen und seine Anweisung zum wirklichen Leben dankbar
entgegennehmen.

Ist aber, so muss weiter gefragt werden, die ,,indirekte
Methode”, die Grisebach zur Erreichung dieses Zieles in An-
wendung bringt, ein ,brauchbares Instrument”? Oder bedeutet
die Ablehnung jeder einseitigen wie jeder universalistischen
Methode nicht schliesslich die Ablehnung jeder Methode? Am
Problem einer Neubegriindung der Theologie und Soziologie
soll kurz gezeigt werden, wie die Antwort wird lauten miissen.

Der theologisch gebildete Leser wird sich nach der Lek-
tire des Kapitels iiber das Christenthim fragen, ob mit dieser
Darstellung der Kern des Christentums wirklich getroffen ist?
Gewiss gibt der Verfasser nicht. eine Darstellung des ,,ganzen
Evangeliums”, werden doch verschiedene sehr wichtige Dinge
nicht oder nur beilaufig berithrt. Aber das ist auch gar nicht
die Absicht des Verfassers; es soll nur die besondere ,Sphare
des Glaubens” hervorgehoben und gegen ihre moglichen Ver-
falschungen abgegrenzt werden. Und das gelingt dem Ver-
fasser, wie vor allem die vortrefflichen Ausfithrungen iiber
die Offenbarung, die Auferstehung, das Wunder, aber auch
seine Polemik gegen die zeitgenossische Theologie zeigen,
In hervorragendem Masse. Was diese letztere betrifft, ldsst

701



sich namlich nicht bestreiten, dass in ihr starke Tendenzen
am Werke sind, auf Grund einer als ,,Heilsgeschichte” gedeu-
teten Geschichtsmetaphysik, die es aber nicht mit dem Glauben,
sondern mit den Reflexen eines Glaubens zu tun hat, das Dog-
ma als Ausdruck der ,reinen Lehre” neu zu fassen und als
schopferischen Grund einer Glaubens- und Kirchenerneuerung
der Welt, ,,selbstbewusst” anzubieten. Soweit sich die Kritik
Grisebachs gegen diese Versuche der neueren Theologie
wendet, durch die in der Tat auf Grund einer Verwechslung
von Wahrheit und Wirklichkeit die Sphire des Glaubens er-
neut verfilscht zu werden droht, kann ihr nur zugestimmt wer-
den. Eine andere Frage ist es allerdings, ob das durch die
kirchliche Tradition im engeren Sinn iberlieferte Dogma die
Sphiare des Glaubens wirklich verfialscht oder ob es sie nicht
im Gegenteil gegen solche Verfaischungen schiitzt? Fiir das
Dogma der alten Kirche lasst sich jedenfalls nachweisen, dass
es urspriinglich die rein negative Funktion hatte, Irrlehren
abzuwehren und ein Bollwerk zu sein gegen die die alte
Kirche bedrohende ,,Vergriechung’” der Glaubenssphire. Da wir
nun aus fritheren Publikationen Grisebachs wissen, dass er
Dogma und systematische Theologie nicht iiberhaupt ablehnt,
sondern sie auf diese urspriinglich-negative Funktion reduziert
sehen mochte, erweist sich seine ,,indirekte Methode’” fiir eineé
kritische Theologie insofern als fruchtbar, als diese durch ein
immer wieder neues Durchdenken der Hiresieen, d. h. der
einseitigen Wahrheiten und ihre schrittweise Widerlegung, in
einem kritisch gelduterten Dogma die Glaubenssphire gegen
ihre systematisch-spekulativen Verfalschungen zu schiitzen die
Aufgabe hat: in diesem Sinne ldsst sich die von Grisebach
erhobene Forderung einer ,kritischen Theologie” durchaus recht-
fertigen; jedenfalls haben die Theologen keinen Grund, vor
seinen radikalen Forderungen zuriickzuschrecken, sondern ha-
ben ,allen Anlass, auf ihn zu horen.”

Aehnliches liesse sich zeigen fiir die Soziologie, auf di€
Grisebach seine kritische Methode erstmals ausfiithrlicher an-
wendet. Wenn namlich Grisebach die Versuche zuriickweist;
die politisch-soziale Krise unserer Tage zu lésen durch ,einen
Weg der Mitte”, so tritt er damit in charakteristischer Weise
in Gegensatz zu einem Entwurf, wie ihn W. Répke in seinem
ungefihr zu gleicher Zeit erschienenen Buch ,,Gesellschafts-
krise der Gegenwart” vorgelegt hat. Fiir den Letzteren beé-
deutet nidmlich die Krise eine Krankheit an einem im Grunde
noch immer gesunden Organismus, wobei dieser Organismus
als eine Gemeinschaft freier und gleicher Individuen und als
eine in einer kontinuierlichen Geistesentwicklung begriffen€
Ganzheit glaubig vorausgesetzt wird; eine Losung der Kris€
erscheint darnach moglich auf einem ,,dritten Weg”, d. h. durch

702



Vermeidung der Extreme, die diese Kontinuitit gefihrden,
resp., durch eine Riickfithrung der auseinanderstrebenden Michte
auf eine mittlere Linie unverdusserlicher Prinzipien, die den
freien und gleichen Individuen gemeinsam sind. Gerade diese
von Ropke gemachten Voraussetzungen der ldentitait und Kon-
tinuitat werden von Grisebach verneint, weil sie eine ein-
seitige und voreilige Entscheidung fiir eine Position enthalten,
die durch den Widerspruch anderer Menschen und Volker
in Frage gestellt ist und darum unsere heutige Problemlage
verschleiert. Dieser ist nur mit Hilfe der indirekten Methode,
die die Pluralitit der Standpunkte beriicksichtigt, im Blick
auf den wirklichen Aufbau verantwortlich zu begegnen.

Diese kurzen Bemerkungen zur Methode Grisebachs mogen
gezeigt haben, worin, aufs Ganze gesehen, die grosse Bedeu-
tung dieses sauberen, redlichen und mutigen Buches des Ziir-
cher Philosophen liegt: in der unerbittlichen Illusionslosigkeit
und in der bis zur Rabiatheit gesteigerten Unerschrockenheit,
mit der hier gegen alle Voreiligkeiten, Einseitigkeiten und
Kurzschlussverfahren in der heutigen Philosophie und Theolo-
gie, Geschichtswissenschaft und Soziologie zu Felde gezogen
wird, und in der unbestechlichen Konsequenz und Gewissen-
haftigkeit, mit der alle Aufbaugedanken und Zukunftssorgen
aus der akademischen und kulturpolitischen Programmatik an
die Erde verwiesen werden, auf den Boden der Wirklichkeit,
dem wir durch unsere Gedanken und Taten und unsere Schuld
verhaftet sind und auf dem allein ,,das Kinftige uns ernstlich
trifft als ein Weckruf zu neuer Gedankenarbeit”. Diesem Weck-
ruf sich zu entziehen durch theoretische und formale Einwen-
dungen, ist verhaltnismissig leicht. Es muss aber gefragt wer-
den — und der Ernst dieser Frage rechtfertigt letzterdings
auch den Titel des Buches — ob im Falle, dass wir diesen
_Weckruf leichtfertig oder unwillig iiberhoren sollten, die hier
Im Namen einer neuen Arbeitswelt geforderte Destruktion der
uberlieferten Bildungsmichte uns dann nicht einfach durch
weitere Katastrophen unserer ,,Sturmzeit’” aufgenotigt wird?
Oder ob es wirklich nicht besser wire, durch eine Reakti-
vierung des Gewissens, eine Revision des Glaubens und die
Erziehung zu einem neuen Realsinn, wie sie der Verfasser
In so eindrucksvoller und iiberzeugender Weise zumal von
unserer akademischen Welt fordert, diesen Katastrophen zu-
vorzukommen und rechtzeitig den Aufbau einer neuen Arbeits-
welt zu fordern?

703



	Die Schicksalsfrage des Abendlandes

