
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 11

Artikel: Die Schicksalsfrage des Abendlandes

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Schicksalsfrage des Abendlandes
Von Urs Küry

|H mil Brunner hat einmal vom Philosophen Eberhard Grise-
L-/ bach gesagt, dass er „etwas Wichtiges entdeckt hat,
und uns, zu unserem grossen Nutzen, damit beharrlich
belästigt"; und er fügt bei, dass trotz mancherlei Vorbehalten,
die gegen ihn zu machen seien, auch die Theologen „allen
Anlass haben, auf ihn zu hören..(Zwischen den Zeiten
Jahrgang 1928). Man wird in der Tat sagen dürfen, dass es

eine wichtige „Entdeckung" ist, die der Philosophie Grise-
bachs ihr Gepräge und ihre einzigartige Bedeutung gibt, nämlich

die Entdeckung der „Wirklichkeit" als einer besonderen,
durch keine Begriffe von wahr und falsch, gut und böse,
zu umgreifenden „Dimension". Die Wirklichkeit ist nur als
uns selbst „an-gehende" Problemsituation zu erfahren; da aber
gerade die menschlich-einseitigen Entscheidungen für eine Wahrheit,

unsere Ideologien und Humanismen, unsere
Mythengläubigkeit und unser Aesthetizismus die Wirklichkeit in
dieser ihrer Eigen-Dimensionalität zu verschleiern drohen,,
sieht sich die Philosophie vor die unabdingbare Aufgabe
gestellt, die diesen Verschleierungen zu Grunde liegende
„Verwechslung der Räume", im Besonderen die Verwechslung von
Wirklichkeit und Wahrheit kritisch aufzulösen, d. h. die
Wirklichkeit von ihren ideologischen Verhüllungen zu befreien.

Hatte Grisebach in seinen früheren Publikationen (vgl.
„Gegenwart" 1928, „Freiheit und Zucht" 1936) den Kampf
gegen diese „ideologischen Verhüllungen" mit einer beispiellosen
Radikalität bereits aufgenommen und die Destruktion aller
einseitigen Wahrheitsansprüche und Mythen exemplarisch geübt,
so liegt die besondere Bedeutung seines neuen Buches1)
darin, dass in ihm erstmals der Versuch unternommen wird, die
durch jene Destruktion freigelegten „Grundkräfte der
Wirklichkeit" positiv zu bestimmen und durch eine möglichst exakte
Aufzeigung der Funktion, die die wissenschaftliche Methodik
bei dieser Freilegung zu übernehmen hat, eine Anweisung zum
künftigen Aufbauwerk zu geben. Dass zu diesem Zweck die
Problemsituation unserer heutigen „Sturmzeit" in ihrer beklemmenden

Negativität rücksichtslos aufgedeckt und andrerseits
mutig zum Ausgangspunkt des positiven Aufbaus genommen
wird, gibt diesem bedeutungsvollen Buch eine ungemeine
Aktualität und Wirklichkeitsnähe und zugleich den Charakter eines

T Eberhard Grisebach: Die Schicksalsfrage des Abendlandes. Sturmzeit

— Grundlagenbesinnung — Aufbaugedanken. Verlag Paul Haupt
Bern-Leipzig. 340 S.

695



tiefernsten und gebieterischen Weckrufs, dem sich kein
besonnener Zeitgenosse wird entziehen können. —

I.

Grisebachs Ausführungen sind erfüllt von der tiefen Sorge
um die „Zukunft Europas". Aber diese Zukunft, so wird schon
auf den ersten Seiten erklärt, kann nicht auf Grund einer
angeblich kontinuierlichen Entwicklung, nicht auf Grund einer
„Tradition", d. h. eines in der Erinnerung und im Gedanken
reflektierten geistigen Erbes erdacht und konstruktiv aufgearbeitet

werden. Das Künftige ist nur zu erfahren „als
Begrenzung durch den Widerspruch anderer Völker und
Menschen, die unsere geistige und natürliche Existenz heute in
Frage stellen." In grundsätzlich-methodischer Hinsicht bedeutet

dieser Widerspruch, dass „ein Ausgehen von der Identität,
von der Selbigkeit des Menschen als Voraussetzung des Denkens

anlässlich des Problems der Zukunft nicht mehr möglich
ist". Die Grundlage, auf die das Denken zurückzugehen hat,
ist die Notlage der Gegenwart selbst, die durch die Radikalität,
Fatalität und Aktualität ihrer Fragestellung die heutige
„Verlegenheit des Europäers" begründet, die indessen als „permanente

Krise" eine „Urtatsache des europäischen Bewusstseins
ist." Ausdrücklich warnt aber Grisebach davor, aus der Krise,
unter dem Hinweis darauf, dass es immer schon Krisen gab,
selbst ein Theorem zu machen und sie als dialektisches Prinzip

der Geschichte zu verharmlosen. Die Krise ist theoretisch
nicht zu meistern, es ist ihr nur zu begegnen durch ein „handelndes"

Denken. Dieses handelnde Denken ist zunächst ein
Bereinigen und Aufräumen aller aus der Selbigkeit und Selbstsucht

des Menschen gewonnenen Systeme, Weltanschauungen
und Mythen. Da aber diese Systeme in der Selbstsucht des
Menschen ihren Grund haben, muss das handelnde Denken zur
Besinnung auf die eigene Schuld, zu einem „Denken der
Busse" werden. Der Masstab für die Bestimmung dieser
Schuld, an der wir alle durch die Ueberschätzung unserer
Wahrheiten teilhaben, ist „die Kenntnis der vielfachen Lügen-
Wahrheiten als Selbstbehauptungsweisen", während die Methode

zur Bestimmung unserer Verfehlungen sich ergibt aus der
jeweiligen Problemlage selbst, d. h. sie kann nur „indirekt",
durch den immer neuen Nachweis der theoretischen
Selbstüberschätzungen geübt werden.

Im zweiten Hauptteil geht der Verfasser daran, an den
geistigen Grundlagen Europas, nämlich am klassischen Alterturn,
am Christentum und am christlichen Humanismus die von ihm
geforderte indirekte Methode zwecks Freilegung der positiven
Grundkräfte in sorgfältiger Einzelanalyse anzuwenden. Das
durch den Humanismus überlieferte klassische Altertum hat

696



insofern eine schuldhafte Verhüllung der Wirklichkeit mit sich
gebracht, als es durch, seinen Universalismus (den Glauben
an die Allgemeingültigkeit ewiger Wahrheiten) und damit
verbunden durch seinen Imperialismus des Geistes und seine
Heimatlosigkeit den Abendländer zur Mythologisierung der
Vernunft und zur Vergötzung des Menschlichen verführt hat.
Von diesem Mythus gilt es das „Kernstück der Antike" zu
befreien, nämlich das Gewissen, das als „Sinn für Mass und
Grenze", als „Selbstzucht, Redlichkeit, Wahrhaftigkeit und
Gewissenhaftigkeit" umschrieben werden kann. Das Gewissen ist
wirksam als „unaufhörlicher Protest gegen die Anmasslichkeit
des Mythus und der wissenschaftlichen Erkenntnis", es „führt
uns auf den Boden der Wirklichkeit, auf das Feld der menschlichen

Verlegenheit zurück." Mit seiner Frage: wie ist es in
Wirklichkeit mit dem Wahrheitsanspruch bestellt? verkörpert
Sokrates das Gewissen Europas. „Mit ihm müssen wir zum
Urgrund der menschlichen Verlegenheit durchzudringen suchen,
die Urfunktion des Gewissens üben."

Dem durch den Humanismus überlieferten Erbe des Antike
tritt das Christentum als denkbar schärfster Gegensatz gegenüber.

Im Zusammenstoss der Antike und des Christentums
kündigt sich „die radikalste Krise Europas an, die sich
überhaupt denken lässt." Denn „die Forderungen des Christentums
widersprechen den Selbstbehauptungen der Klassik." Verschleiert

und zugleich verschärft wird diese Krise durch den
Umstand, dass das traditionelle Christentum die Selbstbehauptungsweisen,

d. h. den Universalismus und Imperialismus des
antiken Geistes weithin in sich selbst aufgenommen und in
der Form einer christlichen Philosophie oder systematischen
Theologie den Kern des Evangeliums, nämlich den christlichen
Glauben, verfälscht hat. Von dieser Verfälschung muss der
Glaube losgelöst werden. Das kann aber nur so geschehen,
dass „vom Standpunkt des Gewissens" gegen die
universalistisch-imperialistischen Tendenzen des traditionellen Christentums

protestiert wird. Die eigentliche „Sphäre des Glaubens"
lasst sich theoretisch nicht vorwegnehmen, da der Glaube
es zu tun hat mit „einer verheissenden Zukunft als
unserer Erlösung aus der menschlichen Verlegenheit, die wir
als Menschlichkeit oder Sterblichkeit erfahren", sie ist der
Raum der „Erwartung, der Verheissung, der Zukunft, des Leides,

des Gehorsams", in dessen Mitte das Kreuz steht, das
»das Ende unserer Selbstsucht ist". Diese Glaubenssphäre ist an
und für sich unangreifbar, gefährdet ist heute nur das
traditionelle Christentum, das sich mit gutem Gewissen nicht mehr
verteidigen lässt. Die Frage, die Grisebach darum mit Recht
ajs die eigentliche Schicksalsfrage Europas bezeichnet, ist die,
°b wir noch mit gutem Gewissen Christen sein können? Diese

45
697



Frage lässt sich bejahen, wenn ,,die Beziehung des christlichen

Glaubens zum antiken Gewissen auf dem Felde der

Konfliktslage in der Erwartung des Zukünftigen aufgenommen
wird." Das heisst soviel wie: „Wir können mit gutem
Gewissen den christlichen Glauben für unangreifbar halten, wenn
wir ihn aus dem geschichtlichen Räume herauslösen."

Diesen Weg hat nun aber — und an diesem Punkt setzt
der Hauptangriff Grisebachs ein — die europäische Menschheit

nicht beschritten. Sie hat vielmehr, das geistige Erbe
der Antike und des Christentums in der Erinnerung reflektie-
tierend, in mythischer Gläubigkeit an die historische Vernunft
eine synthèse von Klassik und Christentum, von Vernunft und

Offenbarung, von Wissen und Glauben vollzogen, aus der
sich das philosophische Selbstbewusstsein des Europäers
erklärt, das zugleich das Bewusstsein der von ihm beherrschten

Welteinheit ist. Dieses Selbstbewusstsein hat heute eine
radikale Erschütterung erfahren, die sich, kundgibt in einer
allgemeinen Weltkrise, die im Grunde eine Krise des Wahrheitsbegriffs

und der Religion ist. Auch der christliche Humanismus,

der ,,das Selbstbewusstsein des Einzelnen und seinen
Glauben an die historisch bewährte schöpferische Offenbarung
zwecks Sicherung der Weltherrschaft miteinander verbinden
möchte", vermag die erschütterte Autorität des europäischen
Geistes nicht mehr herzustellen. „Die gewaltige Bildungskathedrale

des letzten Jahrhunderts mit ihrer die historische
Welt überwölbenden Kuppel ist geborsten, ihre Fundamente
haben sich als schwankend erwiesen. Der Glockenturm des
christlichen Humanismus droht jeden Augenblick einzustürzen,
wie einst der Turm von San Marcus in Venedig." Der Sturmzeit

der Gegenwart ist nur noch zu begegnen durch den
Abbau dieser Kathedrale und die entschlossene Rückkehr zum
Kern der Klassik, des Christentums und des Humanismus,
d. h. durch die Aktivierung des Gewissens, die Revision des
Glaubens und die Erziehung zu einem neuen Realsinn.

Nach dieser radikalen Destruktion an den überkommenen
Bildungsmächten ist der Leser gespannt zu vernehmen, welche
„Aufbaugedanken" im abschliessenden Teil geboten werden. Is*
nach dieser Kritik überhaupt noch ein Aufbau möglich? Die
Antwort lautet: „Kritik ist in Wirklichkeit schon Aufbau"-
„Selbstkritik führt zur bescheidenen Anteilnahme am Gefüge
einer neuen Zeit." Um diese Antwort richtig zu verstehen,
gilt es sich vor Augen zu halten, dass vom Verfasser jede
Kontinuität zwischen Denken und Sein, Vergangenheit und
Zukunft, Wissenschaft und Aufbau bestritten wird. „Weder die
theoretische noch die praktische Vernunft verfügen in
Wirklichkeit über das entscheidende Urteil beim Aufbau." Wissenschaft

bewegt sich in einem vom Subjekt und seinen Selbig'

698



keiten bestimmten Raum, der Aufbau aber kann nur auf dem
ausser-akademischen Felde des wirklichen Lebens eingeleitet
werden, wo eine „allgemeine Verwirrung der Methoden und
Sachsprachen, der Programme und Kompetenzen vorherrscht
und das herrschsüchtige Subjekt zum leidenden Objekt wird,"
weil ihm unaufhörlich widersprochen wird. Auf diesem Felde
der realen Konflikte verliert zwar die Wissenschaft nicht
ihren Sinn, es wird aber von ihr eine „neuartige Objektivität"
angefordert, die der Sachlage selbst zu entnehmen ist: sie

muss mit Hilfe aller denkbaren Methoden eine Orientierung
über die „Bedingungen des Bauplatzes" zu gewinnen suchen,
indem sie die einzelnen Sachräume mit den von diesen selbst
bestimmten Methoden gegeneinander abgrenzt und die Ue'oer-
griffe des spekulativen Denkens durch ein Denken der Busse,
d. h. selbstkritisch zurückweist. Wo in dieser Weise die Plu-
ralilät der Standpunkte anerkannt und auf jede universalistische

Methode verzichtet, d.h. die „indirekte" Methode
gewissenhaft geübt wird, da werden die einzelnen Sachräume-,
die von sich aus ihr Recht und ihre Methode fordern, sich
von selbst zur künftigen Arbeitswelt zusammenfügen. Es wird
„das reale Leben als Ganzes die spannungsreichen Gegensätze
Geist und Natur, Recht und Wirtschaft, Schönheit und
Nützlichkeit in ein der Lage entsprechendes notwendiges sachliches
Verhältnis setzen."

Welchen Anteil die wissenschaftliche Arbeit im einzelnen
an diesem Aufbau zu nehmen hat, wird abschliessend an den
Problemen der Soziologie, des geistigen Aufbaus Europas und
des Arbeitsethos des künftigen Europäers konkret aufgezeigt.
Bemerkenswert ist vor allem die Forderung, dass die Soziologie,

metaphysisch anspruchslos, ein Organon herzustellen hat,
ein Koordinatensystem, in welches alle typischen Standpunkte,
von denen aus der politische, soziale und ökonomische Wiederaufbau

ins Auge gefasst werden kann, eingeordnet werden
können. Nicht, dass uns mit diesem Ordnungsschema ein
gesicherter Ordnungsplan in die Hand gegeben wäre, wohl aber
ein kritisches Werkzeug, mit dem alle spekulativen
Selbstüberschätzungen aufgedeckt und ein gegenständlich-bodenständiges
Denken eingeleitet werden kann, das allein den wirklichen
Aufbau im Bereiche des politisch-sozialen Lebens zu fördern
vermag. In analoger Weise ergibt sich für die Philosophie die
Notwendigkeit einer Logoslehre als „kritische Weltanschauungslehre",

die uns eine Uebersicht zu geben hat über die
Möglichkeiten, die Welt anzuschauen und auf Grund der Geschichte
zu begreifen, wobei wiederum zu beachten bleibt, dass diese
Logoslehre nicht als ein alle Gegensätze umfassendes System
mythologisiert werden darf. Das kann nur verhütet werden,
Wenn das Denken bodenständig, d. h. an Heimat, Beruf und

699



an seinen besonderen Sachraum verantwortlich gebunden bleibt.
Nüchtern und illusionslos wird damit auf jede kulturelle
Programmatik verzichtet und eine Regeneration des Abendlandes
ausschliesslich erwartet von einer neuen Arbeitshaltung, die
in Selbstzucht und Selbstbescheidung sich den Auftrag von der
Gemeinschaft geben lässt und bodenständig die sozialen
Ansprüche berücksichtigt. Dieser „erholsamen Arbeit" hat die
Wissenschaft zu dienen durch die Einleitung einer neuen
Gedankenzucht. „Eine erlösende Wahrheit gibt es nicht"
„Was wir durch Gedankenarbeit zu erreichen vermögen, ist
eine Klärung und Bereinigung unserer wirklichen menschlichen
Lage. Wir eilen dem Geschehen in Gedanken niemals voraus.
Friede wird im Abendland durch Bereitschaft zum Opfer
vorbereitet."

II.
Dem Werk des Zürcher Philosophen gerecht zu werden,

d. h. es nach seinen eigenen Absichten kritisch zu würdigen,
ist keine leichte Sache. Denn seine Gedankengänge sind recht
eigentlich auf Widerspruch angelegt und dazu angetan, die
gesamte akademische Welt herauszufordern. Es ist darum
verständlich, wenn das, was Grisebach zu sagen hat, von der
akademischen Welt entweder „überhört" wird oder ihren Zorn
und Unwillen erregt. Dazu kommt, dass der Verfasser sich
einer Sprache bedient, die bewusst „unzünftig" ist und dadurch
zu mancherlei Missverständnissen Anlass geben kann. Man wird
sich jedenfalls davor hüten müssen, die von ihm gebrauchten
Ausdrücke zu pressen. Nur wenn die Grundabsicht des
Verfassers, die allerdings wünschenswert klar ist, respektiert
wird, lassen sich Fehlurteile vermeiden. Welches ist diese
Grundabsicht?
Der Verfasser will mit seinen Aufbaugedanken eine Anweisung

geben zum wirklichen Leben, dessen Entschwinden
unter dem Schutt der Ideologien und Humanismen der

Grund unserer heutigen Krise ist. Schon an diesem Punkte
wäre es aber verfehlt, eine akademisch-theoretische Untersuchung

darüber anstellen zu wollen, ob der Verfasser unter
diesem „wirklichen Leben" ein Sein-Sollendes oder das kon-
tingente Sein, den Masstab oder die daran zu messende
Realität, die Glaubenswirklichkeit oder die Alltagswirklichkeit
versteht. Zu einer solchen Untersuchung besteht darum kein
Anlass, weil durch die Wirklichkeit selbst als der uns praktisch
gegebenen Problemlage solchen Unterscheidungen unaufhörlich
widersprochen wird. Mit ihrer Hilfe die Wirklichkeit gedanklich

meistern zu wollen, verbieten uns das Gewissen, der Glaube
und der Realsinn, in deren Bereich jene Problemlage als
unauflösbar erfahren und ertragen wird. Wird aber, so kann in

700



der Tat gefragt werden, mit dieser ständigen Rückerinnerung
an die Problemlage nicht etwas Selbstverständliches
unnötigerweise wiederholt? Weiss nicht jeder besonnene Philosoph
oder Theologe von dieser Problematik des Lebens, wie er
auch weiss, dfiss sich Wahrheit und Wirklichkeit beständig
widerstreiten und dass Theorie nie Praxis ist? In der Tat
ist dies der Punkt, an dem es sich entscheiden muss, ob
wir der Philosophie Grisebachs unsere Zustimmung geben oder
versagen müssen. Wer nämlich von der Problematik des
Lebens weiss, sie aber als dialektisches Prinzip seines Wissens
bereits in die Theorie aufgenommen hat, oder wer als Theologe

anerkennt, dass die zwischen Wahrheit und Wirklichkeit
bestehende Diastase unüberwindbar und als Realität der menschlichen

„Sünde" ernst zu nehmen ist, diese Diastase aber
andererseits in einem systematisch gefassten Glauben an die
Vergebung bereits für überwunden hält, der wird Grisebach
ablehnen müssen und seine Philosophie als „Belästigung"
empfinden. Wer aber zugibt, dass sich die Problematik des
Lebens nur in einem von der Selbigkeit des Subjekts bestimmten

Denken, d. h. im aesthetisch-akademischen Bildungsraum
auflösen lässt, nicht aber in Wirklichkeit, in der diesem
Denken durch Andere unaufhörlich widersprochen wird, und
wer sich durch den erfahrenen Widerspruch an die Problemsituation

als das Feld unserer wirklichen Verantwortung weisen

lässt, der wird der Zielsetzung Grisebachs zustimmen
müssen und seine Anweisung zum wirklichen Leben dankbar
entgegennehmen.

Ist aber, so muss weiter gefragt werden, die ,,indirekte
Methode", die Grisebach zur Erreichung dieses Zieles in
Anwendung bringt, ein „brauchbares Instrument"? Oder bedeutet
die Ablehnung jeder einseitigen wie jeder universalistischen
Methode nicht schliesslich die Ablehnung jeder Methode? Am
Problem einer Neubegründung der Theologie und Soziologie
soll kurz gezeigt werden, wie die Antwort wird lauten müssen.

Der theologisch gebildete Leser wird sich nach der Lektüre

des Kapitels über das Christentum fragen, ob mit dieser
Darstellung der Kern des Christentums wirklich getroffen ist?
Gewiss gibt der Verfasser nicht, eine Darstellung des „ganzen
Evangeliums", werden doch verschiedene sehr wichtige Dinge
nicht oder nur beiläufig berührt. Aber das ist auch gar nicht
die Absicht des Verfassers; es soll nur die besondere „Sphäre
des Glaubens" hervorgehoben und gegen ihre möglichen
Verfälschungen abgegrenzt werden. Und das gelingt dem
Verfasser, wie vor allem die vortrefflichen Ausführungen über
die Offenbarung, die Auferstehung, das Wunder, aber auch
seine Polemik gegen die zeitgenössische Theologie zeigen,
in hervorragendem Masse. Was diese letztere betrifft, lässt

701



sich nämlich nicht bestreiten, dass in ihr starke Tendenzen
am Werke sind, auf Grund einer als ,,Heilsgeschichte" gedeuteten

Geschichtsmetaphysik, die es aber nicht mit dem Glauben,
sondern mit den Reflexen eines Glaubens zu tun hat, das Dogma

als Ausdruck der „reinen Lehre" neu zu fassen und als
schöpferischen Grund einer Glaubens- und Kirchenerneuerung
der Welt, „selbstbewusst" anzubieten. Soweit sich die Kritik
Grisebachs gegen diese Versuche der neueren Theologie
wendet, durch die in der Tat auf Grund einer Verwechslung
von Wahrheit und Wirklichkeit die Sphäre des Glaubens
erneut verfälscht zu werden droht, kann ihr nur zugestimmt werden.

Eine andere Frage ist es allerdings, ob das durch die
kirchliche Tradition im engeren Sinn überlieferte Dogma die
Sphäre des Glaubens wirklich verfälscht oder ob es sie nicht
im Gegenteil gegen solche Verfälschungen schützt? Für das
Dogma der alten Kirche lässt sich jedenfalls nachweisen, dass
es ursprünglich die rein negative Funktion hatte, Irrlehren
abzuwehren und ein Bollwerk zu sein gegen die die alte
Kirche bedrohende „Vergriechung" der Glaubenssphäre. Da wir
nun aus früheren Publikationen Grisebachs wissen, dass er
Dogma und systematische Theologie nicht überhaupt ablehnt,
sondern sie auf diese ursprünglich-negative Funktion reduziert
sehen möchte, erweist sich seine „indirekte Methode" für eine
kritische Theologie insofern als fruchtbar, als diese durch ein
immer wieder neues Durchdenken der Häresieen, d. h. der
einseitigen Wahrheiten und ihre schrittweise Widerlegung, in
einem kritisch geläuterten Dogma die Glaubenssphäre gegen
ihre systematisch-spekulativen Verfälschungen zu schützen die
Aufgabe hat: in diesem Sinne lasse sich die von Grisebach
erhobene Forderung einer „kritischen Theologie" durchaus
rechtfertigen; jedenfalls haben die Theologen keinen Grund, vor
seinen radikalen Forderungen zurückzuschrecken, sondern
haben „allen Anlass, auf ihn zu hören."

Aehnliches liesse sich zeigen für die Soziologie, auf die
Grisebach seine kritische Methode erstmals ausführlicher
anwendet. Wenn nämlich "Grisebach die Versuche zurückweist,
die politisch-soziale Krise unserer Tage zu lösen durch „einen
Weg der Mitte", so tritt er damit in charakteristischer Weise
in Gegensatz zu einem Entwurf, wie ihn W. Röpke in seinem
ungefähr zu gleicher Zeit erschienenen Buch „Gesellschaftskrise

der Gegenwart" vorgelegt hat. Für den Letzteren
bedeutet nämlich die Krise eine Krankheit an einem im Grunde
noch immer gesunden Organismus, wobei dieser Organismus
als eine Gemeinschaft freier und gleicher Individuen und als
eine in einer kontinuierlichen Geistesentwicklung begriffene
Ganzheit gläubig vorausgesetzt wird; eine Lösung der Krise
erscheint darnach möglich auf einem „dritten Weg", d. h. durch

702



Vermeidung der Extreme, die diese Kontinuität gefährden,
resp. durch eine Rückführung der auseinanderstrebenden Mächte
auf eine mittlere Linie unveräusserlicher Prinzipien, die den
freien und gleichen Individuen gemeinsam sind. Gerade diese
von Röpke gemachten Voraussetzungen der Identität und
Kontinuität werden von Grisebach verneint, weil sie eine
einseitige und voreilige Entscheidung für eine Position enthalten,
die durch den Widerspruch anderer Menschen und Völker
in Frage gestellt ist und darum unsere heutige Problemlage
verschleiert. Dieser ist nur mit Hilfe der indirekten Methode,
die die Pluralität der Standpunkte berücksichtigt, im Blick
auf den wirklichen Aufbau verantwortlich zu begegnen.

Diese kurzen Bemerkungen zur Methode Grisebachs mögen
gezeigt haben, worin, aufs Ganze gesehen, die grosse Bedeutung

dieses sauberen, redlichen und mutigen Buches des Zürcher

Philosophen liegt: in der unerbittlichen Illusionslosigkeit
und in der bis zur Rabiatheit gesteigerten Unerschrockenheit,
mit der hier gegen alle Voreiligkeiten, Einseitigkeiten und
Kurzschlussverfahren in der heutigen Philosophie und Theologie,

Geschichtswissenschaft und Soziologie zu Felde gezogen
wird, und in der unbestechlichen Konsequenz und Gewissenhaftigkeit,

mit der alle Aufbaugedanken und Zukunftssorgen
aus der akademischen und kulturpolitischen Programmatik an
die Erde verwiesen werden, auf den Boden der Wirklichkeit,
dem wir durch unsere Gedanken und Taten und unsere Schuld
verhaftet sind und auf dem allein „das Künftige uns ernstlich
trifft als ein Weckruf zu neuer Gedankenarbeit". Diesem Weckruf

sich zu entziehen durch theoretische und formale Einwendungen,

ist verhältnismässig leicht. Es muss aber gefragt werden

— und der Ernst dieser Frage rechtfertigt letzterdings
auch den Titel des Buches — ob im Falle, dass wir diesen
Weckruf leichtfertig oder unwillig überhören sollten, die hier
im Namen einer neuen Arbeitswelt geforderte Destruktion der
überlieferten Bildungsmächte uns dann nicht einfach durch
weitere Katastrophen unserer „Sturmzeit" aufgenötigt wird?
Oder ob es wirklich nicht besser wäre, durch eine Reakti-
vierung des Gewissens, eine Revision des Glaubens und die
Erziehung zu einem neuen Realsinn, wie sie der Verfasser
in so eindrucksvoller und überzeugender Weise zumal von
unserer akademischen Welt fordert, diesen Katastrophen
zuvorzukommen und rechtzeitig den Aufbau einer neuen Arbeits-
Welt zu fördern?

703


	Die Schicksalsfrage des Abendlandes

