
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 11

Artikel: Krieg und moralische Krise

Autor: Carr, E. H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Krieg und moralische Krise

Von E. H. Carr

Die Leser der Neuen Schweizer Rundschau sind in der letzten Nummer

mit den Hauptgedanken des bedeutenden Buches von E. H. Carr,
Conditions of Peace bekannt gemacht worden.1) Wenn hier aus seinem

Buch einige Abschnitte in der Uebersetzung wiedergegeben werden, so

kann es sich nicht darum handeln, einen Begriff von der Fülle der

Einsichten und konstruktiven Gedanken, von der Spannweite dieses
Buches zu geben, sondern es soll durch einen herausgegriffenen, allerdings
zentralen Gedankengang die neue, eigenartige Denkweise des Verfassers

illustriert werden.
Wie aus F. Bondys Aufsatz hervorgeht, beschäftigt sich Carr mit

den Bedingungen eines dauerhaften Friedens. Er tut dies schon jetzt,
damit man am Ende des Krieges nicht mit leeren Händen vor den

dann eindrängenden Problemen stehe; denn das sei klar, es werde

unmöglich sein, einfach zu den Verhältnissen der Vorkriegszeit
zurückzukehren. Dies sei der verhängnisvolle Irrtum des Vertrages von
Versailles gewesen. Grundlage eines dauerhaften Friedens sei die
Einsicht in die Veränderung der Verhältnisse und ein dementsprechendes
Handeln.

Carr sieht die Ursache dieser Veränderungen, wodurch eine Rückkehr

zu den Einrichtungen des neunzehnten Jahrhunderts ganz unmöglich

wird, vor allem auf wirtschaftlichem Gebiet. Es ist innerhaLb der
Staaten die wirtschaftliche Entwicklung, der Aufbau der wirtschaftlichen

Organisationen des Kapitals und der Arbeit, die weitgehend
die liberale Demokratie des neunzehnten Jahrhunderts illusorisch
gemacht hat; es ist auch auf internationalem Gebiet die wirtschaftliche
Entwicklung, die wirtschaftlichen Konzentrationsbestrebungen und die

hauptsächlich wirtschaftlich bedingte Entwicklung der militärischen Technik,

die die durch das Recht auf Selbstbestimmung gezogenen Grenzen

zu sprengen droht; es sind vor allem vor dem jetzigen Krieg
die Verhältnisse in der Wirtschaft selbst gewesen, die Arbeitslosigkeit
und die wirtschaftliche Ungleichheit, die am eindringlichsten die
Notwendigkeit neuer Lösungen vor Augen geführt haben. „Die
Hauptprobleme der heutigen Welt drücken sich in wirtschaftlichen Grössen
aus."

Letzten Endes sind jedoch diese Probleme nach Carr nicht bloss
mit wirtschaftlichen Mitteln zu lösen; denn sie liegen tiefer. Die Krise
der Demokratie, die Krise der Selbstbestimmung und die Wirtschafts-

1) Vgl. François Bondy, Zurück zu Wilson? Neue Schweizer
Rundschau, Februar 1943, Heft 10. Eine deutsche Uebersetzung wird
demnächst im S. Steinbergverlag, Zürich, erscheinen.

680



krise sind ihrem Wesen nach moralische Krisen. Hat bisher das Buch
ein gewisses Verständnis für wirtschaftliches Denken vorausgesetzt, so
ist hier der Punkt, wo es sich über die wirtschaftlich Interessierten
hinaus an ein grösseres Publikum wendet. Carr zeigt hier, inwiefern
scheinbar rein wirtschaftliche Fragen eben nur der „Ausdruck"
umfassenderer, tieferer — moralischer — Probleme sind und daher alle
angehen. Diese Ausführungen, die die Verbindung zwischen wirtschaftlichen

und moralischen Problemen herstellen, sollen deshalb hier
auszugsweise wiedergegeben werden.

Zum Verständnis sei folgendes vorausgeschickt: Bei seiner Analyse
der Wirtschaftskrise kommt Carr zur Ueberzeugung, dass eine der
Hauptursachen der Arbeitslosigkeit darin liege, dass der
Produktionsapparat der industrialisierten Länder, je mehr er sich ausdehne,
desto starrer werde, dass der Konsum im Gegensatz dazu, je mehr
er sich auf Luxusgüter erstrecke, immer veränderlicher werde, und
dass deshalb der Konsum, wolle man diese Spannung vermeiden,
„geplant" werden müsse; er sei auf gewissen Gebieten einzuschränken,
damit man ihn planmässig in stabileren Sektoren ausdehnen könne. Die
Versuche vor dem Kriege zur Ueberwindung der Arbeitslosigkeit durch
einen geplanten Konsum, durch Verwendung von Arbeitskräften in
sogenannt „unproduktiven" Unternehmungen seien erfolgreich gewesen.
Heber die dennoch sich dabei einstellenden Unzulänglichkeiten spricht
Carr nun im folgenden.

Das wirtschaftliche Problem

I ede grosse Zivilisation der Vergangenheit besass ihre „un-

/ produktiven" Unternehmungen, die einen beträchtlichen Teil
der Mittel und Arbeitskräfte ohne Rücksicht auf den Gewinn
absorbierten. Bei den drei Klassen der mittelalterlichen
Gesellschaft erhielt der „Nährstand" den „Wehr-" und den
„Lehrstand". Erst unsere moderne Zivilisation hat aus dem Krieg
eine Kategorie für sich, die einzig nichtgewinnbringende
Unternehmung gemacht, der allgemein zugestanden wird, dass sie
ein unbegrenztes Vorrecht auf die Fähigkeit und Opferbereitschaft

der Allgemeinheit habe. Der Krieg ist immer noch
die einzige staatliche Unternehmung, die nicht der Kritik
unterliegt, dass sie zu kostspielig sei. Jedermann ist sich klar
darüber, dass der Krieg der Allgemeinheit (ausser vielleicht
den früher Arbeitslosen oder jenen, die auf dem niedrigsten
Existenzminimum lebten) wirtschaftliche Opfer auferlegt, ob
nun diese Opfer die Form einer Verbrauchseinschränkung oder

681



einer Arbeitszeitverlängerung annehmen. Diese Opfer werden

getragen, weil das Ziel, d. h. den Krieg zu gewinnen, der

Opfer wert erscheint. Dieses Ziel schliesst ein Programm von

Leistungen in sich, für welche die Menschen tatsächlich Opfer
bringen, um sie zu verteidigen. Die Durchführung dieses Pro'

grammes bringt unter anderm Vollbeschäftigung mit sich; der

Circulus vitiosus, den wir als die wirtschaftliche Krise ken*

nengelernt haben, wird siegreich durchbrochen.
Wie bereits bemerkt worden ist, unterscheidet sich die RüS'

tungsproduktion für den Krieg in ihren wirtschaftlichen Folgen
nicht von der Produktion irgend einer andern Art von unpro'
duktiven Gütern. So ist zum Beispiel klar, dass die gleichen
wirtschaftlichen Ergebnisse — die volle Ausnützung der vor
vorhandenen Arbeitskräfte und Mittel — in Friedenszeiten durch

die Erzeugung von Rüstungen und deren Versenkung ins Meer,
durch den Bau von Schlössern und Pyramiden, oder wie J. M.

Keynes vorgeschlagen hat, durch das Vergraben von Banknoten
in stillgelegten Kohlenbergwerken, um sie nachher wieder aus*

zugraben, erreicht werden könnten. Solche Projekte würden
vollkommen dem Bilde eines geplanten Konsums entsprechen,
der nicht durch die Vorgänge des Preis- und Profitmechanismus

gelenkt wäre. Der ihnen zugrundeliegende Trugschluss
ist nicht wirtschaftlicher, sondern moralischer Art. Das Ziel

ist nicht dessen wert, dass die Menschen bereitwillig Opfer
bringen, um es zu erreichen. Während der Wirtschaftskrise
in den Vereinigten Staaten machte Governor Lafollette die

anzügliche Bemerkung, dass diejenigen, die „40 Milliarde»
Dollars guten amerikanischen Geldes im vernichtendsten und

nutzlosesten Krieg der modernen Geschichte vergeudet"
hätten, nicht willens seien, Kredite für die öffentlichen Werke

zur Behebung des Arbeitslosenelends zu bewilligen. Das

Arbeitslosigkeitsproblem kann im Krieg gelöst werden, weil der

Krieg ein Ziel setzt, das der Selbstaufopferung würdig erachtet

wird. Es kann im Frieden nicht gelöst werden, weil die
moderne Zivilisation kein Friedensziel kennt, für das die Mensche»

bereit sind, sich in gleicher Weise aufzuopfern. Das individuelle

Gewinnstreben, das im achtzehnten und neunzehnte»

Jahrhundert dem Wirtschaftssystem als treibende Kraft diente»

hat versagt, und wir haben dafür noch keinen andern Ersatz

682



ausser dem des Krieges gefunden. Nichts ausser dem Krieg
scheint der Aufopferung wert zu sein. Die wirtschaftliche Krise
ist ihrem Wesen nach eine moralische Krise.

Carr eröffnet dann seine näheren Ausführungen über die
moralische Krise mit einem Rückblick. Er weist auf den Zusammenbruch

des Glaubens an die Interessenharmonie hin, von dem das

neunzehnte Jahrhundert als dem moralischen Prinzip zwischen

den Individuen und zwischen den Staaten überzeugt war. Zwar
sei dieses Prinzip mehr ein Weg, als ein Ziel gewesen: sein

Zusammenbruch stelle dennoch die Gegenwart vor die Notwendigkeit
ein neues moralisches Ziel zu finden. Die endgültige Formulierung

dieses neuen Glaubens möge grossen Propheten oder Führern

vorbehalten bleiben. Aber der Weg dazu werde geebnet
durch die allmähliche, beinahe unmerkliche Wandlung des Denkens

und Handelns, wovon immerhin die ersten Anzeichen
wahrgenommen werden könnten. Den Beitrag des Krieges zu dieser
Wandlung behandelt Carr nun im folgenden.

Die moralische Funktion des Krieges

Der Krieg ist das wirksamste Mittel, um diese Wandlung
herbeizuführen. Es mag daher als Einführung in unsere
Untersuchung dienen, genau die Natur der moralischen Funktion,
hie der Krieg heute in unserer Gesellschaft ausübt, zu prüfen.
Das Problem ist besonders in den englisch sprechenden Ländern

verwirrt worden durch wohlmeinende Leute, die verwur-
2elt in den Ueberlieferungen des neunzehnten Jahrhunderts
darauf beharrten, den Krieg als etwas Sinn- und Zweckloses
anzusehen. Die Kriege der Periode zwischen 1815 und 1914
waren, abgesehen von den imperialistischen Kriegen, die nötig

waren, um den zivilisierten Völkern neue Tätigkeitsfelder
2u eröffnen, tatsächlich zwecklos. Es war törich, dass europäische

Länder gegeneinander kämpften, wo sie doch immer noch
das Schwungrad des fortschreitenden Wohlstandes in Bewegung

halten und den sozialen Zusammenhalt durch fortwährende

Expansionen in Asien und Afrika aufrechterhalten können.

Seit dem ersten Jahrzehnt dieses Jahrhunderts jedoch
lst dies nicht mehr länger möglich. Heute ist man berechtigt,
^en Krieg als grausam und brutal zu brandmarken; aber es
lst vollständig irreführend, ihn als sinn- oder zwecklos zu
bezeichnen. Der Krieg ist zur Zeit das allerwirksamste Mit-

683



tel unserer sozialen Einrichtungen, und wir werden es nicht
dazu bringen, ihn auszuschalten, wenn wir nicht seine wesentliche

soziale Funktion, die er ausübt, erkennen und auf andere

Weise dieser zuvorkommen. Wenn wir einen Ersatz für den

Krieg finden sollen, müssen wir uns klar über die Funktion
des Krieges in unserer Zeit sein.

Die Aufgabe des Krieges im zwanzigsten Jahrhundert ist

völlig verschieden von seiner Aufgabe im neunzehnten
Jahrhundert. Im neunzehnten Jahrhundert war der grösste Feind,

dessen sich der Mensch bewusst war, der Mangel. Der Zweck
des Krieges war deshalb, die grosse moralische Aufgabe, nämlich

die Anhäufung von Reichtum zu unterstützen; die impe"
rialistischen Kriege gegen primitive Völker waren die einzigen
Kriege, die wirklich diesem Zwecke dienten. Seit 1900 hat

sich jedoch die Lage gründlich verändert; einige Leute, die

bemerkten, dass ,,die grossen Kriege des zwanzigsten
Jahrhunderts nicht zwischen den armen und hungrigen, sondern
zwischen den reichen Völkern ausbrechen", haben daraus den

Schluss gezogen, dass ,,es nicht mehr ein wirtschaftlicher Zwang
ist, der die Völker in den Kampf treibt."1) Aber das trifft
nicht das Wesentliche. Im zwanzigsten Jahrhundert ist sich

die Menschheit nicht mehr vornehmlich des Mangels bewusst.
Die Ansicht ist weithin verbreitet, dass jedenfalls in den am

meisten fortgeschrittenen Ländern genug von allem vorhanden
sei, und dass das Hauptübel nicht der Mangel an Reichtum)
sondern seine schlechte Verteilung sei: die beiden grossen
Feinde sind heute Arbeitslosigkeit und Ungleichheit. Gegen
diese Uebel, die die liberale Demokratie und der Kapitalismus

des Laissez-faire nicht kurieren können, verschafft ein

grosser Krieg wirksame, wenn auch flüchtige Gegengifte. Unter

diesen Umständen „ist es offenbar gefährlich zu behaupten)
dass die Wirtschaft des Krieges nicht auch eine erlösende
Seite aufweist",2) wie ein englischer Wirtschaftler bemerkt
hat. Die übliche Begründung, dass sich ein Krieg „niemals
rentiere", macht keinen Eindruck mehr auf ein Zeitalter, das

den Glauben daran verloren hat, dass das, was sich „rentiere >

immer und mit Notwendigkeit das Rechte sei.

International Conciliation, No. 363 (Oktober 1940), S. 349.

2) G. Crowther, Ways and Means of the War, S. 11.

684



Ueber die Wirkung des Krieges, Arbeit zu schaffen, ist
bereits genug gesagt worden. Während überall die Intellektuellen

und die wohlhabenden Klassen den Krieg von 1914
bis 1918 stets nur als Katastrophe betrachteten, haben in
den nächsten zwanzig Jahren grosse Bevölkerungsmassen
immer mehr auf damals als auf eine Zeit sicherer und einträglicher

Beschäftigung zurückzublicken gelernt. Im jetzigen Krieg
1st im Gefolge der Vollbeschäftigung die grosse und
weitverbreitete Furcht vor der Rückkehr der Arbeitslosigkeit nach
dem Krieg aufgetaucht, wie sie kaum das letzte Mal bestanden
hat. Der Zusammenhang zwischen Vollbeschäftigung und Krieg
wird nun voll erkannt. Die psychologischen Rückwirkungen
dieser Einsicht sind gänzlich unberechenbar. Zudem hat der
Krieg von 1914—18 in fast jedem Lande Europas mehr als
Irgend sonst ein Ereignis der letzten hundert Jahre dazu
beigetragen, die krassesten Erscheinungen der sozialen und
wirtschaftlichen Ungleichheit zu mildern. Diese Erfahrung wird
Im jetzigen Krieg sich wahrscheinlich wiederholen — sie
wiederholt sich bereits. Es ist heute nutzlos, die wirtschaftlichen
Folgen eines grossen Krieges zu verurteilen, darum weil dieser

Krieg dem aufgehäuften Reichtum schädlich ist. Dies fällt
nicht ins Gewicht, solange der Krieg das Uebel der
Arbeitslosigkeit und der Ungleichheit lindert. Ein Ersatz für
den Krieg muss diese Funktion mindestens ebenso wirksam
erfüllen.

Fernerhin können wir diese Funktion des Krieges nicht
als etwas ausschliesslich oder vorwiegend Wirtschaftliches
betrachten. Viel tiefere Wurzeln und Winkel der menschlichen
Natur werden berührt. Eine unstreitig richtige Bemerkung, die
allerdings selten gemacht wird, weil sie uns nach unseren
herkömmlichen Begriffen beinahe unschicklich zu sein scheint,
erschien kürzlich in einem Leitartikel der Times: „Solange
die Tragödie sie nicht unmittelbar trifft, ist eine enorme Zahl
gewöhnlicher, friedlicher Bürger in dieser Zeit des Schreckens
Und der Prüfung ausserordentlich glücklich. Es gibt jetzt etwas
2u tun für sie auf dieser Insel."3) Es ist absurd, Hitlers
Bekenntnis, dass er im August 1914 in die Knie gesunken
sei und dem Himmel dafür gedankt habe, dass er ihm ,,das
3) The Times, 9. Oktober 1940.

685



Glück geschenkt, in dieser Zeit leben zu dürfen",4) als ein

Zeichen besonderer moralischer Verworfenheit zu behandeln.

Dieses Gefühl ist schon lange ein Gemeinplatz; Ruppert
Brooke hat ihm beinahe im gleichen Augenblick Ausdruck

verliehen in einem Gedicht, das in jeder Anthologie steht.

Abgesehen von der mit dem Krieg verbundenen gefühlsmäs-

sigen Erregung gibt dieser einem auch das Empfinden eines

vorhandenen Sinnes und Zweckes, dessen Mangel sonst in der

modernen Welt überall verspürt wird. So ist der Krieg zum

wirksamsten Mittel sozialer Solidarität geworden. In den
hochentwickelten Ländern der Erde ist der Krieg oder die
Kriegsvorbereitung heute die einzige moralische Aufgabe, die an-

erkanntermassen die Wirkung hat, allen Klassen der
Bevölkerung denjenigen Grad von Selbstaufopferung einzuflössen,
der nötig ist, um die politische und wirtschaftliche Maschine
in Gang zu halten. Vor 1939 traf dies noch nicht ganz auf

die begünstigten Länder zu, die immer noch die rasch sich

vermindernden Erträge des Wohlstandes und der Sicherheit
des neunzehnten Jahrhunderts beziehen konnten, obschon es

auch für sie zuzutreffen begann. Heute gibt es kein
Entrinnen mehr. Wir können nicht zum alten Frieden
zurückkehren: er ist tot. Wir können dem Krieg nicht entrinnen,
bis wir nicht eine andere moralische Aufgabe gefunden haben,
die mächtig genug ist, in einem solohen Masse die
Opferbereitschaft hervorzurufen, dass der Zivilisation ihr Fortbestehen

ermöglicht wird.
Es gibt heutzutage zwei Bewegungen mit dem Ziele, der

Welt ein universelles Prinzip oder eine universelle Aufgabe,
die den Krieg aufhebt, anzubieten: das Christentum und der

Kommunismus.5) Das Christentum leidet am Gebrechen aller
Bewegungen, die dazu gezwungen sind, ihre Ideale in einem
Bekenntnis und in Einrichtungen zu verkörpern. Die formalen

4) Adolf Hitler, Mein Kampf, S. 177. Ein junger, deutscher Ingenieur
soll 1931 gesagt haben: „Wenn es einen Krieg gäbe, so würde

jemand meine Kräfte und meine Intelligenz brauchen. Nun braucht
mich niemand." (S. King-Hall, Total Victory, S. 155).

5) Die Lebenskraft anderer Religionen neben dem Christentum wird
oft unterschätzt. Keine dieser Religionen erhebt jedoch zur Zeit
einen ernsthaften Anspruch auf Universalität oder einen bedeutenden
Einfluss auf die westliche Zivilisation.

686



christlichen Glaubensartikel finden nicht mehr die Zustimmung
der Massen, ausser in ein paar unbedeutenden Ländern; die
christliche Kirche wurde in der Vergangenheit und wird
vielleicht auch heute noch ebenso häufig mit der Sache des

Rückschrittes als mit der Sache des Fortschrittes verbunden.
Dennoch wäre es ein Fehler, die Rolle zu unterschätzen,
die selbst heute noch in der westlichen Zivilisation das spielt,
was vage „christliche Ideale" oder „christliche Ethik" genannt
wird. Es besteht hier eine Quelle gemeinsamen Empfindens,
das, so dunkel und undeutlich es auch ist, dennoch dazu
beiträgt, ein Grundgefühl für gemeinsame Werte und die Einheit

zwischen den Völkern am Leben zu erhalten.6) Es ist denkbar,

dass die Führung, nach der sich die Welt sehnt, aus
der christlichen Kirche kommen mag. Aber diese Hypothese
scheint eine Umwandlung des Christentums zur Voraussetzung
zu haben oder eine Wiedererweckung seines ursprünglichen
Geistes, was an sich schon eine Revolution bedeutete. Diejenigen
die glauben, dass eine „Rückkehr zum Christentum" der Schlüssel

zu unsern Problemen sei, müssen die Aufgabe übernehmen,
das Christentum neu zu schaffen, bevor sie es als Grundlage
zum Wiederaufbau der Welt gebrauchen können. „Soll der
christliche Geist einen führenden Einfluss auf die moderne
Entwicklung gewinnen, so kann das nur geschehen mittels
>neuer Gedanken, die noch nicht gedacht worden sind', mittels
neuer Einsichten und Begriffe, die noch darauf warten,
geboren zu werden", hat ein weiser christlicher Denker gesagt.7)

Der Kommunismus hat wie das Christentum unter den
Fehlern, derer, die ihn in die Tat umsetzen, gelitten. Sein
Bekenntnis hat den grossen Fehler, dass es, getreu der

6) Die Diskussion über den Platz der Religion in der Wiederbelebung
der moralischen Aufgabe wird durch eine scheinbar absichtliche
Unbestimmtheit im Gebrauch dieses Wortes erschwert. „Das
religiös Wesentlichste in uns ist das, kraft dessen wir als- eine
Gesellschaft zusammenhängen", schreibt ein heutiger Erzieher. (F. Clarke,
Education and Social Change, S. 70) Wenn wir „Religion" so
auslegen, so werden unsere Schlussfolgerungen offenbar ganz anders
ausfallen als die, zu denen wir gelangen, wenn wir „Religion"
so auslegen wie, sagen wir, der Papst oder der Erzbischof von
Canterbury.

') J. H. Oldham, Christianity and the Race Problem, S. 215.

687



marxistischen Tradition des neunzehnten Jahrhunderts, sich

mehr in Begriffen des materiellen Prozesses als des
moralischen Zieles äussert. Der Kommunismus hat jedoch tatsächlich

bei seinen Anhängern ein starkes Gefühl einer moralischen

Aufgabe erzeugt; und wie das Christentum weist er

allen Völkern gemeinsame Werte auf. Der Kommunismus ist

in der Revolution, durch die wir schreiten, ein wichtiger
Faktor gewesen und ist für unsere vorliegenden Probleme von
unmittelbarer Bedeutung. Er besitzt in vielen Ländern immer
noch eine Anzahl begeisterter und energischer Jünger; und

wenn Sowjetrussland eine hervorragende und erfolgreiche Rolle
im Krieg gegen das nationalsozialistische Deutschland spielt,
wird sich sein Ansehen noch erhöhen. Die Zusammenarbeit
im Kriege zwischen den westlichen Völkern und Sowjetrussland
sollte dazu verhelfen, die mehr zufällige als grundsätzliche
Antithese zwischen den jahrhundertealten Idealen des
Christentums und jenen des Kommunismus zu überbrücken. Selbst

wenn die „abstrakten Ideen" der zukünftigen Gesellschaft weder

unmittelbar vom Christentum noch vom Kommunismus
herrühren werden, so werden sie wahrscheinlich doch beiden etwas
verdanken.

Es würde ein falsches Bild des Carr'schen Buches entstehen,
liesse man es bei dieser Analyse der Zeiterscheinungen bewenden.
Für Carr ist die Analyse nur Hilfsmittel zur Formulierung seiner
positiven und konstruktiven Gedanken. Es sollen daher im Auszug

einige der Punkte des neuen Glaubens, die er anschliessend

aufstellt, folgen.

Auf der Suche nach einem moralischen Ziel

Jeder Versuch, im jetzigen Augenblick die moralischen Grund"

lagen und Voraussetzungen der kommenden Ordnung im voraus

zu entwerfen, mag besonders der Menge jener unfruchtbar

sowie anmassend erscheinen, die, sei es infolge der Be"

schäftigung mit den laufenden Aufgaben, sei es infolge von

Gleichgültigkeit, sei es — am häufigsten — infolge eines
Gefühles von Hilfslosigkeit sich damit begnügen, ihre Auge11

vor der Zukunft zu verschliessen. Aber jeder, der tätig an

die Zukunft unserer Zivilisation glaubt oder darauf hofft, wird
sich nur schwerlich solcher Spekulationen enthalten können,

688



so bewusst er sich auch ihrer Gefahren und Unsicherheiten
sein mag-. In diesem Geiste soll hier versucht werden, in
den Hauptzügen die Bedingungen aufzustellen, die von allen
Bewegungen oder Glaubensbekenntnissen erfüllt werden müssen,

die eines allgemeinen Widerhalles in der heutigen Welt
sicher sein und das Gefühl eines gemeinsamen, für das
Fortbestehen der Zivilisation wesentlichen Zieles schaffen wollen:

Der neue Glaube muss sich mehr in positiven als in negativen

Begriffen ausdrücken und mehr um die Erreichung des

Guten, als um die Vermeidung oder Unterdrückung des Bösen
kämpfen. Es war ein unheilvoller, für die Enttäuschung der
Epoche bezeichnender Umstand, dass die grossen Ziele der
letzten zwanzig Jahre sich in Begriffen entweder einer Rückkehr

zur Vergangenheit oder einer blossen Vermeidung wie:
Verhinderung des Krieges, Beschränkung der Rüstungen,
Aufbebung der Handelsschranken, Ueberwindung der Arbeitslosigkeit

ausdrückten. Selbst die, die heute in der Vernichtung
Hitlers die Unzulänglichkeit des negativen Kriegszieles erkennen,

neigen dazu, ihr Ziel mit dem fast ebenso negativen
Wort „Sicherheit", soziale wie internationale, zu umschreiben.
Präsident Roosevelts Verkündigung der „vier Freiheiten"
enthielt einen gesunden Grundsatz. Aber es wäre besser
gewesen, wenn er nicht die Befreiung der Menschheit vom Uebel,
sondern die Erkämpfung des positiv Guten gefordert hätte.
Hm den Krieg zu vermeiden, müssen wir eine neue Ordnung
schaffen, um die Rüstungen zu beschränken, müssen wir einen
gemeinsamen Fonds von Rüstungen für ein gemeinsames Ziel
bilden; um die Handelsschranken aufzuheben, müssen wir den
mternationalen Handel planen; um die Arbeitslosigkeit zu
überwinden, müssen wir die Menschen zur Erfüllung dringender
und notwendiger Aufgaben organisieren. Es wird uns dies
^Esslingen, wenn wir uns bloss eingraben, um das, was wir
besitzen oder was wir in der Vergangenheit besassen, zu
verleidigen. Ein positives und konstruktives Programm ist die
erste Bedingung jedes wirksamen moralischen Zieles.

Der neue Glaube wird sich, wer nun auch immer seine
Propheten sein mögen, vor allem an den „kleinen Mann" wen-
^en, an den unorganisierten Verbraucher und nicht an den

organisierten Produzenten, an den unbedeutenden Einzelnen

689



mit kleinem Besitz, der sich hilflos fühlt inmitten der grossen,

unpersönlichen Organisationen, die das Leben der Allgemeinheit

beherrschen. Es wird daher seine Unabhängigkeit von

diesen Organisationen —- von den Grossunternehmungen, von

den Gewerkschaften und von den grossen politischen
Parteien — verkünden und wird auf die Befreiung der Gesellschaft

von Sonderinteressen, durch die sie nun vertreten wird,
lossteuern. Der bestimmende Einfluss der grossen Organisationen
ist ein vorherrschender und ungesunder Zug des modernen

Lebens. Selbst wo diese Organisationen Vertreter zu sein meinen,

haben sie ein Eigenleben und eigene Interessen erlangt, und

der Einzelne fühlt sich nicht mehr von ihnen vertreten. Aber
die Welt macht heutzutage nicht viel Federlesens und wird
begierig dem Rufe nach Zerstörung der bestehenden Organisationen
und Abschaffung ihrer Missbräuche Folge leisten und wieder
frisch anfangen. Der neue Glaube muss dem Einzelnen, dem

„kleinen Mann", das Gefühl wiederverschaffen, dass er sein
wesentliches Glied der Gemeinschaft sei. So wird er die
Demokratie wieder zu einer Wirklichkeit machen.

Der neue Glaube muss sich zuallererst mit der Lösung des

wirtschaftlichen Problems befassen; denn die eiternden Wunden
unserer gegenwärtigen sozialen Ordnung — Arbeitslosigkeit
und Ungleichheit — sind vorwiegend wirtschaftlicher Natur.
Das bedeutet nicht unbedingt, dass der neue Glaube sich auch

in wirtschaftlichen Begriffen äussern müsse. Es ist ja gezeigt
worden, dass das wirtschaftliche Problem nur gelöst werden
kann durch die allgemeine Anerkennung eines neuen moralischen

Zieles. Diese Tatsache kann jedoch nicht dazu verwendet
werden, die Behauptung zu stützen, dass das wirtschaftliche
Problem bloss zufällig oder nebensächlich sei. Der Mensch lebt
nicht vom Brot allein. Aber ohne Brot lebt er überhaupt
nicht; und es liegt ein wahrer Sinn darin, dass das Brot
das erste und wesentliche Element sowohl seiner moralischen
wie seiner physischen Wohlfart ist. Der unmittelbare An-
stoss zum Krieg und zu andern sozialen Unruhen mag, wie
oft gesagt worden ist, psychologischer und moralischer Natur
sein: Neid, Furcht, verletzter Stolz, gekränkter Ehrgeiz. Aber
es ist augenfällig, dass diese Antriebe auf einem Boden
sozialer Misstände gedeihen. Es liegt nichts Paradoxes oder Ein"

690



seitiges in der Ansicht, dass die dringendste Aufgabe, der
wir uns nach dem Kriege gegenüber sehen werden, der Aufbau

einer neuen sozialen Ordnung sein wird.
Der neue Glaube wird dem Arbeitslosigkeitsproblem nicht

mit Verhütungsmassnahmen, sondern mit neuen wirtschaftlichen
Aufgaben zu Leibe rücken müssen. Diese wirtschaftlichen
Aufgaben müssen genügend gross sein, um unsere Kräfte und
Mittel voll in Anspruch zu nehmen, und müssen einen
genügenden moralischen Druck ausüben, um das notwendige Mass
an Opfern hervorzubringen. Alle frontalen Angriffe gegen das

Arbeitslosigkeitsproblem sind gescheitert und müssen scheitern,
weil das Wesen dieses Problems nicht die Schaffung von
Arbeit um ihrer selbst willen ist — ein wirtschaftlich leicht
durchführbares Verfahren, das jedoch moralisch undurchführbar

ist —, sondern die Schaffung von Arbeit, die dazu
bestimmt ist, eine Aufgabe zu erfüllen, die nach dem Empfinden

der Allgemeinheit der Selbstaufopferung wert ist. Wird
einmal diese Aufgabe allgemein anerkannt — wie es im Falle
des Krieges geschieht —, so ist damit das Problem der
Arbeitslosigkeit automatisch gelöst oder reduziert sich auf das

technische Problem der Beweglichkeit des Arbeitseinsatzes.
Der neue Glaube muss das Arbeitslosigkeitsproblem dadurch
lösen, dass er eine moralische Aufgabe schafft, die ebenso

überzeugend ist, wie es die Religion im Mittelalter war oder
der Krieg heutzutage ist.

Der neue Glaube wird die Entwicklungsrichtung des
neunzehnten Jahrhunderts umkehren und mehr Nachdruck auf die
Pflichten als auf die Rechte legen, auf die Dienste an der
Allgemeinheit als auf die von ihr zu beziehenden Vergünstigungen.

Die frühere Betonung der Menschenrechte war einer
Zeit angemessen, deren soziale Struktur an übermässiger Starre
litt, und wo es nötig, war, die künstlichen Schranken niederzulassen,

die der Entwicklung und Ausdehnung im Wege standen.

Diese Voraussetzung ist nun nicht mehr vorhanden. Die
grösste Gefahr für die Gesellschaft ist zur Zeit die, dass der
Individualismus unter der Reihe der Menschenrechte bis zu
einem, dem sozialen Zusammenhang verderblichen Grade
gesteigert wird. Das Schlagwort, dass „der Staat für den
Menschen da ist, und nicht der Mensch für den Staat", das als

691



Protest gegen die Tyrannei der totalitären Systeme seine

Berechtigung hat, darf nicht so gebraucht werden, dass man

unter seiner Deckung alle sozialen Verpflichtungen abstreitet.
Von den früher anerkannten Menschenrechten sind zweifellos
die Eigentumsrechte in letzter Zeit zu einem zersetzenden Faktor

geworden. Viele Beobachter haben die wachsende
Gefahr der Zersetzung dem industriellen System zugeschrieben.
„Eine industrialisierte Welt kann sich gegen die inneren
zerstörenden Kräfte ohne bedeutend mehr Organisation, als wir
gegenwärtig haben, nicht behaupten."*) Es mag angedeutet

werden, dass der soziale Zusammenhalt hauptsächlich durch
den Stillstand der scheinbar automatischen und fast mühelosen

Ausdehnung gefährdet wird, die für das neunzehnte
Jahrhundert kennzeichnend war... Das neunzehnte Jahrhundert
gewöhnte sich daran, viel mehr an die Ansprüche des Einzelnen

an die Gesellschaft als an die Ansprüche der Gesellschaft

an den Einzelnen zu denken, in der sozialen Bilanz
waren Rechte wichtiger als Pflichten, die Vorteile traten viel
stärker hervor als die Dienstleistungen. Jetzt da wir weniger
günstige Zeiten durchleben, droht der sozialen Ordnung durch
die Verewigung dieser Denkweise der Bankrott. Soll die
Gesellschaft nicht in Stücke gehen, werden wir eine Zeitlang
mehr zu ihrer Erhaltung beitragen und uns damit begnügen
müssen, weniger Vorteil aus ihr zu ziehen.

Gerade so wie das soziale Problem in der Vergangenheit
durch die einseitige Betonung der Rechte vor den Pflichten
des Einzelnen kompliziert wurde, so wird das internationale
Problem durch die ausschliessliche Anerkennung der Rechte
der Nationen kompliziert. Der neue Glaube wird für eine
Anpassung dieser Haltung sorgen müssen. Auch hier sollte die

Behandlung positiv und konstruktiv sein. Wichtiger als bei
den Uebeln eines Regimentes zu verweilen, ist es, einen
grösseren Bau internationaler Gemeinschaft aufzurichten. Diese
Aufgabe wird unendlich viel schwerer sein als jene, den sozialen

Zusammenhalt innerhalb der Nation zu errichten, einmal
weil noch kaum irgendwelche Grundlagen internationaler
Treueverhältnisse oder eines internationalen Bewusstsein bestehen,
und zweitens weil die Regierungen — die mächtigsten
s) B. Russell, Jcarus or The Future of Science, S. 29.

692



und festgefügtesten Organisationsformen, die bisher erfunden
worden sind — ein Sonderinteresse an der alten Ordnung haben.
Die neue Gemeinschaft kann wohl nur auf der Grundlage der
bereits dargelegten Grundsätze erfüllt und nicht ohne starke
Führung durchgesetzt werden. Dadurch dass der Krieg nationale

Grenzen und nationale Unterschiede über den Haufen
geworfen hat und neue Formen der Zusammenarbeit zwischen
den gemeinsam daran Teilnehmenden eingeführt hat, hat er
die Grundlagen gelegt, auf welchen der neue Glaube aufbauen
kann. Ob dieser Glaube genügend kräftig werden wird, um
diese Gelegenheit zu ergreifen, bleibt eine offene Frage. Von
ihrer Beantwortung scheint die Aussicht auf eine zukünftige
internationale Ordnung, die diesen Namen verdient, abzuhängen.

Im übrigen besteht ein weltweiter Unterschied dazwischen,
ob man die Bedingungen, die ein neuer Glaube und eine

neue moralische Aufgabe erfüllen müssen, lediglich prüft, oder
ob man versichert, dass dieser Glaube und diese Aufgabe
auch tatsächlich das Licht der Welt erblicken werden. Durch
einen Denkprozess können sie nicht erzeugt werden; dieser
kann nicht mehr tun, als ihre Notwendigkeit zur Rettung der
Zivilisation dartun. Der Krieg hat den endgültigen Beweis des
Bankrottes des politischen, wirtschaftlichen und moralischen
Systems, das seine Pflicht in den glücklichen Tagen des
neunzehnten Jahrhunderts getan hat, erbracht. Er hat auch — jedenfalls

dem englischen Volk und der ganzen englisch redenden
Welt — eine moralische Aufgabe gestellt, die den nationalen
Willen erweckte, den Sinn für das Zusammenstehen' und
gegenseitige Verpflichtungen verstärkte, ein heilsames Bewusst-
werden der Schwere der Krise erzeugte und gleichzeitig die
Hoffnung und die Gelegenheit für eine Neuordnung der menschlichen

Dinge begründete. Es ist jedoch wesentlich, in aller
Demut anzuerkennen, dass diese Aufgabe das Ergebnis des

Krieges ist, dass sie unmittelbar durch die Bedürfnisse des

Krieges beeinflusst ist, dass sie belebt wird durch die
gewaltigen Kräfte einer gemeinsamen Feindschaft und einer
gemeinsamen Furcht. Es besteht keine Gewähr dafür, dass
daraus eine bleibende Aufgabe entstehen wird, die im Frieden
eine neue Welt auf Grund neuer Prinzipien und einer neuen
Sozialphilosophie schaffen wird. Was mit Sicherheit gesagt

693



werden kann, ist nur, dass der Krieg uns nicht dort lassen

wird, wo er uns gefunden hat. Er wird das Vorspiel entweder des

raschen Zerfalles — oder vielleicht des gewaltsamen
Unterganges — der in Europa in den letzten dreihundert Jahren
herrschenden Zivilisation oder dann des entscheidenden
Wendepunktes und einer Wiedergeburt sein. Dass solch eine Wiedergeburt

zu einer teilweisen Revision unserer Wertung der menschlichen

Natur führen mag, sollte kein Hindernis sein; denn die
Revolutionen, wie richtig gesagt worden ist, „bringen einen
andern, bisher vernachlässigten Teil der menschlichen Natur zur

Geltung."9) Ob die Revolution, die wir nun durchleben, dieses

Ereignis zeitigen wird, können wir noch nicht sagen. Aber
ein Irrtum über den Charakter des Problems ist unentschuldbar.

Die Krise kann nicht mit konstitutionellen oder gar
wirtschaftlichen Grössen erklärt, geschweige denn gelöst werden.
Es geht in erster Linie um eine moralische Entscheidung.

(Uebersetzt von Dr. Susanne Preiswerk)

9) E. Rosenstock-Huessy, Out of Revolution, S. 607.

694


	Krieg und moralische Krise

