
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 10

Artikel: Zu einem Buch über Ferdinand Hodler

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu einem Buch über Ferdinand Hodler
Von Peter Meyer

I.

Jas Buch hat zwei Verfasser, die ausdrücklich wünschen,
nicht kritisch auseinandergehalten zu werden, und jeder

Verfasser hat seinerseits zwei Gesichter — eines, das nach der
Kunst blickt und eines das in der Kunst nur ein Mittel sieht
zur Demonstration anderer Absichten1).

Dem Buch liegt die Ueberzeugung zu Grunde, dass Hodlers
»realistische" Bilder die qualitätvolieren seien als seine
„idealistischen". Dem ist zuzustimmen, und die Verfasser stehen
mit dieser Meinung nicht so allein wie sie annehmen, in
einem etwas stark betonten Bedürfnis, wohl schon recht
offene Türen mit revolutionärer Emphase aufzustossen. Der
Schreibende beispielsweise ist nicht erst seit der Lektüre dieses
Buches überzeugt, dass in zwanzig Jahren eine ganze Anzahl
allegorischer Damen, für die jeweils begeisterte Literaten
hochtrabende Titel erfinden durften, in den Dépôts der verschiedenen

Museen verschwunden sein werden, als dem Ansehen des
Malers abträglich, wie auch gewisse Böcklinbilder dem
Ansehen ihres Urhebers abträglich sind — denn schliesslich hat
ein Maler das Recht, von der Nachwelt nach seinen besten
und nicht nach seinen schlechtesten Werken beurteilt zu werden.

Den Rang-Unterschied an Hand eingehender und treffender
Bildbeschreibungen und -Deutungen zu begründen, ist ein
Verdienst dieses Buches, und aus seiner persönlichen Bekanntschaft

mit Hodler weiss Mühlestein interessante Einzelheiten
zu bieten, die auch für das Verständnis des Oeuvres und seine
chronologische Ordnung wertvoll sind.

Die Verfasser lassen sichs aber nicht an dieser persönlichen
und künstlerischen Substanz genügen, die das Buch lesenswert
macht, sondern sie fühlen sich ausserdem noch verpflichtet,
Hodler als Demonstrationsobjekt für ihr soziologisches
Glaubensbekenntnis zu systematisieren. Das ist das andere Gesicht
des Buches. Wir werden belehrt, dass Hodler der von der
Proletarisierung bedrohten Klasse der ländlichen Handwerker und
Kleinbürger angehört habe, dass er dann aber nicht den
Anschluss an die „progressive Form des Proletariats" — nämlich
an die Industrie-Arbeiterschaft — gefunden habe, er habe viel-

') »Ferdinand Hodler, sein Leben und Werk" von Hans Mühlestein und Georg
Schmidt. Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach-Zürich 1942.

629



mehr erfolgreich um die Gunst des Grossbürgertums gebuhlt,
und dieser Verrat an seinen Klassengenossen habe seine Kunst
auf weite Strecken hin deformiert, und eben auf den Abweg
des „Idealismus" geführt, von dem ihn erst ganz zuletzt die
Erschütterung durch den Tod einer geliebten Frau wieder
geheilt, und auf den Pfad des Realismus zurückgeführt habe.

Diese Ueberlegungen enthalten Richtiges, sie sind wert durchdacht

zu werden — selbst in der grotesk überspitzten Form,
in der sie von den Verfassern ausgesprochen werden, denn die
gesellschaftliche Position eines Künstlers findet selbstverständlich

in seinem Werk ihren Niederschlag, als eine nicht
wegzudenkende Komponente seiner Persönlichkeit. Die Verfasser
rechnen aber diesen Teil fü>"s Ganze, sie sehen überall Soziologie

und nichts als Soziologie, und dadurch wird ihr Bild
falsch. Die Manie, jede der auftretenden Personen sogleich
zu soziologisieren erinnert an jene militärischen Sanitätsübungen,
bei denen den Soldaten, die Verwundete zu markieren haben,
Anhängeadressen mit den supponierten Verletzungen angehängt
werden. Eine Parallele zu dieser soziologischen Manie findet
sich in der psychologischen Literatur: sie betrifft die Rolle
der Erotik. Selbstverständlich spielt auch die erotische Komponente

in jeder menschlichen Aeusserung, die den ganzen
Menschen engagiert, ihre nicht wegzudenkende Rolle. Nun gibt es

aber Leute, die aus irgendwelchen psychischen oder
physiologischen Gründen für diese Komponente überempfindlich sind
— Erotomanen, die in allen Aeusserungen nur die Erotische
Seite und keine andere sehen, — entweder den Ausdruck des

Erotischen, oder die Verdrängung oder Kompensierung oder
Sublimierung des Erotischen, und die jeden als Mucker
denunzieren oder des Selbstbetrugs bezichtigen, der es wagen
würde, die Existenz erotik-freier Bezirke zu behaupten. Den
Verfassern des Hodlerbuches geht er ähnlich mit der Soziologie

— und es ist Sache der Psychoanalytiker zu entscheiden,
ob diese Strukturverwandtschaft auch hier auf ein Verdräng'
ungsphänomen schliessen lässt.

Nicht nur alles und jedes, was passiert ist, wird soziologi'
siert, sondern erst noch das, was nicht passiert ist, dafür
ein ergötzliches Beispiel: Hodler begeistert sich an der Figur
eines Wütenden, der sich allein gegen eine ganze Meute von
Feinden verteidigt, und dazu wählt er sich einen Bekannten
als Modell, den Genfer Polizeikommissar Félix Vibert. Hodler
versucht sich vorzustellen, wie sein Freund Felix aussehen

würde, wenn er in einer solchen Situation wäre, und er sieht
ihn sogar im Traum als Marignanokrieger. Es ist völlig klar,
dass es dabei Hodler einzig auf das Verhältnis des Einen
Tapferen zu den Vielen ankommt, und sonst auf garnichts, er

630



hat gar keine Ursache, auch noch eine Begründung und
Vorgeschichte für die Traumsituation zu erfinden. Nicht so die
Verfasser. Für sie steht es ausser Zweifel, dass der Tumult,
der überhaupt nicht stattgefunden hat, ein sozialer Tumult
gewesen wäre, wenn er stattgefunden hätte, und dass die gegen
den Marignano-Krieger Felix anstürmende Menge eine
proletarische Menge gewesen wäre, wenn sie überhaupt gewesen
wäre, und somit wäre besagter Marignanokrieger ein Unmensch
und Scherge der Reaktion gewesen — und dieses tolle
fiktive Wahngebilde, zu dem Hodlers Traum in den Köpfen der
Verfasser wuchert, gibt diesen noch neun Seiten später An-
lass zu einem wahren Hassausbruch gegen den Polizeikommissar

Vibert und auf die Polizei im Ganzen und Allgemeinen
„des Organs derer, die in unserer Zeit in der Situation der
damaligen Ritter sind"! Die historischen Marignanokrieger werden

zu „bäuerlichem und städtischem Proletariat" soziologi-
siert, das sich „vom europäischem Kriegsunternehmertum
anwerben liess." Das sind sie zum Teil und unter anderem auch
gewesen, aber ist mit diesem einen Aspekt ,,das Wesentliche"
einer einmaligen historischen Situation wirklich erschöpft? Mit
dem gleichen Recht könnte man als „das Wesentliche" aller
Parteien von rechts bis links bezeichnen, dass sie eine
Organisation der wirtschaftlichen und weltanschaulichen Spannungen

durch Intellektuelle seien, die sie zur Schaffung einträglicher

Stellen auszubeuten verstehen — was ebenso richtig
und ebenso schief wäre.

Dieses wahrhaft kindische Ressentiment wird in alles und
jedes hineininterpretiert — sogar in den Schulbubenkonflikt
des jungen Hodler mit seinen Mitschülern in der Malklasse
Menn. Dieser Auftritt wird zur siegreichen Auflehnung des
Proletariers Hodler gegen die „Herrensöhnchen" dramatisiert
— als ob nicht jeder begabte Streber, der immer als erster
kommt und als letzter geht, und der vom Lehrer ausdrücklich
protegiert wird eben deshalb unbeliebt wäre, weil seine
Mitschüler dieses Strebertum als Bruch der „Klassen-Solidarität"
empfinden — Klasse diesmal nicht soziologisch gemeint.

Eine andere Szene: um das Minenspiel der Todesangst recht
realistisch malen zu können, drängt Hodler seine Modelle
an den Rand des flachen Daches über dem siebenstöckigen
Haus, in dem sich sein Atelier befindet. Weil das mit Hodlers
»Realismus" zu tun hat, wird es mit bewundernder Anerkennung

für den „fast primitiven Wirklichkeitsfanatismus" des Malers

berichtet. Der Leser stelle sich vor, welcher Entrüstung das
gleiche Verhalten begegnet wäre wenn es sich nicht um den
»'Realisten" und „Proleten" Hodler handeln würde, sondern
um einen Maler „grossbürgerlicher" Herkunft, die sich erlaubt

631



hätte, seine armen Opfer skrupellos als Objekte seiner
psychologischen Neugier auszubeuten, um damit dem Mangel
inneren Vorstellungsvermögens aufzuhelfen!

Schematisch starr und in der Formulierung etwas schülerhaft
wirkt auch die psychologische Klassifizierung von Hodlers
Werk, doch dürfte sie sachlich richtig gesehen sein. Schon
in den Kapitelüberschriften werden alle vorkommenden
Kombinationen durchpermutiert, die realistisch-expressive und die

idealistisch-expressive Werkreihe, und unter dieser die
extravertiert idealistischen und die introvertiert-idealistischen Werke,
die optimistische und pessimistische Introversion, die feminine
elegische Versunkenheits-Introversion und ekstatische Verschen-
kungs-lntroversion, sowie die maskuline Extraversion ins Pseu-
do-Geistige und ins Pseudo-Sinnliche — als zwei Arten der
Flucht von der Wirklichkeit.

Von seiner Thunerseelandschaft heisst es „so zwingt Hodler
die Natur, seine Grundsätze zu beweisen... Dabei liegt es nur
an dieser theoretischen Ueberspitzung... dass dieses Bild so

pedantisch und so brutal wirkt!.." Genau das lässt sich
von diesem Buch über Hodler sagen. Als Einführung in das
Werk des Malers ist es ungeeignet, dagegen für den, der dieses
schon einigermassen kennt, interessant, sofern er das Richtige
aus der tendenziösen Darstellung herauszulesen versteht. Soweit
das Buch auf Erlebnis und auf der persönlichen Bekanntschaft
mit Hodler beruht, hat es menschliche Wärme, soweit es Theorie
doziert, geht es ihm nicht um Kunst und um objektive Erkenntnis,

sondern um weltanschauliche Propaganda.

II.

Soziologische Kunstbetrachtung

Das Hodler-Buch von Mühlestein und Schmidt gibt An*
lass, „Nutzen und Nachteil der Historie" soziologischer Richtung

abzuwägen, soweit diese zum Verständnis der Kunst
beizutragen beabsichtigt. Diese Betrachtungsart erlebt heute eine
seltsame Nachblüte in der Schweiz, die mit der auch auf
anderen Gebieten des geistigen Lebens zu beobachtenden
Entwicklungslähmung zusammenhängt, als Folge der Abwehrhaltung,

die wir den politischen Ereignissen gegenüber einzunehmen

gezwungen sind. Denn der historische Ort dieser
Betrachtungsart war die Zeit vor und nach dem deutschen Zusammenbruch

des ersten Weltkriegs und die der Inflation. Damals fan"
sie ihre Pflege vornehmlich im „Jahrbuch für Sozialwissenschar
fen" aus dem richtigen Bewusstsein, dass es sich dabei primai"

632



um Beiträge zur Soziologie, und zur sekundär um solche zur
Kunsterkenntnis handelt. Die führenden Namen waren etwa
Benjamin, Horkheimer, Krackauer, Mannheim, Wiesengrund-Adorno,

Max Raphael sowie eine Gruppe von Wiener Gelehrten.
W. Hausensteins Buch „Die Kunst und die Gesellschaft" ist
schon 1917 erschienen. Dies festzustellen ist nicht unnötig,
da heute unsere soziologischen Nachzügler mit dem Anspruch
auftreten, Bahnbrecher zu sein.

Die soziologische Fragestellung ist so wertvoll und nötig wie
jede andere, nur führt sie nicht zum Kunstwerk hin, sondern
vom Kunstwerk weg. Denn das Kunstwerk ist essentiell ein
aesthetischer Tatbestand, und darum in seinem eigentlichen
Wesen ausschliesslich von der aesthetischen Seite her erschliess-
bar, durch die Erklärung seiner Formstruktur. Nebenher ist
jedes Kunstwerk auch noch ein soziologischer, technischer,
kommerzieller, usw. Tatbestand, aber alles, was von der technischen

Seite, der kulturhistorischen Seite — wozu auch die
soziologische gehört — oder sonst einer Seite über ein Kunstwerk

ausgesagt werden kann, betrifft nicht das Wesen des
Kunstwerks, denn es liegt nicht auf der Ebene des Künstlerischen.

Den mit Kunstwerken noch nicht Vertrauten auf dem Weg
der soziologischen Betrachtung zum Kunstverständnis anleiten
zu wollen ist ebenso sinnlos, wie wenn man einen, der noch
nie ein Schauspiel gesehen hat, als Einführung in das Wesen
des Dramatischen zuerst hinter die Kulissen führen wollte. Man
erklärt ein Bild nicht dadurch, dass man es sogleich umdreht
und den, von der Rückseite allerdings deutlicher abzulesenden
Aufbau aus Keilrahmen. Leinwand, Grundierung, Untermalung
und Lasur erleutert, und auf die soziologische Stellung des
Malers, Bestellers, Leinwandfrabrikanten und Schreiners
hinweist, und auf die Entwicklung der Farbchemie vom farben-
reibenden Malerlehriing zum chemischen Grosskonzern. Obwohl
dies alles ohne Frage auch mit der Entstehung des Bildes
zu tun hat und in sich selbst richtig und interessant sein mag.
Durch solche Aufklärung über das zum Entstehen eines Kunst-
Werks zwar Unerlässliche, für sein Wesen aber Nebensächliche
wird der Anfänger höchstens blasiert, sofern er nicht intelligent

genug ist, die Schiefheit der Methode zu durchschauen:
er hat die Illusion, dem Kunstwerk überlegen zu sein, er
bat „hinter die Kulissen gesehen" und den schönen Betrug
durchschaut — nun soll ihm niemand mehr etwas vormachen.
Das Kunstwerk und der Künstler ist durch die soziologische
Klassifizierung abgestempelt, an einen bestimmten Ort einge-
reiht, erledigt, ohne dass vom eigentlich Künstlerischen —
also von der Hauptsache, auch nur mit einem Wort die Rede
gewesen wäre.

41 633



Aber nicht nur die künstlerische, auch die menschliche Seite

geht bei der soziologischen Betrachtung des Kunstwerks
notwendigerweise verloren, weil sie in ihrem Koordinatensystem
keinen Platz findet. Künstler und Auftraggeber und wer immer
sonst in der Entstehungsgeschichte eines Kunstwerks eine Rolle

gespielt hat, erscheinen als blosse Marionetten ohne eigenes
Schicksal und eigenen Willen, als Exponenten sozialer
Positionen und als psychologische Typen, genau zu klassifizieren
auf der Skala der Introversionen und Extraversionen, und
einmontiert als ein Rädchen in die Maschine der sozialen
Beziehungen, und dann schnurrt alles Weitere von selber ab.

zwangläufig, denn soziologie-freie Bezirke dürfen nicht zuge"
standen werden, sonst würde in diesem Mechanismus ein Rad

fehlen. Durch die Klassenzugehörigkeit der Figuranten ist
schlechthin alles determiniert, und was als Objekt der Betrachtung

schliesslich übrig bleibt ist nicht das Kunstwerk mit
allem seinem irrationalen Reichtum und Persönlichkeitsgehalt,
sondern der eindimensionale und qualitätenlose Schnittpunkt
soziologischer Beziehungen.

Gerade das Maschinenmässige des soziologischen Weltbildes,

wie es die Verfasser des Hodlerbuches vertreten, fasziniert

die technische Intelligenz vieler Zeitgenossen, denn es

lässt so suspekte Grössen wie Bildung und Geschmack als für
die Betrachtung von Kunstwerken unerheblich erscheinen. Es

wird den Leuten ein ohne grosse geistige Unkosten und
Zeitaufwand zu bedienendes Rechenmaschinchen angeboten, eine
Art Gebrauchsphilosophie für das geistige Existenzminimum, i11

deren Formeln schlechthin alles aufgeht — denn alles, was
damit nicht zu bewältigen wäre, wird als irreale Ausflucht
und als Selbstbetrug aus der „Wirklichkeit" abgeschoben.

Mit wahrem Fanatismus wird jede Art von „Idealismus"
von den Verfassern als „Flucht vor der Wirklichkeit" gebrandmarkt.

Durch den idealistischen Verrat an der wahren Bewältigung

der Existenzprobleme habe sich Hodler den Beifall des

„Erfolg und Macht verleihenden Bürgertums" erkauft. Ankers
Gemälde sind „selbstbetrügerische Sentimentalität" Hodlers
„Andacht im Kanton Bern" und „Gebet im Kanton Bern" sind „der
erste Hahnenschrei des Verrats an der realistischen Bewältigung

der Lebensprobleme" und der „Alte Pfarrer" „predigt
diesen hoffnungslos bedrängten Existenzen mit idealisierendem
Pathos eine irreale Verkündigung, da er ihnen, und sich, keinen
realen Ausweg aus ihren Nöten zu verschaffen vermag".

Für die Möglichkeit des Vorhandenseins in sich beruhender
Existenzen, die „Auswege" weder suchen noch nötig haben.«
sind die Autoren in ihrem unersättlichen Bedürfnis nach
soziologischer Dramatisierung des Daseins schlechthin blind

634



daher auch ihre Forderung, jeder Künstler sei verpflichtet, für
irgend einen vermeintlichen „Fortschritt" auf politischem oder
sozialem Gebiet bewusst Partei zu ergreifen. Diese Forderung
wird zwar nirgends direkt formuliert, aber als selbstverständlich

vorausgesetzt, wenn gegen Anker und Hodler der Vorwurf
erhoben wird, sie hätten sich nicht für die ,,progressive Form
des Proletariats" interessiert. Es ist aber völlig willkürlich, aus
der Tatsache, dass jedes Kunstwerk unwillkürlich die soziologische

Situation seiner Zeit mehr oder weniger deutlich spiegelt,
(wie es zugleich auch die religiöse, philosophische und viele
andere Situationen mehr oder weniger deutlich spiegelt), die
Forderung abzuleiten, jeder Künstler müsse in seinem Werk be-
wusstermassen auf diese Situation Bezug nehmen und sie da-
dadurch illustrieren. Die soziologische Ausrichtung erstickt die
Einsicht in die Vielschichtigkeit des wirklichen Daseins, sie
macht (beabsichtigtermassen) blind für die geschichtliche
Bedeutung und Würde der Vita contemplativa, und dafür, dass
es ebenso zu den kulturgeschichtlichen Funktionen (— aber
deshalb auch nicht zu den dem Künstler ausdrücklich
aufzugebenden Pflichten — gehört, das Beharrende, zeitlos Gültige
und von den wechselnden Modernitäten nicht Angreifbare zu
vertreten, wobei die Komponente der jeweiligen Modernität
ganz vonselbst miteinfliesst, ohne ausdrücklich gesucht — und
damit outriert zu werden. Um dem Leser aber von vornherein
jede Sympathie mit dieser Hälfte des Daseins zu verleiden,
wird sie als „Flucht" und „idealistischer Selbstbetrug" moralisch

degradiert und lächerlich gemacht.
Auf Seite 256 und den folgenden definieren die Verfasser,

Was sie sich unter „Idealismus" vorstellen: hier beschreiben
sie einen — den Hodlerischen — Idealismus, der tatsächlich ein
fragwürdiger „Idealismus" in Anführungszeichen war, und von
da aus wird aller Idealismus mit diesem speziellen „Idealismus"
gleichgesetzt. Sehr richtig wird unterschieden zwischen
„Idealismus als geistige Haltung" und „Idealismus als moralische
Haltung", wenn dann aber als mögliche Kombinationen nur die
von geistigem Idealismus und moralischem Realismus, und von
geistigem Realismus und moralischem Idealismus angeführt
werden, unter Unterschlagung der beiden weiteren
Kombinationsmöglichkeiten von geistigem Idealismus und moralischem
Idealismus, geistigem Realismus und moralischem Realismus,
so enthüllt sich das Tendenziöse der ganzen Darstellung.
Desgleichen in der Gegenüberstellung von „realistischer Bejahung"
und „idealistischer Flucht" (vor der Wirklichkeit) : es gibt
auch eine Flucht ins realistische Détail, aus dem Verzicht
auf zusammenfassende — und das heisst von vornherein
„idealistische" Gesichtspunkte. Schief ist die ganze Idealismus-Kon-

635



troverse schon deshalb, weil jede künstlerische Auseinandersetzung

mit inneren oder äusseren Problemen von vornherein
und im Ganzen eine idealistische und keine realistische
Antwort ist, gleichviel ob sie dann im Speziellen mit realistischen
oder idealistischen Form-Mitteln ausgesprochen wird, denn auch

die realistischen Formen haben im Verhältnis zum Dargestellten
Symbolcharakter — also idealistischen und nicht Realitätscharakter.

Leider versäumen die Verfasser zu sagen, was sie eigentlich

mit „Wirklichkeit" meinen. Die wirkliche Wirklichkeit wäre
doch wohl die Gesamtheit der in einem Zeitquerschnitt
vorhandenen Realien und Ideen — denn dass auch letztere im

genauen Wortsinn „wirklich" sind, das heisst Folgen nach sich
ziehen, wird man nicht bestreiten wollen. Und zwar sind nicht
nur die gerade aktuellen, das heisst in Bewegung befindlichen,

und darum im Vordergrund des Zeitbewusstseins
stehenden Kräfte und Massen „wirklich", sondern nicht minder
die potentiellen Kräfte und ruhenden Massen. Die Verfasser
dagegen meinen eine irgendwie (denn Genaueres wird nirgends
darüber gesagt) politisierte und aktualisierte, also tendenziös
auf irgendwelche Wünsche ausgerichtete „Wirklichkeit",
genauer: sie verleihen den Titel „Wirklichkeit" als Auszeichnung

denjenigen Strebungen, die ihnen sympathisch sind, weil
sie in ihrem System aufgehen. Für Theoretiker, die jede
Idealisierung als Ueberbau zur Verdeckung der realen Wirklichkeit

erklären — und jede begriffliche Abstraktion bedeutet
Idealismus, das heisst Ausrichtung nicht auf das konkrete
Einzelobjekt, sondern auf eine Idee — kann das Gesagte keinen
Vorwurf bedeuten, denn er ist nur logisch, dass der überzeugte
Leser den vor ihnen ausgesprochenen totalen Ideologieverdacht
auch ihren eigenen Aussagen gegenüber akzeptiert — wie es

schon der alte Zenon mit dem Kretern machte.

„Mit der wachsenden Problematik wächst auch die
Versuchung, ungelöste und vielleicht auf der bisherigen Grundlage
der Gesellschaft unlösbare Probleme durch Ersatzleistungen des

Gedankens oder des Gemütes für gelöst zu erklären". Das is*

gewiss richtig, nur übersehen die Verfasser, dass gerade ihre
eigene Theorie in aller erster Linie das Musterbeispiel einer
solchen Flucht vor der konkreten Vielfalt und strukturellen
Kompliziertheit der realen Existenz ins Pseudo-„!dealistische
ist, in die Fiktion eines Systems, in dem alles ohne Rest aufgeht-
Es wirkt reichlich peinlich zu sehen, wie hier Intellektuelle auf
dem Umweg über die Kunstsoziologie zum Klassenkampf hetzen,
und dies heute, wo man auf allen Seiten glücklich verstanden

hat, dass die Vertreter aller soziologischen Positionen
auf Gedeih und Verderb aneinander gebunden sind, und dass

636



es darauf ankommt, konkrete Aufgaben objektiv zu lösen,
nicht aber begriffliche Abstraktionen wie „Proletariat" und
» Bürgertum" zu allegorisieren und dann als allegorische
Figuren zu dramatisieren, wie dies die Verfasser des Hodler-
buches tun. So einfach, dass sich alle Schwierigkeiten des
Daseins auf dieses oder irgend ein anderes simples Gegensatzpaar

bringen Hessen, liegen die Dinge wirklich nicht, und
wir müssen endlich den Mut haben, auf solche kindische
Vereinfachungen zu verzichten und ohne grosse weltanschauliche
Phrasen zur konkreten Vielfalt und Kompliziertheit der realen
Wirklichkeit zu stehen — einschliesslich ihrer irrealen
Komponenten.

637


	Zu einem Buch über Ferdinand Hodler

