
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 10

Artikel: Zurück zu Wilson? : Zwei demokratische Nachkriegsvisionen

Autor: Bondy, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zurück zu Wilson?
Zwei demokratische Nachkriegsvisionen

Von François Bondy

I

Kriegsmacher und Friedensmacher

I—I aben Ideen, Pläne, Vorstellungen einen Einfluss? Richtet
sich je die Wirklichkeit von morgen nach den Wünschen

von heute? Der Grundton von Skepsis, der die meisten Berichte
über Nachkriegspläne durchzieht, ist begreiflich. Selbst
vorausgesetzt, dass die Mächte, die heute planen, die gleichen sind)
die morgen ausführen — werden sie innerlich noch die
gleichen sein, und werden sie unvorhergesehener Ereignisse eben

so Flerr werden können, wie eines bekannten eindeutigen
Gegners?

Winston Churchill schrieb in ,My early life': ,Die Männer,
die einen Krieg gewinnen, verstehen es selten, einen guten
Frieden zu schaffen, und jene, die einen guten Frieden schaffen

könnten, hätten niemals den Krieg gewonnen.'
William Rappard hat in seinem Werk ,The quest for peace'

Harvard 1940, das für die Problemstellung in Amerika wesentlich,

in der Schweiz aber kaum bekannt ist, nachzuweisen
gesucht, welches Glück es für die Welt war, dass die
Vereinigten Staaten schon gesiegt hatten, bevor noch der
Politiker der internationalen Ordnung durch den absoluten
Kriegspolitiker verdrängt wurde, wie das in Frankreich und England
mit Lloyd George und Clémenceau geschehen war. Oder
vielmehr, welches Glück es hätte sein können, wenn nicht das

amerikanische Volk Wilson im Stich gelassen und damit dem
Friedenswerk den ersten schweren Schlag versetzt hätte.

Aber auch der wohlmeinendste Friedensplaner kann in bester
Absicht fehlgehn. Wir wissen heute, dass kein Aspekt des

letzten Friedens verhängnisvoller gewesen ist als die Balkani"
sierung Mitteleuropas durch den Zerfall von Oesterreich-Ungarn.

Dieser Zerfall wurde von keinem Staatsmann der drei
westlichen Demokratien gewollt oder geplant. Im „Bericht des

amerikanischen Untersuchungsausschusses" an Präsident Wilson

vom Januar 1917, gezeichnet von S. E. Mezes, David Hunter

Miller und Walter Lippmann und von Wilson bei der For

mulierung seiner vierzehn Punkte verwendet, heisst es über

Oesterreich-Ungarn :

616



„Unsere Politik muss darin bestehen, die nationalistische
Unzufriedenheit aufzustacheln, darnach aber in der Ablehnung,
die äusserste Konsequenz aus dieser Unzufriedenheit zu ziehen,
die die Zertrümmerung Oesterreich-Ungarns bedeuten würde."

Der Glaube, der aus diesen Worten spricht, dass gewisse
Kräfte der Nationen bis zu einem genau festgesetzten Punkte
gefördert und dann wunschgemäss gebremst werden könnten,
hat sich offensichtlich als naiv erwiesen. Anlässlich Osteuro-
Pas enthält der gleiche Bericht eine ebenfalls sehr typische
Und wiederum aktuelle Fehlprognose:

„Wir sind der festen Ueberzeugung, dass letzten Endes
wirtschaftliche Erwägungen auf dem Balkan nationalistische
Bestrebungen aufwiegen werden, und dass ein Abkommen, das

wirtschaftliche Prosperität verbürgt, am meisten Aussicht hat,
zu dauern."

Engländer und Amerikaner kennen keine ähnlich verwickelten
nationalen Probleme wie Ost- und Südosteuropa mit seinen
Jahrhundertealten Traditionen, Leidenschaften und Ressentiments.

Was sich hier abspielte, dünkte sie meist „unvernünftig".
Nur dass hier keine „Vernunft" zureicht, es sei denn die

geschichtliche, die diese „Unvernunft" in ihrer Logik und
Entwicklung begreift. Wunschdenken und unhistorischer
Rationalismus, wozu das reine Wirtschaftsdenken gehört, haben
also die Fähigkeit, den Nachkrieg richtig vorauszusehen,
erheblich beeinträchtigt. Auch heute bestehen beide Gefahren.
Gas Denken in Räumen und Kontinenten erzeugt Illusionen,
denn es ist quantitatives Denken, und man hat es nicht mit
leeren geometrischen Räumen zu tun, sondern mit Räumen,
m denen Menschen zu leben versuchen, Menschen aus Fleisch,
Geist und Geschichte, die handeln, fühlen, leiden und sich er-
'nnern. Die „unvernünftigen Reaktionen" der Finnen, Serben,
Norweger und anderer stören immer wieder das „grosszügige
Planen" in wirtschaftlichen und strategischen Räumen.

Jede Nachkriegsplanung, die vom konkreten Menschen absieht,
Wie er durch seine Bedürfnisse, Interessen, Erfahrungen und
seine Geschichte bedingt wird, ist von vornherein suspekt.
Sollte sie die Macht haben, den Nachkrieg nach ihrem Bilde

schaffen, so ist unschwer vorauszusehen, dass dieser Nach-
krieg ein latenter Krieg oder neuer Vorkrieg sein wird.
Dangen darf jede Vision, die Realismus und Prinzipien verei-
nigt, Interesse beanspruchen — und über zwei solche Visionen
soll hier berichtet werden. Kann reiner Machtgedanke sich in

Tat umsetzen, so kommt es ohnehin zu keiner Diskussion,
Auch solche Ausblicke liegen zwar vor, aber da zur Zeit nicht
bekannt ist, wer, beispielsweise im Krisenherd Osteuropa.
uber die Macht verfügen wird, genügt es, festzustellen, dass

40 617



sowohl das Dritte Reich wie die Sowjetunion wie auch Eng"
land — sofern Mr. Voigt in der „Ninteenth Century Revue
für England sprechen darf — sich in diesem Raum zur Führung
berufen glauben. Reine Ideenpolitik anderseits, etwa: alle Staaten

demokratisieren sich und bilden zusammen eine friedlich6
Weltföderation, bleibt steril, sofern sie sich nicht über die

realen Kräfte und Interessen Rechenschaft gibt, die für oder

gegen solche Ideen wirken.

II
Die Angst vor dem Nachkrieg

Und doch wird mit Recht versucht, den Nachkrieg geistig
vorwegzunehmen. Gibt man sich Rechenschaft darüber, dass

der Frieden ebenso schrecken kann wie der Krieg? Wilson
sagte im September 1918 zu einem Freund: „Ich scheue mich

geradezu davor, an das Ende des Krieges zu denken, denn dann
wird jede Nation Europas und jede Interessengruppe Amerikas
wieder ihre egoistischen Sonderziele in den Vordergrund
stellen." Der Krieg schafft eine Zone der geistigen Sicherheit
unter Bomben. Ein Volk sieht seinen Weg vor sich, es fasst
seine Kräfte zusammen, es kämpft, es arbeitet, es hat ein Ziel-

„Solange die Tragödie sie nicht unmittelbar trifft, ist eine

enorme Zahl gewöhnlicher, friedlicher Bürger in dieser Zeit

des Schreckens und der Prüfung ausserordentlich glücklich-
Es gibt jetzt etwas zu tun für sie auf dieser Insel," schreib'
die „Times" am 7. Oktober 1940.

Das ist ein Ausgangspunkt, von dem aus Edward Hall6t|
Carr in seinem Buche: „Conditions of Peace", (London 1942)
das Problem des Nachkriegs stellt: Der Friede kann nichl
nur Nicht-Krieg sein, sondern er muss ebensoviel wirtschaftliche,

psychologische, moralische Stimulantien bieten wie der

Krieg es heute tut. „Wir können dem Krieg nicht entrinnen,
bevor wir nicht ein anderes moralisches Ziel finden, das mächtig'

genug ist, Aufopferung in einem solchen Ausmass zu schaffen.-
dass die Welt weiter leben kann." Das alte Wort „On ne

détruit que ce qu'on remplace" findet hier unerwartete Anwendung

auf die „destruction", auf den Krieg selber.
Es ist dieselbe Frage, die Guglielmo Ferrero in seiner

grossartigen Trilogie „Aventure", „Reconstruction", „Pouvoir
zu beantworten unternimmt: Der Krieg ist Produkt und
Fortsetzung von Revolutionen, er ist die Projektion innerer
Revolutionen nach aussen. Was ist nötig, um die entfesselte, 111

Terror und Mord verwandelte Furcht zu bannen, um Ordnung
zu schaffen? Bewusste Schaffung einer demokratischen Legi"'

618



mität, antwortet Ferrero. „The fundamental issue is moral/'
sagt Carr.

Wir haben es hier mit zwei Männern zu tun, die von ganz
verschiedenen Voraussetzungen und Kulturen kommen, auf
verschiedene Gruppen wirken und unabhängig von einander auf
gewisse Grundprinzipien und Erkenntnisse gestossen sind.
„Reconstruction" und „Pouvoir"* haben in Amerika sowohl unter
fepublikanischen Intellektuellen wie Walter Lippmann als auch
in Kreisen um Roosevelt intensive Auseinandersetzungen angeregt.

E. H.Carrs „Conditions of Peace" ist eines der wenigen
Werke zu diesem Problem, die in England allgemein beachtet
werden. Es sind zwei „Schlüsselwerke"; ihr Einfluss wird nicht
sogleich sichtbar wie der einer staatsmännischen Rede oder
eines aufsehenerregenden Artikels. Es bestehen aber Anzeichen,
dass ihr Einfluss in die Tiefe dringen könnte — um schliesslich
ungenannt unzählige Reden und Artikel zu speisen. Wie sehr
Bücher auch heute noch auf die Zeit wirken können, haben
wir ja Grund zu wissen. —

III
Es führt kein Weg zurück

Carr, der auch ein Werk über Bakunin verfasst hat, ist
vom Bewusstsein durchdrungen, dass es auf dem europäischen
Kontinent um mehr und um anderes geht, als nur um
Störungen des kontinentalen Gleichgewichts und um
Machtverschiebungen zwischen den Staaten, wie Engländer leicht zu
glauben geneigt sind. Nämlich um eine Reihe revolutionärer
Erschütterungen, deren soziale Motive und Ziele es zunächst
zu begreifen gilt. Diese verschiedenen Revolutionen — sie
mögen einem nun passen oder nicht — lassen sich nicht mehr
rückgängig machen. Carrs Schrift ist ein einziger Warnungsruf

gegen die Illusion einer „Rückkehr zum Vorkrieg", einer
Restauration des Europas, wie es vorher war. Was heisst
denn vorher? Vor 1914 oder vor 1938? Restauration von
Benesch oder von Habsburg? Wilsons Tragödie sei die Illusion

gewesen, dass er ein einziges Prinzip, die Selbstbestimmung

der Nationalitäten, aus den grossen Problemkomplexen
Europas isoliert und als Allheilmittel aufgefasst habe. „Die
Nationale Selbstbestimmung, wie sie 1919 angewendet wurde,,
geriet seither in immer schärferen Konflikt mit den Realitäten

der militärischen und ökonomischen Macht." Es ging da-

„Pouvoir" ist meines Wissens nur in der Bibliothek des Institut de Hautes
Etudes Universitaires in Genf zu finden, der ich für zeitweilige Ueber-
•assung des Werkes Dank schulde.

619



mais und es geht heute darum, die modernen Kräfte in eine

neue Ordnung zu integrieren, also weder ihnen sklavisch zu

folgen noch auch sie zu ignorieren, sondern sie aufzufangen
— und zunächst einmal: sie zu kennen.

Die Friedensmacher von Versailles sahen nationale und
strategische Probleme. Sie begriffen die neuen ökonomischen und

sozialen Fragen nicht, sie lebten noch im 19. Jahrhundert und

nicht im 20. Diese Gefahr, dass auch diesmal dem Nachkrieg

die Ideen der vorigen Generation aufgezwungen würden,
beunruhigt Carr über alles. „Frankreich und Grossbritannien
erlitten 1940 militärische Zusammenbrüche, weil sie den vorigen

Krieg vorbereitet hatten. Wird man dereinst sagen müssen,
dass wir im Nachkrieg versagt haben, weil wir uns wieder
nur auf den vorigen Frieden vorbereitet haben?" Eine einfache

Restauration, als ob diese Jahre nicht gewesen wären, könnte
nur eine Scheinlösung sein, hinter der sich neue Explosionen
unvermeidlich vorbereiteten. „Es führt kein Weg zurück", s0

hätte Carr sein Werk betiteln können. Friede an sich, Sicherheit

an sich kann man nicht schaffen. Beides sind hohe Güter,

aber sie haben die Eigentümlichkeit, dass sie nur als

„Nebenprodukte" einer Politik entstehen können, die sich
andere noch höhere Ziele setzt. Um das richtig zu verstehe
muss man sich über das revolutionäre Wesen des gegenwärtigen

Krieges klar sein. „Er kann nicht in rein nationalen
Formen verstanden und geführt werden", und rein negative
Kriegsziele wie die „Ausmerzung des deutschen Militarismus
können nicht genügen. „Die Geschichte zeigt, dass es ein Ding
gibt, das der Krieg niemals erreicht, und das ist die Erhaltung
oder Wiederherstellung des Vorkriegszustandes." So wenig vV,e

die durch Bomben zerstörten Londoner Slums wieder als

Slums aufgebaut werden, genau so wenig kann das zerstörte
Europa als das Europa vor 1938 wiedererstehn. Die Stunde
einer positiven Politik hat daher geschlagen.

Eine Hauptfrage ist, wieso die Allierten, die den Krieg ge~

wonnen hatten, 1919 den Frieden verlieren konnten. Carr
antwortet: Weil die beiden revolutionierten Mächte, Russian
und Deutschland, jede auf ihre Weise, die neuen Zeitstro-
mungen verstanden und ausnützten, während Frankreich un

England nicht in ihrer Zeit lebten und „die Natur der KräfU'
die hier am Werk waren, gar nicht begriffen". Ferrero schreib^
„Au centre de l'insomnie du monde l'Angleterre s'est endormie-

Carr meint, dass die neue Revolution gegen den Liberalismus,
die „laisser faire"-Wirtschaft, die nationale Selbstbestimmung
geht. „Der Sturz des Hitlerismus wird das System des •

Jahrhunderts so wenig wiederherstellen wie Napoleons Stu

den Feudalismus restauriert hat." Jetzt erhebt sich die Frag >

620



welche Chance der Demokratie überhaupt bleibt, wenn diese
drei Grundprinzipien, wie Carr behauptet, abgetan sind.

IV
Demokratie als System von Pflichten

Carr macht den originellen, wenn auch nicht restlos
geglückten Versuch, zu zeigen, dass die Demokratie und alles, was
wir unter wahrer Freiheit verstehen, sehr wohl überleben kann,
wenn sie ihr veraltetes Gewand abstreift — und dass ihr neues
Kleid durchaus nicht wie jetzt eine Zwangsjacke sein muss.

Der Zusammenbruch der europäischen Demokratie sei so
Plötzlich gekommen, weil sie noch gegen einen äusseren Feind
front machte, den Militarismus, während schon ein unfass-
barer Feind, die neuen wirtschaftlichen Monopolmächte, sie
von innen her zerfrass, so dass die Völker, als es die
Verteidigung ihrer Rechte galt, gleichgültig blieben. Dies ist Carrs
gerade in ihrer Ueberspitzung anregende Formulierung. „Die
Massen kannten keine Diagnose ihres Leidens geben, aber sie
fühlten seine Symptome." Von der Wirtschaft her wurde die
Politische Demokratie untergraben und zur Fiktion gemacht.
Die „neue Demokratie" muss von drei Grundsätzen ausgehn :

Neuauslegung der Gleichheit und Freiheit, Unterordnung der
wirtschaftlichen Mächte unter die politischen Rechte und
drittens, die neue Demokratie muss nicht nur den Sinn für die
gemeinsamen Vorteile, die vom Staat zu erlangen sind, entwik-
keln, sondern vor allem den Sinn gemeinsamer Verpflichtungen
gegenüber dem Staat, einer gemeinsamen Verantwortung
dafür, dass die Demokratie funktioniert. Solange Demokratie
nur als System von Rechten und Vorteilen verstanden wird und
nicht vor allem mit dem strengen Sinn für Verpflichtung,
Verantwortung, Aufgabe, ist alles nutzlos. Hier muss also in
Zukunft angesetzt werden, im Bewusstsein, wofür ein Gemeinwesen

da ist, und nur von hier aus kann Politik und
Wirtsvhaft sinnreich geordnet werden, anstatt als ziel- und sinn-
'°ses selbsttätiges Kräftespiel die Gemeinschaft zu überwuchern

und den Begriff der menschlichen Gemeinschaft
überhaupt zu zerstören.

Unter der liberalen Demokratie des 19. Jahrhunderts bestand
bei einer privilegierten Mittelschicht das Bewusstsein für Dienst,
Opfer und Verpflichtungen, die sie als Gegenleistung für ihre
bevorzugte Stellung bieten musste.1) Durch dieses ethische Be-

') Die historische und nicht rein ökonomische Bedeutung einer liberalen
Elite hat W. Rappard in seinen Monographien zur Genfer
Geschichte herausgearbeitet (s auch N. S R. April 1942). siehe dazu
Guido de Ruggiero Storia del Liberalismo, 2 Aufl. Bari 1941.

621



wusstsein und nicht „von selbst" konnte jene Demokratie be-

stehn. „Das Problem des 20. Jahrhunderts ist, wie diese mo"
raiischen und geistigen Vorbedingungen auch im Rahmen der

Massendemokratie hergestellt werden können." Der „common
citizen" muss zunehmend in die Verantwortungen der Politik
und vom kleinsten Rahmen aus in die Aufgabenkreise der
Gemeinschaft gehoben werden. Er muss die Demokratie als sein

eigenstes Anliegen empfinden lernen und sie willig als ein

System von Pflichten ertragen und mittragen wollen.
Wie vollzieht Carr die Loslösung der Demokratie von der

nationalen Selbstbestimmung? Zunächst: ist Nationalität ein

subjektives Gefühl, wonach jeder seine Zugehörigkeit wählen
könnte, oder ein objektives nach Rasse, Sprache oder
Geschichte feststellbares Merkmal? Schon Lansing bemerkt, dass

Wilson diese Frage nicht gestellt hat, denn vor dem Krieg
hatte er geschrieben: „Jedes Volk hat das Recht seine
Souveränität zu bestimmen, unter der es leben will." Aber zur
Zeit der Vierzehn Punkte sucht er nach äusseren Scheidelinien

der Nationalitäten. Die angebliche Identität von
Nationalitätsprinzip und Selbstbestimmung gilt aber nicht für
Osteuropa. Ueber den Rechten einer Politikergruppe, im Namen
einer nicht einmal eindeutigen Sprachgemeinschaft einen
souveränen, niemandem verantwortlichen Staat zu gründen, stehen
die Menschenrechte — und die Wahrung der Menschenrechte
fordert, dass es keine nationalen Rechte ohne nationale Pflichten

gibt; eine solche Pflicht kann die loyale Zusammenarbeit
mit anderen Sprachgemeinschaften in einem gemeinsamen
politischen Rahmen sein, zumal wo die nationalen Gruppen
untrennbar durcheinander hausen. „Es gibt so wenig ein absolutes

Selbstbestimmungsrecht wie es ein absolutes Recht gibt;
in der Demokratie zu machen, was man will." Ein ,,absolutes
Recht", dem keine Verpflichtung gegenübersteht, wirkt
gemeinschaftszersetzend, und hat denn auch ein politisches Chaos
zur Folge gehabt, in dem die Menschenrechte — und nicht nur
die der Nationen — untergehen mussten.

Nur scheinbar ist also 1919 die Demokratie zum Durchbruch

gelangt. Das Prinzip, dass Sprachgemeinschaft und Staat

möglichst zusammenfallen müssen, hat ja nicht nur das >;refk"
tionäre" Oesterreich-Ungarn zersetzt, sondern bedroht letztlich
ebenso die Schweiz. Das Nationalitätenprinzip, das die West"
mächte für demokratisch hielten, konnte ja vom Dritten Reich

gegen die Demokratie ausgespielt werden und bewies damit;
wie gut es sich in einen absolut undemokratischen Rahmen
fügen kann. „Wenn die Alternative von Chaos und nackter
Hegemonie vermieden werden soll, so muss das Recht natio
naler Selbstbestimmung in einen neuen Rahmen gemeinsamer

622



militärischer und wirtschaftlicher Verpflichtungen gestellt
werden." Der moderne Mensch kann seinen Horizont und seine
Freiheit nur dann erweitern, wenn er in einem System von
»divided loyalties" steht, kulturellen, sprachlichen, religiösen,
staatlichen Gemeinschaften angehört, die nicht starr zusammenfallen.

Mit Bergson zu reden: er muss von der „société close"
mit ihren sturen Alternativen — Jude oder Deutscher,
Weltbürger oder Patriot u. s. w. — zur „société ouverte"
voranschreiten.

V

Mittel und Zwecke

Genau wie mit dem Nationalitätenprinzip verfährt Carr mit
der Wirtschaft. Sie sei, wie zur Zeit des Thomas von Aquin,
ein moralisches Problem geworden. Die Begriffe des „iustum
Pretium", des gerechten Lohns, des Lebensstandards, des
Gemeinwohls treten in den Vordergrund und ersetzen den Glauben

an die selbsttätigen Wirtschaftskräfte, die sich keinem
bewussten, von der Gemeinschaft gesetzten Ziel unterwerfen.
Dnd so vollzieht sich die Trennung der Demokratie vom „Lais-
sez-faire". Die Gemeinschaft muss den Mut haben, Ziele zu
stellen, die sie für gut erklärt, und die Wirtschaft wird sich
'hnen unterordnen, genau so wie sie sich auch minder guten
fielen dienstbar machen liess. Dass die Wirtschaft dienen
Und nicht herrschen soll, heisst nicht, dass sie in ein starres
Schema gepresst werden darf. „Auch Preis- und Profitmecha-
msmen können noch gute Dienste leisten, wenn sie nicht
*u herrschen beanspruchen." Nachdem sich im neunzehnten
Jahrhundert die Mittel des Gemeinschaftslebens —
Wirtschaft und Staat vor allem — verselbständigt haben, müssen
heute die grossen Gemeinschafts z w e c k e in den Vordergrund
fceten. Dazu muss die Illusion zerstört werden, dass es
„Lösungen" gibt und dass „Sachverständige" sie uns servieren
^erden. „Nicht das Wissen hat versagt, sondern der Wille,
Geht die Sachverständigen, sondern die Führer."

Bisher handelte es sich nicht um das, was man gemeinhin
Nachkriegspläne nennt, sondern um Schaffung von Grundlagen,
Urn Klärung von Begriffen, also um das, was, wie Chesterton
Sagen würde, so wichtig ist, dass man es gar nicht beachtet,
l,nd So gross, dass man es nicht sieht. Es geht um
Verständnis jener Grundideen der Zeit, die so tief liegen, dass
^'ir sie nicht sehen, sondern alles andere durch sie hindurch,
hs wird noch gezeigt werden, dass ein so realistischer, gegen-
vvartsbewusster und konstruktiver Geist wie Ferrero in seinen

623



letzten Jahren ebenfalls um Gewinnung eines Standpunktes,
um Festlegung von Prinzipien gerungen hat. Es könnte

immerhin sein, dass diese scheinbar abstrakte Annäherung an

die Wirklichkeit sich als die konkreteste, ja, als einzig zu*

•kunftsträchtige erweist.

Wo Carr den Nachkrieg im einzelnen vorzeichnet, werden
seine Ansichten viel diskutabler. Hier müssen kurze
Andeutungen genügen. Das Hauptakzent legt Carr, wie das einer
englischen Besorgnis und einer schlechten Erfahrung entspricht,
auf die Notwendigkeit, dass sich Amerika nach dem Krieg
seiner Verbundenheit mit Europa und seiner Pflichten in einer
Völkergemeinschaft bewusst bleibe. Carr hätte das Kabel des

amerikanischen Schatzamts an Norman Davis vom 7. Mai 1919

anführen können:

„Es ist vielleicht ein Unglück, aber trotzdem wahr, dass

das öffentliche Empfinden in diesem Lande nicht in der

Verfassung ist, die Uebernahme weiterer finanzieller Lasten

zur Unterstützung Europas durch die Regierung zu dulden."

Es kommt, so meint Carr, nicht einmal so sehr darauf an,
auf welche Grundsätze sich Amerika im einzelnen verpflichtet,

sondern dass es sich überhaupt einer Verpflichtung
bewusst ist und nicht bei blossen Reden von „International good
will" stehn bleibt — und auf seinem Schuldschein.

Frieden schliessen sei keinesfalls die erste Sorge des
Nachkriegs, das habe Zeit. Der Krieg werde nicht mit einem Schlag
enden sondern auseinanderbrechen, und die Schaffung des Friedens

ist kein einmaliger Beschluss, sondern ein langwieriger,
jahredauernder Prozess, „der an vielen Orten, unter verschiedenen

Bedingungen, mit mannigfaltigen Methoden vor sich
geht." Grenzziehung ist nicht die erste Sorge — darin gibt
sich Carr offensichtlich Illusionen hin — entscheidend ist der
Wille, die im Krieg entstandenen Formen interalliierter
Zusammenarbeit und Kontrolle im Nachkrieg aufrecht zu halten
als Kern, um den sich alles weitere kryställisieren kann, und
als eindeutiges Machtzentrum, das eine Zone der Sicherheit
schafft und zunächst den vordringlichen Aufgaben des „relief'
gewachsen ist. Zwei Dinge tun not: der Mut zur Machtausübung

und das gute Gewissen der Macht aus dem Bewusst-
sein des moralischen Zieles, das sie verfolgt. Dieses Ziel muss
darin bestehn, dass innerhalb der notwendigen ,,mixture of
power and consent" die Elemente der Freiwilligkeit, der
Zustimmung, der Selbsttätigkeit des „common man" aller Völker
entwickelt werden und die nackte Zwangsorganisation zunehmend

in den Hintergrund treten kann.

624



VI

Durchbrechung des „infernalischen Kreises"

Carr will zeigen, dass Wilson im Grund reaktionär war,
und dass man nicht auf ihn zurückgreifen kann. Guglielmo
Ferrero hat im Mittelstück seiner Trilogie, „Reconstruction",
entwickelt, dass Talleyrand modern, dass er der Mann ist.
von dem alle künftigen Friedensmacher lernen sollten. Und
doch meinen beide im Grunde ganz dasselbe. Wie rechtfertigt
sich diese paradoxe Behauptung?

„Ein Friedensschluss", so schreibt Ferrero, „ist das schwierigste

und widerspruchvollste unter allen Menschenwerken. Es

heisst, in eine naturgemäss auf Zwang beruhende Tat soviel
Freiheit mischen, in die auferlegten Opfer soviel Vorteile, dass
der Vertrag zur moralischen Verpflichtung wird. Aber der
Widerspruch ist schwer und, um ihn zu überwinden, dazu
gehört vor allem viel Mut." Auch Ferrero sieht, wie sich in Europa
Revolutionen und Kriege in untrennbarer Gemeinsamkeit
aneinander ketten. Nur unterscheidet er besser als Carr die beiden

Gesichter der Revolution. Sie ist das eine Mal „une
nouvelle orientation de l'esprit", ein Fortschritt, eine Mehrung
der Freiheit. Sie ist das andere Mal der Sturz von einer
Ordnung in ein Chaos, und dieser Sturz löst unvermeidlich
eine allgemeine „grande peur" aus. Wo diese beiden an sich
verschiedenen Revolutionen zusammenfallen, da entsteht eine
so widerspruchsvolle Epoche wie die napoleonische, die sich
dann eben nicht auf einen Nenner bringen lässt. Und die
konstruktive Revolution wird durch die zerstörende „aus ihren
Bahnen geworfen, gelähmt, wenn nicht vernichtet". Jene
jakobinische oder bolschewistische Mystik, die eine Revolution,
weil sie auf eine schlechte Ordnung folgt, auch schon bejubelt,

hat alle Begriffe verwirrt. Ferrero lehnt sie scharf ab,
und das hat ihm mancherorts einen „reaktionären" Ruf
gegeben, der mit seinem Werk und seinen Gedankengängen
nicht das geringste gemein hat. Es zeigt sich bei ihm, dass
eine revolutionäre Regierung, die unter dem Zusammenbruch
alter, morscher Einrichtungen die Macht ergreifen muss, Angst
hat — mehr Angst noch als die Beherrschten, und dass sie
diese Angst in Terror umsetzt. Ferrero hat unermüdlich
dargetan, dass Terror die Herrschaftsform von innerlich
Terrorisierten ist, „qui détruisent le monde en croyant le gouverner".

So zerstöre die Revolution im „cercle infernal" von Terror
und Furcht die erste Grundlage der modernen Gemeinschaft:
das Recht auf Opposition, in dem Ferrero den Angelpunkt

jeder echten Legitimität seit Talleyrand erblickt und
den einzig schlüssigen Beweis für die innere Sicherheit und

625



das Selbstvertrauen der Regenten, seien es nun Monarchen
oder Parlamente. Frieden schaffen heisst Ordnung stiften; und

Ordnung kann nur Befreiung von Furcht sein. Roosevelt hat
ein Jahr später die „freedom from fear" als Friedensziel
aufgestellt.

Kann die Gewalt je Ordnung schaffen? „L'ordre imposé par
la terreur est un faux ordre en contradiction avec lui même.
11 ne peut se maintenir qu'en effrayant de plus en plus les hommes,

tandis que le but de l'ordre est de les libérer de la

peur." („Reconstruction".) Es gibt wenig packendere Seiten in
der Geschichtsschreibung und in der Literatur als Ferreros
Darstellung, wie die Alliierten im Endkampf gegen Napoleon von
Sieg zu Sieg schreiten, eine prekäre Ordnung auflösen und
— keinen Frieden schaffen können, weil sie nicht wissen,
auf welcher Grundlage und mit wem. Vor ihnen tut sich ein
Chaos auf, sie erwägen den Frieden mit Napoleon, „jede
Usurpation, die stürzte, war ein Land, das ohne Regierung
blieb, und eine Last für die Alliierten, die sie mit ihren
Gouverneurs Généraux und ihren Departements centraux
übernehmen mussten, also mit einem provisorischen militärischen
Besetzungsregime. Je mehr sie kämpften, desto unmöglicher

wurde der Friede. Die alten Monarchien Europas
waren im Krieg gegen einen illegitimen Staat, der sich
auf keinen allgemein anerkannten Rechtsgrundsatz fundierte,
sondern nur kraft der Reputation seiner ausserordentlichen Macht
hielt. Durch jede Niederlage, die sie ihm zufügten, zerstörten
sie diese Reputation seiner Macht und daher seine einzige
Stärke. Aber je mehr die Reputation seiner Macht durch
Niederlagen kompromittiert war, desto weniger war das Haupt
dieses seltsamen Staates gewillt, in einem Vertrag anzuerkennen,

dass er geschlagen war. Am Tage, wo er es zugegeben
hätte, wäre der Staat verschwunden, zugleich mit der
Reputation, von der er lebte. Und der Friede, den er geschlossen
hätte, wäre daher vollkommen wertlos geworden. So
marschierten die alliierten Armeen ins Leere gegen einen Frieden,
der sich entfernte, je mehr sie ihn verfolgten." Nur einen
Ausweg gab es: ein legitimes Regime schaffen, das vertragsfähig

war, und es innerlich stärken, indem man es mit seinem
Volk identifizierte, von vornherein zu den Verhandlungen
zuzog und mit ihm einen tragbaren Frieden schloss. Durch
Vermischung der alten monarchischen Legitimität mit den
Freiheiten der Charte, dem Oppositionsrecht in erster Linie, ist
ein solches Regime geschaffen worden: nicht Wiederherstellung

des Alten, sondern Konstruktion. Das aber hiess: „briser
le cercle infernal de la peur qui provoque les abus de la
force et des abus de la force qui exaspèrent la peur". Die

626



Revolution war in ihrem wesentlichen positiven Teil erhalten,
in ihrem zerstörenden Kreis von Terror und Despotismus
aufgefangen und in eine Ordnung eingebaut.

VII
Die Schule des Mutes

Vorbedingung war freilich die Solidarität der andern Mächte
mit dem von ihnen anerkannten legitimen Regime. In seinem
letzten Werk „Pouvoir", New York 1942, hat Ferrero
entwickelt, dass heute im Gegensatz zur Zeit der Heiligen Allianz

nur Demokratien, monarchische oder republikanische, legitim

sein können. Und das Problem ist, ob die Demokratien
soviel gegenseitige Solidarität aufbringen können, um ein neues
Mitglied als gleichberechtigt aufzunehmen, wie es die Dynastien

jener Zeit vermochten. Darin liegt die Frage, ob nach
1919 die junge, im Bewusstsein des eigenen Volkes noch so
wenig legitime deutsche Demokratie von den Schwesterdemokratien

auch jene moralische Stärkung empfangen hat, an der
sie sich hätte aufrichten können, jene Stärkung, die Ludwig
XVIII. von den Feinden Napoleons zuteil wurde. Aber auch
Ferrero spricht von der „difficulté d'organiser une république
dans un pays saturé de traditions monarchiques."

Ueber das Fragwürdige aller historischen Parallelen ist sich
dabei Ferrero vollkommen im klaren. Er erzählt von jenem
Don Francesco, der um jeden Preis wissen wollte, ob sein
Wein der gleiche Falerner sei, den Horaz getrunken und
besungen habe. Und Ferrero meint, dass man Herrschaftsformen
so wenig vergleichen könne wie gekostete und literarisch
bekannte Weine. „Les deux expériences, la réelle et la littéraire;,
n'ont rien de commun". Dennoch kann man aus der
Geschichte lernen und Masstäbe gewinnen. Die Wiederkehr des
»cercle infernal" von Furcht und Terror mit ihrer kriegerischen

Epopöe und Zerstörung aller Legitimitäten bis aufs
Letzte, vor allem des Rechtes auf Opposition, ist offenbar,
und mit Recht lesen wir wieder Benjamin Constant. Aber
gewöhnt man sich einmal an die Lösungen der Gewalt und an
die Durchhauung der gordischen Knoten anstelle der geduldigen

Entwirrung, so ist der Weg zurück furchtbar schwer, und
wer ihn zu gehn vermag, der ist, nach Ferreros Ueberzeugung,
der wahre Held. Talleyrand hatte in einem entscheidenden
Augenblick politischen Mut, Napoleon, auf der Höhe seiner
Macht, zitterte vor jedem Gazettenschreiber und sagte: ,,Si je
Dissais la liberté à la presse, je ne resterais pas trois mois
au pouvoir".

627



Im nachhinein mag die romantische Geschichte einen
Napoleonmythus schaffen und Talleyrand zum Verräter stempeln.
Doch Ferrero hat die Umwertung zwischen den „aventuriers"
und den „reconstructeurs" vollzogen, und, was auch im
einzelnen an seinem leidenschaftlichen und mutigen Werk ausgesetzt

werden mag, Ferrero hat einen Standpunkt gewonnen,
und wer in der Sorge um Nachkrieg und Ordnung um einen

Standpunkt ringt, der muss sich mit Ferreros ,,légitimité"
auseinandergesetzt haben. Sonderbar wäre es, wenn die Demokraten

den Begriff der Legitimität wegen seines Anklangs
an Legitimismus anrüchig fänden. Sollte ihnen so sehr das

Bewusstsein abgehn, dass sie selbst die legitimen Mächte der
Zukunft sein könnten? In Amerika, wo man so gut wie
anderswo auf der Welt weiss, wie sehr Wirtschaft unser Schicksal

ist, hat man Ferrero dennoch nicht vorgeworfen, dass er
Bücher über unsere Zeit schrieb, in denen das Wort
,,Wirtschaftskrise" nicht vorkommt. Seine Beschränkung ist gewollt
und entwertet seine Erkenntnisse keineswegs. Ferrero steht
mitten in den Problemen der Zeit. Er unterscheidet zwischen
den „légitimités de parchemin" und den „légitimités vivantes".
So wenig wie für Carr ist ihm die Rekonstruktion des
Nachkriegs eine Restauration des Vorkriegs. „Une des plus graves
erreurs de la paresse humaine est l'opinion qu'on ne conserve
l'ordre du monde qu' en le gardant tel qu'il est; on ne le

conserve qu'en le reconstruisant continuellement. Les seuls
véritables conservateurs sont les reconstructeurs".

Rekonstruktion bedeutet Schaffung einer Macht, die nicht
selber zittert. „Sie muss so stark sein, dass sie Opposition
ertragen kann, denn sonst wird die allmähliche Krystallisie-
rung der allgemeinen Zustimmung, auf die es ankommt, nicht
möglich". Es ist ebenso schwer, eine legitime Demokratie
wie eine legitime Monarchie zu schaffen. Zu ihr gehört das

Bewusstsein, „dass die Opposition ein ebenso lebenswichtiger
Bestandteil der Volkssouveränität ist wie die Regierung."

Ferrero sieht in Europa vor allem das Produkt der
französischen Revolution und ihrer politischen Konsequenzen, Carr
eher das Produkt des Kapitalismus und seiner wirtschaftlichen
Folgen. Beide zusammen fangen jedesfalls ein gutes Stück
europäische Wirklichkeit in ihren Begriffen ein. Sie sprechen
verschiedene Sprachen und haben ganz andere Voraussetzungen-
Und doch gelangen sie, ein jeder auf seinem Weg, zu einer
gleichen Erkenntnis: dass ein Nachkrieg und eine Ordnung ari»

demokratischer Grundlage möglich sind.

(Einige Kapitel des Buches von Carr werden wir in den

nächsten Nummern unsern Lesern darbieten. Rea.j

628


	Zurück zu Wilson? : Zwei demokratische Nachkriegsvisionen

