
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 10

Artikel: Weltanschauliche Hintergründe der neueren amerikanischen Literatur

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759915

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weltanschauliche Hintergründe
der neueren amerikanischen Literatur

Von Prof. D. D. Adolf Keller

l^Jiemand, der die Bedeutung Amerikas für die heutige Welt
^ und für den Aufbau einer neuen Ordnung studiert, kann

übersehen, dass das amerikanische Volk durch einen tiefen
Wandel seines nationalen Bewusstseins geht. Man darf diesen
Wandel heute geradezu auf die Formel bringen: Amerika weitet

heute sein provinziales, nationales oder kontinentales Be-

wusstsein aus zu einem Weltbewusstsein. Diese Formel, die
eine geschichtliche, geistige Situation flughaft zu erfassen sucht,

mag etwas zu summarisch erscheinen, und sie gilt sicher auch
nur für eine geistige Elite. Nichtsdesto weniger spürt jeder,
der sich über die amerikanische Seele beugt und ihren Puls
zu fühlen sucht, dass, wie auch der Krieg ausgehe, das Lebensgefühl

Amerikas jetzt eine Erweiterung und Vertiefung erfährt,
wie kaum je in der bisherigen Geschichte. Sowohl das
Parlament, die Regierimg, das Gallup-Instifut für Erforschung der
öffentlichen Meinung, die Presse, die politischen Parteien, als
auch Industrie und Arbeiterschaft, die Kirche und die Frauen
sind eine Art Barometer für diesen Wechsel in der öffentlichen
Meinung. Dieses Barometer mag zwar nur das Augenblickswetter

anzeigen. Aber es zeigt doch eine so einheitliche Richtung

und neue Orientierung in der Einstellung Amerikas zur
Welt, dass dieser Wandel nicht nur zu einem politischen,
sondern einem geistesgeschichtlichen, also kulturellen Problem wird
für alle, die den Westen nicht mehr in die kontinentale Kammer

der Monroe-Doktrin abschliessen wollen, sondern in der

gegenwärtigen kriegerischen Auseinandersetzung nur die
Vorstufe für eine notwendige kommende weltweite, kulturelle,
soziale und religiöse Auseinandersetzung zu sehen vermögen.

Die amerikanische Literatur weist in dieselbe Richtung eines
Wandels der Gesinnung, der allerdings, wie die französische
Revolution, schon lange vor dem Ausbruch der eigentlichen
Spannungen in der literarischen Vorbereitung, Kündung und
Deutung der heutigen Welt angezeigt war. Die amerikanische

595



Literatur ist allerdings nicht in demselben Sinne eine
Führerliteratur, wie die französische es war, und die englische es

heute zum Teil wieder geworden ist. Die amerikanische Dichtung

hat noch keine grossen Seher und Künder hervorgebracht,
die für Jahrhunderte in die Zukunft weisen. Sie hat noch

keinen Dante, der höchste Menschlichkeit in tiefster Demut

zeigte, auf dem Wege nach dem Reich jenes „amore che
muove il sole e le altre stelle". Sie hat auch noch

keinen Shakespeare und seinen inneren Kosmos reifster,
tiefster, menschlicher Erfahrung geschaffen. Keinen Faust, dessen

tragisches Lebensgefühl sich in die Tiefe der Mütter
hinabwühlt. Keinen Dostojewski mit seiner Ahnung der Dämonie
des Menschen, seiner Kenntnis seelischer Abgründe der
Verzweiflung, aus denen nur Gott allein die Seele erlösen kann.

Die amerikanische Literatur ist auch noch nicht der grossen
Tragödie fähig, in der der Charakter, wie Heraklit sagt, in

typischer Weise zum Schicksal des Menschen wird.
Aber diese Seher- und Künderrolle der Dichtung war offenbar

bisher nicht die Aufgabe eines jungen Volkes, dessen erste

Kraft auf die Sicherung der Existenz zielte, dessen Pionierdrang

den Westen zu erobern hatte, das den Aufbau der ge~

waltigsten Industrie der Welt zu leisten und einen halben
Kontinent mit Millionen von Siedlern zu füllen hatte. Der
äussere Lebensraum der amerikanischen Dichter ist auch heute
noch so ungeheuer, dass die Entdeckerfahrt von Küste zu

Küste noch nicht jene „voyage autour de ma chambre"
oder gar jene Reise in die tiefste Innenwelt und Unterwelt
der amerikanischen Seele erlaubte, in der nicht nur Fülle und

Weite des Lebens entdeckt wird, sondern Tiefe und Tragik;
nicht nur die Dynamik der menschlichen Anstrengungen,
sondern die Kraft des Denkens und Schauens, nicht nur das
Gespenstige wie bei Edgar Alan Poe, sondern das Dämonische
oder das Göttliche. Die amerikanische Literatur war daher bis

in unsere Zeit hinein stets noch mit der Entdeckung Amerikas

beschäftigt und mit der kurzen, aber unausgeschöpften
Geschichte eines Volkes mit kurzem geschichtlichem Bewusstsein.
Walt Whitman hat die amerikanische Erde neu entdeckt; Zane

Grey die Wildnis und Romantik der Rocky Mountains; Ralph

O'Conor den Roman der ungeheuren kanadischen Flächen. 'n

596



jüngster Zeit bietet ein Staat nach dem andern sozusagen
seinen Staatsroman an, der die Schönheit, die Wildnis, die
Fruchtbarkeit, die Menschenart, die Geschichte von Wyoming oder
Californien oder Texas darstellt und verherrlicht. Auch die
amerikanische Erde mit ihren Bodenschätzen ist als literarischer

Vorwurf entdeckt worden.
Die Kohle, das Gold, das Oel, der Weizen haben ihren

Roman gefunden, darin sich die natürliche Gottesgabe mit der
menschlichen Dämonie verbindet und zur gewaltigen
schicksalsschaffenden Macht wird. Ja sogar das Fleisch, das in den

ungeheuren Viehherden von Texas gezüchtet, in den nördlichen

Grasstaaten gemästet und dann in der Fleischpackungsindustrie

von Chicago und Wichita verarbeitet wird, hat seine
hinreissende und furchtbare Darstellung gefunden. Wenn man
einmal, am laufenden Band, den mechanischen Prozess des

Tötens, Zerstückeins, die Verarbeitung der blutigen Fleischkörper

und ihre endliche Verpackung in Blechbüchsen
mitangesehen hat, etwa im Lichte des Romans von Upton
Sinclair's „The Jungle", kommt es einem vor, als ob der
Mensch selbst, sein Körper und seine blutende Seele hier mit-
zerstückt und in Blech verpackt würden. Oder im Roman „T h e

Pit" von Frank Norris ist der Weizen nicht mehr die
goldene Flut, die wie ein Niagara in die Silos oder in die
Schiffe hinunterstürzt, sondern eine Art gespenstiger Maelstrom.
Es wird kaum irgendwo eindrücklicher gezeigt als in diesen
Romanen von Upton Sinclair, Norris und anderen, wie der
moderne Industrialismus und Kommerzialismus in den riesigen
Städten, in New York und Chicago, den „villes t en ta eu-
lai res", wie Verhaeren sagt, zu einer dämonischen Macht
geworden ist, zu jenem Automaten Spittelers, der Recht, Liebe
und Glück lebendiger Menschen seelenlos niederwalzt.

Das ist eine furchtbare Entdeckung Amerikas, die Entdeckung
des amerikanischen Menschen im aussichtslosen Kampf mit den

mechanischen und finanziellen Gewalten der modernen Welt,
die Entdeckung der amerikanischen Not in den Slums, in den
Proletarier- und Negervierteln, der Verzweiflung, der Anonymität

und namenlosen Einsamkeit der Seele in grossen Städten,
wie sie zum Beispiel John Dos Passos in „Manhattan
Transfer" geschildert hat. Das soziale Problem, das

597



damit in die amerikanische Literatur eindrang, hat die
amerikanischen Dichter bis in die Gegenwart hinein nicht mehr

losgelassen. Der Roman wird zu einer sozialen Kritik der

heutigen Welt. Das ist eine Parallele zu den Literaturen
anderer Völker, wo der Dichter ebenfalls der Gesellschaft sein

„j'accuse" zuruft wie Zola. Die Romane Balzac's sind nicht

nur Darstellung des Menschen ohne Gott mitten in einer
verruchten Welt, sondern auch Kritik der Zeit. Die ,,Forsyte
Saga" von Galsworthy ist Kritik der viktorianischen Gesellschaft,

so wie Lady Sackville-West in den „Edwardians'
eine Kritik der Gesellschaft schrieb, die die viktorianische
ablöste. Indem Thomas Mann die „Buddenbrocks" untergehen
liess, zeigt er darstellend und kritisch das Ende einer Gesellschaft,

die ausgelebt hatte. Wenn Proust das Milieu der
Herzogin von Guermantes im Faubourg von Saint-Germain schildert,

so ist er gleichzeitig der Totengräber einer Gesellschaft,
die nur noch weiss, was sich schickt, aber nichts Ganzes,

Grosses, Gutes, Wahres mehr resolut will und gestaltet. Die

Dichtung ist hier überall zur Anklage geworden, wobei sich

gerade in dieser dichterischen Prozessführung wichtige
völkerpsychologische Unterschiede auftun, ebenso wie weltanschauliche

Hintergründe, ein Weltgericht, ein Klassengericht, ein

Inferno, zu dem noch kein Paradiso gefunden ist.

1. Die Gesellschaftskritik in der amerikanischen Literatur

Damit sind wir bereits in die literarische Gegenwart
hineingeschritten. Wenn wir versuchen die Hauptzüge der ge"

genwärtigen literarischen Problematik Amerikas aufzuweisen —'

nicht auf Grund gelehrter literarischer Studien, sondern im

Vorbeigehen als langjähriger und aufmerksamer Leser, wie es

solche auch geben muss —, so gehört diese Gesellschaftskritik
an die erste Stelle. Man braucht diese literarische

Gegenwart nicht auf die letzten fünf Jahre zu beschränken.
Es braucht ein bis zwei Jahrzehnte, bis ein Dichter heute die

Höllenbulgen des modernen Inferno durchwandert hat, bis er

die Tatsachen gesammelt hat, die sich so leicht hinter der

Anonymität des modernen Kapitalismus verbergen, bis er den

Einzelnen und ganze Gruppen zum Reden gebracht hat. I*1

dieser Gesellschaftskritik kündet sich das Ende einer weltan*

598



schaulichen Aera an, über die jetzt der Krieg mit Macht
kommt; das Ende des bloss wirtschaftlichen, bloss intellektuellen

Menschen, ein neues Gemeinschaftsgefühl, eine neue
Wirtschaftsgesinnung. Wir nennen gleich noch die weiteren
neuen Sternbilder, die als Themata am literarischen Horizont
Amerikas heute aufsteigen: der Ausdruck eines neuen Welt-
bewusstseins im nationalen Bewusstsein, die moralische und
soziale Revolution Amerikas, die Aufgabe des Neubaus einer
ganzen Welt.

Fassen wir zunächst die weltanschaulichen Hintergründe der
Gesellschaftskritik näher ins Auge, wie sie sich in den letzten
2ehn Jahren und in der Gegenwart mit besonderer Eindringlichkeit

kundgibt. Welche Gesellschaft wird hier angegriffen?
Warum? Und welche neue Gesellschaft stellt die Literatur der
alten gegenüber, die sie zum Abtreten auffordert?

a) Die angegriffene Gesellschaft

Vor einem Menschenalter war es der Puritanismus der
führenden Schicht der Neu-England-Gesellschaft, der die Dichtung
Zl|tn Angriff reizte. Damit geriet die Gegenwart in eine
Angriffsstellung zur grössten geschichtsbildenden Macht Amerikas.

Der Puritanismus war jene Weltanschauung und jener
Glaube, den die Pilgerväter auf der Mayflower schon 1620
"rü nach der Neuen Welt brachten, und auf den sie sich
auch gesetzgeberisch im „Covenant" verpflichteten. Er hatte
Dnen alttestamentlichen und damit gesetzlichen Zug. Religion
hiess vor allem: Du sollst! Du sollst nicht! Eine Verbotsethik
beherrschte und unterdrückte das Leben. Der Sabbath war eine
schwere Kette, die zum Wohlgefallen Gottes nachgeschleift
Wurde. Wer seine Frau am Sonntag küsste, konnte schwer ge-
büsst werden. Nathanael Hawthorne gab in seinem
"Scarlet Letter" eine eindrückliche und in ihrer Art gross-
artige Schilderung dieses Geistes, der das ganze Leben unter
das Gesetz Gottes stellte, durch eine furchtbare Kirchenzucht,
aurch „fire — and brimstone — preaching" den
Menschen vor dem höllischen Feuer gewaltsam zu schützen suchte,
bin dadurch aber ebenso gewaltsam in die heimlich schwälende
Glut unterdrückter Begierden und Sünden hineinwarf. Wo der
Mensch die Kraft besass, entstand dadurch unbeugsame Cha-

599



raktergrösse, die Dynamik einer Kapital anhäufenden strenge11

und harten Arbeit, die eiserne Klammerung des Triebs- und

Gefühlslebens. Wo aber die Kraft dazu nicht reichte, drohte

die Gefahr des Heuchlertums, der unfreien Gesetzlichkeit, der

Entwertung des Lebens. Der Puritanismus ist trotz dieser
Auswüchse bis in die Gegenwart hinein eine der einflussreichsten
ethischen Kräfte des amerikanischen Volkes geblieben. Einer

seiner stärksten literarischen Anwälte auf nichttheologischem
Gebiet war Paul Elmer More, der vor nicht langer Zeit

gestorben ist. Wenn Jonathan Edwards den Puritanismus als

Calvinismus in der Theologie erneuerte, so wollte ihn More

in den letzten Jahrzehnten als das wegleitende Ethos auch

in die Literatur einführen. More war Calvinist und sah in der

Theokratie die beste Form der Gesellschaft. Er trat daher auf

gegen die Humanisierung des Lebens, gegen die Verbindung
von Natur und Geist. Er predigte Verantwortlichkeit auch für
den Dichter und spannte im Grunde, echt calvinisch, das

ganze Leben zwischen die Pfeiler von Sünde und Gnade ein.

Im neueren Humanismus sah er die Auflösung der Gesellschaff)
die Umstürzung geheiligter Rechte. Nicht nur das religiöse
Leben, sondern auch das Leben der Kunst war im Grunde
das „gute" Leben, wobei der Revolutionär, der Verbrecher, der

reine Triebmensch der strengsten Nemesis verfiel und zu Grunde

gehen musste. Hier ist allerdings mehr ein „Dämon des
Absoluten" am Werke, denn jene Religiosität, in der Goftes
Gnade dicht neben sein Gericht gestellt wird.

Dieser Puritanismus ist heute noch der weltanschauliche
Hintergrund eines grossen Teils der traditionellen Literatur des

christlichen Amerika. Ja, erst kürzlich wies Lord Tweedsmuin
der jüngst verstorbene Gouverneur von Canada, der als

Schriftsteller unter dem Namen John Buch an, unzählige
Romane verfasste, auf den Puritanismus als auf die eigentlich
gesellschaftserneuernde moralische Kraft hin, deren Weltrolle
noch nicht ausgespielt sei.

Dieser ganzen puritanischen Gesellschaft und ihrer tief
eingewurzelten Sitte gilt auf einer breiten Front der Angriff der

neueren Literatur und Literaturkritik, wie sie im modernen

Humanismus, Pragmatismus und Naturalismus erwuchs und

heute in breiter literarischer Wirkung durch das lesende Pu°

600



likum geht. Die neuere Literatur bekämpft nicht weniger heftig

jene Gesellschaft des bürgerlichen Liberalismus, die den
Modernen Kapitalismus, Industrialismus und Kommerzialismus,
den Bourgeois und den Bildungsphilister, hervorbrachte. Es ist
die Welt des Manchestertums, das in der Industrie rücksichtslos

den Herrn-im-Hause-Standpunkt durchsetzt, sich durch den

»open shop" der Organisierung der Arbeiterschaft entgegenstellt,

durch den Taylorismus die Menschenkraft bis aufs äus-
serste ausbeutet. Man kann etwa aus Myers Buch über die
Bildung der grossen Vermögen, also jener Reichtumsdynastien
der Rockefeller, Carnegie, Astor, Gould, Vanderbilt, Wanama-
ber, Morgan, Duke, Du Pont und anderen sehen, was für
ungeheure Kräfte da am Werke waren, um im amerikanischen
Volk eine Gesellschaft der etwa hundert Familien zu gründen,
die auch in einer Demokratie bisher eine fast ausschlaggebende

Macht ausübte. In dieser Welt des bürgerlichen,
industriellen Liberalismus war eine Macht gewachsen, die höchst
unliberal ausgeübt wurde. Erst in der zweiten Generation dieser

Magnaten wurde der rücksichtslos Dollar zusammenraffende
Individualismus gezähmt. Es entstand ein soziales
Verantwortlichkeitsgefühl, das zum Beispiel bei dem jüngeren Rockefeller,
bei Carnegie, Harkness, Duke und anderen zur Gründung grosser

gemeinnütziger Stiftungen führte.
Um diesen modernen Industrialismus und Kommerzialismus

herum wuchs ein standardisiertes Bürgertum, das irgendwie
'n diese grossen Kapital- und Trustmächte eingespannt war.
lh seinen oberen Schichten war die Jagd nach dem Dollar in
vollem Schwung. Die Pflege der Kulturwerte blieb oft den
brauen überlassen, und die Armut des Kulturlebens, auf die
the modernsten Liferarkritiker Van Wyck Brooks und L e -
Xv i s o h n gerade in der Gegenwart nachdrücklich hinweisen,
legte sich als tötiiche Monotonie und als ein erstickender Mehl-
*au auf die Atmosphäre der kleinen amerikanischen Mormal-
städte. Man muss einmal unsere kleinen schweizerischen Städte
VTnterthur, St. Gallen, Liestal, Luzern vergleichen mit klei-
neren amerikanischen Städten wie sie Sinclair Lewis dargestellt

hat in seinen Romanen: „Mainestreet", „Babbitt", und
»Arrowsmith", um dankbar den Unterschied zwischen kultu-
reller Lebendigkeit und kultureller Oede zu empfinden.

39 601



Die Kritik dieser modernen industrialisierten, kapitalisierten,
standardisierten, künstlerisch unschöpferischen, demokratisch

phrasenhaften Gesellschaft nimmt heute nicht selten die Form

der künstlerischen Satire an. Sinclair Lewis, der bisherige

Gatte der bedeutendsten Columnistin Amerikas, Dorothy

Thompson, nimmt mit köstlichem Humor den Philister und den

Heuchler, die „Babbitts" und „Elmer Gantries" aufs Korn, die

in diesen öden Gefilden wuchsen. In diesen seelenlosen Men*

sehen passiert nichts mehr. In manchen dieser Romane dominiert
die Satire vom Standpunkt der sozialen Kritik aus so sehr, dass

die rein künstlerische Darstellung darunter leidet. Upton
Sinclair hat in einer grossen Zahl seiner Romane die seelische

Erstarrung, die monotone Unlebendigkeit und die Herzenshärte
dieser standardisierten Klasse mit solcher Leidenschaft darge"

stellt, dass diese Dichtungen nicht selten als „romans a

thèse" erscheinen. Er hat diese ganze Welt des
unverantwortlichen, konventionellen Bürgertums der privilegierten Klassen

durch alle möglichen Gebiete des amerikanischen Geschäftslebens

hindurch verfolgt. In „Metropolis" schildert er nicht

nur, sondern geisselt die Welt der Millionäre. In „King Coal
zeigt er, wie über der unterirdischen schwarzen Kohlenwelt
eine ebenso dunkle Welt unverantwortlichen Lebensgenusses
und einer rücksichtslosen Machtgier waltet. In „The Brass
Check" nimmt er die Macht der Presse aufs Korn, die aus

einer Macht der Wahrheit zu einer Macht des Geldes ge~

worden sei. In „The Goose Step" schildert er die liberale

Kommerzialisierung der amerikanischen Erziehung und

zeigt, wie im Grunde die Professoren an manchen CollegeS

geistige Sklaven der Präsidenten geworden seien, die ebenso

wieder Sklaven ihrer geldgebenden Trustees sind. In „LittIe
King" zeigt er, wie der bürgerliche Herr-im-Hause-Standpunkt
in der Industrie mit warmen und liebenden Menschenherzen
verfahren müsse, um den konventionellen Standard zu behaupte#-

Upton Sinclair kam durch diese weltanschauliche Leidenschaft'

lichkeit der Bekämpfung sozialer Uebelstände und der ertötende11

Konventionalität des besitzenden Bürgertums in den Geruch

eines eigentlichen „Muckraker", also eines Unrataufwüh
lers und sozialen Agitators. Ich hielt ihn selbst lange Zeit fhr

einen solchen, bis ich ihm eines Abends in Pasadena in Cab

602



fornien gegenübersass und in seine fast visionären leuchtenden
Dichteraugen schaute. Darin blüht nicht die Freude am Unrat,
sondern die Leidenschaft für den Menschenbruder, das wirkliche

warme Menschenleben, eine neue Gemeinschaft und im
Grunde eine Liebe zu allem Menschlichen, auch zu dem, was
in der Seele der privilegierten Klassen mit Füssen getreten ist.
Diese Gesellschaftskritik förderte nicht nur jenes „debunking",

die Kunst Illusionen zu zerstören, sondern auch eine
besondere „E s c a p e-Literatur", die für die Psychologie der
grossen Städte charakteristisch ist. Je mehr der moderne
Geschäftsbetrieb den Menschen innerlich entleert, ihm die Fesseln

der Konvention und des öden Bürobetriebes um die Seele

schlägt, umso mehr sucht der von dieser Konvention Gefesselte

zu entrinnen.
So wie Nikolaus von der Flüe eines Tages von seiner

Landwirtschaft und seiner Familie genug hatte, so wie Graf Tolstoi

eines Tages einfach ausriss, um allein zu sein und seine
Seele zu finden, so zeigt uns diese Escape-Literatur in den
letzten Jahren immer wieder Menschen, grosse „captains
°f industry" oder unabhängige Geschäftsherren, die
ausrissen und, unerklärlich, für Wochen, Monate, Jahre
verschwinden in die unzugängliche Verborgenheit eines kanadischen

Bergtales oder in eine abgelegene „ranch" in New
Mexico, um nicht am modernen Geschäftsbetrieb zu Grunde
zu gehen. Es gibt nicht nur „The Woman who rode
away", wie sie D. H. Lawrence gerade in New Mexico als
Psychologisches Phänomen geschildert hat; es gibt auch „the
Men who rode away", wie sie John Buchan in seinem „Mountain

Meadows" kürzlich darstellt. Hier ist der Protest
gegen jenen bürgerlichen, wohllebenden, optimistischen und
standardisierenden Liberalismus und Industrialismus, der Griff nach
her Freiheit, der Ursprünglichkeit, eine Flucht in die Härte
hes Lebens und in die Einsamkeit, um die Seele wieder zu
gewinnen. Diese Flucht aus der Welt, in der man lebt, in
hie Einsamkeit muss gerade in der Gegenwart in einer Stadt
Wie Washington mit ihrem unerhörten Getümel besonders
stark empfunden werden. Sogar der Präsident zitiert daher gerne
lenes Shangri-la, jenes tibetanische Kloster aus dem Buch von
Dilton „lost Horizon", als Ort ersehnter Einsamkeit, wo der

603



Mensch nicht nur Politiker, Geschäftsmann, Büromensch ist»

sondern Mensch schlechthin. Auch diese Sehnsucht der E s -

c a p e-Literatur ist daher eine Art von immanenter Gesell'

schaftskritik.
Welche neue Gesellschaft stellt denn diese literarische Ge'

sellschaftskritik der puritanisch verkrampften oder der bout"

geoismässig konventionell erstarrten amerikanischen Gesellschaft

gegenüber?

b) Die neue Gesellschaft und der neue Mensch

Ich sehe hier hauptsächlich zwei Fronten, die von
weltanschaulichen Ueberzeugungen oder einem andern Lebensgefühl
her gebildet werden. Hinter ihnen bilden sich neue
Gesellschaftsformen. Einmal ist hier zu nennen jene naturalistische

Lebensauffassung, die nicht nur literarische Mode

war, sondern unmittelbare Aeusserung einer jungen, kraftvollen,
von Problemen und Skrupeln nicht beschwerten Vitalität. Nicht

nur Kritiker wie Mencken haben ihr Bahn gebrochen,
sondern jene moderne Strömung, die wir auch in Europa kennen,
die das Leben dem Geist entgegensetzt. Hier ist jene
Apotheose der Natur und des Lebens, denen die innere Weisheit
der Lebensführung zugetraut wird, vielleicht mit philosophischer
Verbrämung, wie bei dem englischen Philosophen Bertrand

Russell oder in dithyrambischer Schwärmerei, wie früher bei

dem Apostel dieser erdhaften und naturmässigen Dichtung der

Erdnähe, Walt Whitman, oder in literarischer Gestaltung»
wie bei Th. Dreiser und Elis Wharton. Die frühere

„Gent eel Tradition" einer Literatur holder Romantik, wie

bei Longfellow oder puritanische Strenge wie bei
Hawthorne ist hier völlig aufgegeben. Das wilde und herrliche
Leben selbst flutet ungehemmt und ungescheut durch die
Romane von John Dos Passos, von Ernst Hemingway»
John Stein beck und zum Teil auch von Upton
Sinclair. Es gibt keine puritanische Prüderei mehr, „one cannot

be an artist and a lady"; die alten Ideale sind

überflüssige Auswüchse; das Leben allein ist schöpferisch, und

wo Kunst sein soll, muss daher vor allem Leben sein. Ja, die

niederen Provinzen der Instinkte werden oft ohne ihre höheren

leitenden seelischen Gefühle mit besonderem Gusto ausgemalt»

604



seit D. H. Lawrence, Bertrand Russell und A1 d o u s

Huxley gewisse Schleusen geöffnet haben. Aldous Huxley
ist zwar in jüngster Zeit offenbar mit Schrecken gewahr
geworden, wohin eine solche naturalistische Entfesselung in der
höheren, moralisch gleichgültigen Gesellschaft führt. Er hat
sich, nachdem er „Aims and Ends" schrieb, ein Weltanschauungsbuch,

ganz in die californische Wüste zurückgezogen, um
seinen mystischen Tendenzen zu leben, die ihn aus der blossen
Natur wieder zu den Forderungen des Geistes zurückführten.

Der Naturalismus, wie er in den Niederungen der
Literatur nicht allein in Amerika anzutreffen ist, wurde zwar bald
ersetzt durch einen andern Angriff, der von der weltanschaulichen

Stellung des amerikanischen Humanismus und
Pragmatismus ausging. Diese wenden sich in gleicher Weise
gegen die puritanische wie gegen die bürgerlich konventionelle
Welt. Das Lebensgefühl, das sich hier auflehnt entweder gegen
die puritanische gesetzliche oder gegen die gesellschaftlich
verlogenen Bindungen, geht im Wesentlichen zurück auf Emerson,

William James und John Dewey. Emerson kann
als der eigentliche moderne amerikanische Philosoph betrachtet

werden. Sein philosophischer Standort kann etwa als
mystischer Idealismus bezeichnet werden, der vielleicht Anregungen

von Fichte erhielt. Das kommt zum Ausdruck in einem
Artikel in seinen „Essays", wo er von der „Oversoul"
spricht, einer Weltseele, die alles belebt und vor allem in der
Kunst und Dichtung schöpferisch wird. Aber viel wichtiger
und fruchtbarer als dieses philosophische Element war für die
amerikanische Literatur sein optimistisches Lebensgefühl. Er
Weiss nichts von der puritanischen Verworfenheit der menschlichen

Natur. Er lässt das Böse gleichsam aus. Er kennt die
Tragödie des Menschen nicht, der unter die Räder gerät oder
m seiner eigenen Natur ertrinkt. Der Mensch ist gut. Die Natur

ist herrlich wie am ersten Tag. „What is a farm but a

mute Gospel". Schönheit ist der Stempel, den Gott der
Tugend aufsetzt. Aber dieser Gott bleibt als Weltseele in
respektvoller Distanz von der Schönheit und autonomen Güte
des menschlichen Lebens. Worauf es ankommt für Emerson,
ist „self-reliance", jene innere Kraft des Individuums, das
sich von der Gesellschaft frei macht und in Sicherheit seinen

605



eigenen Weg geht. Die Hilfe kommt von diesem Individuum,
das Nachahmung oder Standardisierung als einen Selbstmord

ablehnt und sich selbst freispricht. Dieser Optimismus und

dieses Selbstvertrauen ist die Magna Charta des modernen

Amerikaners, der sich von der puritanischen Tradition gelöst

hat, und der Dichtung, die ihrem Ausdruck keine Schranken

mehr setzt. Die Dichtung ist geradezu der Pfad des Schöpfers

zu seinem Werk, zu seinem höchsten und tiefsten Ausdruck.

Emersons mystischer Idealismus und selbstsicherer Optimis-
mus ist der Hintergrund von zahllosen amerikanischen Lite*

raturschöpfungen, ohne dass der direkte Zusammenhang immer

sichtbar wäre. Emerson ist eben ein Stück modernes Amerika,

so wie die Pilgerväter und die Virginier ein Stück altes Amerika

waren. Der Affe des Romans, ein gewisser amerikanischer

Film, der ja meist seine Vorwürfe aus der Literatur bezieht,

ist noch viel mehr als der Roman, Ausdruck der Emerson'schen

Lebensfreude, des Selbstvertrauens, der Betonung des sichern

und kraftvollen Individuums, von Eigenschaften wie sie in den

berühmten Essais Emerson's, namentlich in ,,Self Reliance
gepriesen werden. Das braucht der amerikanische literarische

Pionier, der immer noch an der Entdeckung und Eroberung
Amerikas, im wilden Westen, in der Wüste oder in der
Eroberung neuer Lebensschichten sich betätigt. Emersons Lebensgefühl

und Philosophie wird ganz neuerdings wieder gepredigt
von dem berühmtesten Kritiker Van Wyck Brooks, der

selber den Neu-England-Sommer in einem reizenden, innerlich
zufriedenen und seligen Buch geschildert hat. Für Brooks, der

unter dem Namen Oliver Aliston schreibt, ist Emersons
Lebensphilosophie eine Art neues amerikanisches Bekenntnis, nach

dem alten puritanischen zu Sünde und Gnade, nämlich ein

neues Bekenntnis zur Freude, zur Kraft, zur vollen Weite ge'
sunder Menschlichkeit, die nicht naturalistisch gefasst, sondern

transzendental und mystisch verklärt und hinaufgesteigert wird

zur unmittelbaren Offenbarung des Göttlichen, der Weltseele.

Dichtung in diesem Sinne aufgefasst, ist daher eine
Offenbarung des Menschen mit Verzicht auf alle metaphysischen
dunklen Hintergründe des Daseins.

Van Wyck Brooks ist heute alarmiert durch eine neue lite
rarische Revolution, die von England her die Heiterkeit und

606



ideale menschliche Welt dieser Literatur beunruhigt. Er
polemisiert daher als Aliston in seinem letztjährigen Buche
leidenschaftlich gegen die neue Dichtung von T. S. Eliot, der
wieder anders als Paul Elmer More und vielleicht von Kierkegaard,

Dostojewsky und dem Anglo-Katholizismus beeinflusst,
der Dichtung einen metaphysischen, pessimistischen, tragischen
und dämonischen Grund zu geben sucht. In der Dichtung von
Eliot und in seinen kritischen Schriften, kommt nicht der
frühere Puritanismus zurück, der als ethischer Pessimismus
die Abgründe des Menschen kennt, an ihm verzweifelt und
daher auf das Einbrechen transzendenter Kräfte hofft. Die
Hoffnungslosigkeit der menschlichen Lage erinnert bei Eliot
eher an die Philosophie von Kierkegaard und von Heidegger,
bei dem der Mensch ins Sein geworfen ist und sich letzten
Endes dem Nichts und dem Tode gegenübersieht — Gedanken,
wie sie auch in der Lyrik von Ezra Pound zum Ausdruck
kommen. Aber dieser eher englische und anglo-katholische Ein-
fluss ist noch nicht tief in Amerika eingedrungen, das keine
Anlage fühlt zu einer Literatur der Verzweiflung oder der
dämonischen Bedrohung eines kraftvollen Sicherheitsgefühls.

Der Humanismus, der hier sowohl der puritanischen als
der konventionell bürgerlichen Gesellschaft gegenüber eine neue
Welt aufbaut aus imanenten menschlichen Eigenwerten, hat
einen eigenen philosophischen Ausdruck gefunden in dem Bu-
che von J. Watson über „Humanism." Aber im Grunde
hatte er einen stärkeren Einfluss auf das amerikanische Denken

und damit auch auf die Weltanschauung der Literatur
gefunden im Pragmatismus von William James und in
der Erziehungsphilosophie von John D e w e y der namentlich
die Lehrerschaft über das ganze Land hin beeinflusst. Für den
Pragmatismus sind Ideen nur Lebenshypothesen, durch die
„Erfolg", „Dividenden", „Beförderung", „Anstellung", zu gewin-
nen sind. Sie enthalten Wahrheit insofern sie diese Dinge
bewirken, so wie auch Goethe sagte: „Alles was wahr ist, wirkt."
Hiese Forderung der Wirkung als Masstab der Wahrheit ist
Von- John Dewey noch weiter ausgebaut worden zum Ideal
dçr „Social Efficiency". Er wurde zum philosophischen
Sprecher einer ganzen literarischen Generation, die heute im
Kriege, ob sie will oder nicht, eine neue soziale und politische

607



Wirkung sucht. Für sie ist der Erfolg der grosse Dämon, und

Erfolglosigkeit das eigentliche Lebensunglück. Gut und Böse sind

nicht die wichtigsten Kategorien und sind es in der Literatur
nach der Schwächung des Puritanismus kaum mehr gewesen.
Wie im amerikanischen Film der G-Man schliesslich doch stärker

ist als der Gangster, so ist der Held einer optimistischen,
lebensbejahenden Literatur, die aus dieser Lebensphilosophie
schöpft, a Captain of his soul and of his destiny-
In dieser Selbstbesinnung auf die eigenen seelischen und
vitalen Kräfte des schaffenden Amerika sieht Van Wyck Brooks

„America's coming of age". Erst mit diesem Erwachen
kommt die amerikanische Literatur, wie er sagt, aus der
Calvinischen Unfähigkeit heraus, menschliches Leben schöpferisch

zu gestalten, wird mündig und eine wirkliche Potenz in der

Formung des amerikanischen Menschen und der neuen Gesellschaft.

Der amerikanische Schriftsteller, der in diesen Humanismus

oder Pragmatismus eintaucht, befriedigt sich nicht mit

dem tragischen Untergang des Menschen. Auch wo er dunkle
und zerstörende Mächte zeigt, Hunger, Not, Verlotterung,
Verzweiflung, wie etwa in Mitchell's historischem Roman „Gone
with the Wind" oder in Caldwell's „Tobacco Road",
wird er nie zum Dichter der Verelendung, des tragischen
Untergangs des Menschen; er gibt Gesellschaftskritik, um

Menschen aufzurichten, um Platz zu machen für eine neuere,
bessere Gesellschaft, wie man das besonders bei den
Schriftstellern Upton Sinclair und John Steinbeck sieht. Diese neue

Gesellschaft ist nicht beschaulich, aesthetisch geniessend, geld*

hungrig, sondern sozial schöpferisch.
Upton Sinclair ist zugleich Dichter und Sozialreformer,

der auch praktische Versuche unternahm, um eine neue Form

von Gemeinschaft zu gründen. Unter seinen Helden gibt es

immer wieder solche wie zum Beispiel in „Little King''
die nicht nur den amerikanischen Traum einer gerechten und

brüderlichen Gemeinschaft träumen, sondern etwas tun zu

seiner Verwirklichung. Sinclair schrieb selbst eine Sozialreformer1"
sehe Propagandaschrift „J, Governor of California", 111

der er selbst seine Kandidatur als Gouverneur von Californien
aufstellte, der den ganzen Staat auf eine sozialistische Grundy

läge stellen würde. In seiner riesigen dreibändigen „Epopoe

608



über die heutige Weltkrisis, die eben herauskam, stellen
Einzelne in verschiedenen Ländern immer wieder Versuche an,
die alte Bourgeois-Gesellschaft des industriellen Kapitalismus
zu ersetzen durch eine neue, die auf Solidarität und Gemeinsinn

gegründet ist. In diesem weitgespannten Roman wird
Lanny Budd, der Sprössling eines Rüstungsmagnaten, zum
Gegenspieler zu den Mächten seiner eigenen väterlichen Welt,
zu den Munitionsfabrikanten in Connecticut, zu Sir Basil Zaha-
roff und dem englischen Grosskapital. Die neue Welt, die
er mit Arbeitern und sozialen Agitatoren aufbauen will,
erwächst nicht aus dem Protest eines Vaterkomplexes oder eines
Ressentiments gegen die bürgerliche Profit- und Genuss-Gesellschaft,

sondern aus einer tiefen und echten Sympathie mit
allen die leiden, die für eine neue Bruderschaft kämpfen. Es

gibt kaum einen amerikanischen Dichter mit so grosser Fähigkeit

zu Sympathie, mit einem solchen optimistischen Glauben
an die Möglichkeit einer neuen Welt, die durch eigene menschliche

Anstrengung ins Leben gerufen werden könnte. Es ist als
ob er gewissermassen die Illustration geschrieben hätte zu
jener berühmten Deutung des heutigen Weltkrieges, die der
Vize-Präsident der Vereinigten Staaten, Henry Wallace, gab,
wenn dieser den Krieg „the Revolution of the Common
M a n" nennt. Sinclair entdeckt die innere Grösse dieses
„Gemeinen Mannes" und leiht ihm durch seine Sympathie eine

schöpferische Kraft, durch die er eine neue Gemeinschaft gründen

kann auf die wahren Menschenwerte, auf Gerechtigkeit
und Liebe.

Auch John Steinbeck neigt sich in seinem Schrifttum,
vor allem in „Grapes of Wrath" mit gleicher tiefer
Sympathie zu jenen unglücklichen Bauern in Oklahoma, denen der
Wind Grund und Boden wegwehte. Das grosse geräumige
Amerika hat keinen Platz für Heimatlose und treibt sie auf die
Wanderschaft, wo sie verelenden. Ich sah die „shacks", die

selbstgebauten Wandererlager solcher modernen Nomaden in
Texas und Missouri. Das Heer dieser Heimatlosen, der „Share
Croppers", der Wanderarbeiter, ist ungeheurer. Der Dichter

hat ihrem lautlosen Elend Stimme geliehen und sie ist
nicht verhallt. „Grapes of Wrath" ist nicht nur ein
„Bestseller" geworden, sondern eine Anklage und ein Aufruf.

609



So wie Elisabeth Barrett Browning mit ihrem „Cry of the
Children" die Kinderfiirsorge ins Leben rief, oder Harriet
Beecher Stowe mit ihrem „Uncle Tom's Cabin" die
dichterische Inspiration gab, die die Abschaffung der Sklaverei

bewirkte — trotzdem es dazu noch anderer Kräfte bedurfte

— so gab Steinbeck's Dichtung einen gewaltigen Antrieb zu

einem Stück Sozialreform. Die heutige Gesellschaft beginnt
in der jetzigen Erschütterung bereits das Rollen der kommenden

Revolution voraus zu hören und sucht durch zeitige
Sozialreformen „to steal their thunder". Mrs. Roosevelt kam

selbst einmal in unser Seminar in Washington und hielt uns

einen wohl orientierten Vortrag über die Tragödie der
„migrants"; man spürte dabei, dass sie von diesen ,,Früchten
des Zorns" gekostet hatte. Die soziale Reform, der sogenannte

„New Deal" des Präsidenten hängt vielleicht tiefer mit
dieser Dichtung gewordenen Gesellschaftskritik und der sozialen

Ethik des „American Dream" zusammen, als man

weiss, Erskine Caldwell's „Tobacco Road", das jetzt
sieben Jahre lang in New York gespielt wurde, war mehr als

ein Schauspiel des Elends für das reiche New York. Es war
ein Trompetenstoss, der Gewissen weckte.

Neben dieser Gesellschaftskritik grossen Stils in der
amerikanischen Literatur, die wir hier im Vorbeigehen aus Impression
und Erlebnissen heraus zeichnen, sind noch zwei grosse Probleme

kurz zu erwähnen, die für die jetzt aufsteigende Literatur
Neuland sind. Das eine liegt in der Frage: Wie vollzieht
Amerika die Umwandlung eines nationalen oder provinzialen
Bewusstseins in ein Weltbewusstsein? Was bedeutet diese

Wandlung für das amerikanische Volk und wie drückt sie

sich in der Literatur aus?

2. Die Wandlung des amerikanischen Bewusstseins

Nach Pearl Harbour war es mit Händen zu greifen,
dass Amerika, wenigstens für den Augenblick, aus einem eher

engen provinzialen oder regionalen Bewusstsein hinüberwächst
in ein Weltbewusstsein. Ein grosser Teil des amerikanischen

Volkes wandert heute aus mit dem Heer, der Flotte,
den Flugzeugen. Die jungen Leute befahren und befliegen alle

610



Meere. Sie gewinnen rein visuell eine Anschauung der Welt
wie nie zuvor. Wie sehr sie zusammenschrumpft, empfand ich
selbst auf zwei Flügen über den Ozean. Diese militärische
Weltwanderung spiegelt sich bereits in einer ganzen Reihe
von grossen Journalistenbüchera, die drüben eine besondere

Kategorie von Augenblicksliteratur sind. Der Ehrgeiz des grossen

Journalisten ist, nach zehntausend Artikeln ein Buch zu

schreiben, das rasch und möglichst zuverlässig ein Flugbild
eines Landes, eines Weltteils, der Welt gibt. Diese Bücher sind
ein Mittelding zwischen der Zeitung und dem monumentalen
Geschichtswerk. Nicht immer zuverlässig oder umfassend, sind
sie doch meist erstaunlich gut, als erste Bewältigung eines
trüben und unsichtigen Gesichtsfeldes. So etwa John
Günthers „Inside Europe", „Inside Asia", oder die
Bücher von Knickerbocker, Reynolds, Schirer, Chamberlin, van
Paassen, Lippmann. Sie zeigen bereits an, dass die amerikanische

Literatur auch auf die Wanderung geht und sich nicht
mehr mit rein amerikanischen Stoffen begnügt. Nicht nur
kommt ein guter Teil der europäischen Schriftsteller nach
Amerika, wo man im Internationalen Pen Club gelegentlich
nebeneinander sitzen sieht: Jules Romain, Maurois, Sommerset
Maughan, Stefan Zweig (f), H. G. Wells, Maritain, Graf Sforza,

Thomas Mann, Gräfin Tolstoi, Emil Ludwig, Karin Michaelis,

Maeterlinck, Sigrid Undset, Lion Feuchtranger u. a. m.
Sondern die amerikanischen Schriftsteller beginnen heute auch

europäische und asiatische Felder zu bearbeiten. Ernest
Hemingway geht nach Spanien, ficht an der Seite der
Revolutionäre und schreibt „Forwhom the bells toi 1". Steinbeck

schildert die Kriegslage eines europäischen Landes und
sieht wie „The moon goes down" in Norwegen. Der
immer noch grosses Lesepublikum findende „Anthony
Adverse" spielt in Italien, Frankreich und Afrika. Pearl Buck
erweitert den literarischen Horizont Amerikas durch ihre Bü-
cher über China „The good Earth", „The fighting
Angel". Upton Sinclair's letzter Roman spielt in halb Europa.
Gie Ausweitung des amerikanischen Gesichtsfeldes in dieser
grossen Epopee, die in drei Bänden „World's End", „Between

the Time", „Dragons Teeth" den letzten Weltkrieg,

die Zwischenzeit und die Vorbereitung des jetzigen um-

611



fasst, ist höchst aufschlussreich für das Problem der Bildung
eines Weltbewusstseins in der amerikanischen Literatur.
Wie kommt Sinclair zu diesem Weltbild, das ebenso das
amerikanische reiche Bürgertum, den bekämpften Puritanismus, die

Welt des Broadway und seine „Cafe Society" umfasst,

wie die Hotelgesellschaft an der Riviera, oder die
Friedenskonferenz in Versailles, den Aufbruch des Faschismus und Na-

tional-Sozialismus, den Sozialismus in Frankreich und Italien,
die vornehme „demi-monde" der grossen Städte, die Rh*

stungsindustrie und die unheimliche Geldmacht von Sir Basil

Zaharoff, den Völkerbund, die Judenverfolgung. All das spiegelt

sich in einer Freundschaftsgruppe von drei Knaben,
einem Amerikaner, einem Engländer und einem Deutschen, die

in diesen Jahren zu Männern werden und sich die Freundschaft

bewahren. Wie Stendhal in „La Chartreuse de

Parme", die Schlacht von Waterloo sich im Erlebnis eines

jungen Burschen spiegeln lässt, so stellt hier Upton Sinclair
eine ganze Welt in den sich verschlingenden Lebensläufen
dreier Menschen dar. Er gab mir, als ich ihn in Pasadena

besuchte, die Korrekturbogen über Genf und den Völkerbund

zu lesen. Von einzelnen Details abgesehen, war ich erstaunt

über die Phantasiekraft dieses Amerikaners, der auf diese Weise

weit und tief in europäische Verhältnisse, Psychologie,
Problematik der gegenwärtigen dunkeln Zeit einzudringen
vermochte. Hier enthüllt sich die Welt der rücksichtslosen
Rüstungsindustrie, wie des modernen Pazifismus und Proletariates,

die künstlerische Bohême in Paris, wie die werdende

Philosophie des Faschismus. Es ist das Gesamtbild einer
untergehenden Welt, reif zum Gericht; Weltgeschichte wird zum

Weltgericht. Es ist ein Aufräumen grossen Stils, und doch

ist Platz für die Liebe und die Kunst und hartes Denken,

aus denen neue Welten hervorgehen können.
Was aber hier mehr bedeutet als der Stoff und seine

Darstellung, ist die Ausweitimg des Blickfeldes. Amerika hat

gewöhnlich Europa nur im Fluge gesehen, wenn die reisenden

Horden in grösster Eile über die europäischen Boulevards von

Paris bis Moskau und Rom rasten. Erst in den reisenden

Seminaren kam eine intelligentere Art des Reisens auf. ^ieT

aber, in Sinclair's Roman, sieht sich ein Amerikaner in dm

612



europäische Problematik hinein. Gewiss, er taucht nicht tief,
aber tief genug, um auf einige der grossen, brennenden
europäischen Probleme zu stossen und wertvolle Erkenntnisse bei
diesem Tauchen heraufzubringen. Der Amerikaner hat bisher
Wohl kaum ein Weltganzes als geistige Entelechie gesehen. Die
Welt war vor allem das erweiterte Amerika oder die Flucht
vor ihm. Hier wird Welt für einen Amerikaner zu einer
Integration nationalen Geschehens in verschiedenen Ländern, zu
einem Ganzen, das alle umfasst und alle angeht. Hier ist
auch Sinclairs frühere Tendenzdichtung fast ganz verschwunden

und reine dichterische Schau an die Stelle von interessierter

Tatsachendeutung getreten.
Wir sind noch zu sehr mitten in diesem Weltgeschehen drin,

um zu sehen, wie die amerikanische Literatur dieses Geschehen
Weiter gestalten wird, ob als Form eines neuen Imperialismus,
oder als eine neue Verantwortlichkeit für die Welt und als
Dienst, den Amerika ihr zu leisten hat. Ein englisches Buch
ist letztes Jahr in Amerika erschienen, das die Nation
symbolisch vor diese Entscheidung stellt. Es ist Aldous Huxley's
»The grey Eminence". Huxley, der Engländer, lebt nun
in der kalifornischen Wüste und ist dort unter den Einfluss
eines anderen englischen Schriftstellers gekommen, des
Mystikers Gerald Heard, der vielleicht verantwortlich ist für
die Wandlung des weltanschaulichen Hintergrundes, den wir
Seit „Aims and Ends" bei Huxley bemerken. Dieser stellt in

»Grey Eminence" den Pater Joseph dar, jenen Schatten
Richelieu's, einen Mönch von asketischer Strenge gegen sich
selbst, tief der Meditation ergeben und dem Heiland in
inbrünstiger Nachfolge verhaftet und doch gleichzeitig auf
Eroberung der Macht bedacht, nicht für sich selbst, aber für seinen

Herrn, für Frankreich, für die Kirche. Gotthelf stellte uns
einmal vor das Dilemma: Geld und Geist, zwischen dem man
sieh entscheiden muss. Huxley stellt hier die Welt und Amerika
'm besonderen vor die Versuchung: Macht oder Geist? Beide
kann man nicht haben, zeigt Huxley. Wer der Macht
anhängt, verrät schliesslich den Geist. Es klingen hier Gedanken
deines Lehrers Jakob Burckhardt wieder an, der in der Macht
geradezu das Böse an sich sah. Die Philosophie der Macht
Wird zu einer Philosophie des Satans. Wer den Geist will,

613



muss ihn rein wollen. Das ist das neue grosse Problem»

vor dem heute die starken Nationen stehen. Die Kunst konnte

dieses Thema noch nicht in einem Panorama darstellen, wie

es zum Beispiel Tolstoi in seinem heute so aktuellen Buche

„Krieg und Frieden" tat. Aber es spiegelt sich in einzelnen

Menschenseelen, die Symbol sind für die ganze Welt. Das

Problem mündet hier aus in eine religiöse Schau, etwa in das

paradoxe Wort: Wer sein Leben gewinnen will, der wird es

verlieren.

3. Eine moralische Revolution

Wo dieses Problem in seiner ganzen Tiefe und Weite an*

gefasst wird, würde in der Tat die Dichtung vor jene ganz

grossen Visionen gestellt, in neuer Lage, wie sie Dante, Mil"
ton, Klopstock, und Dostojewski behandelt haben. In den weit'
anschaulichen Hintergründen, von denen wir sprachen, war
auch eine moralische Revolution sichtbar geworden.
Reinhold Niebuhr, der berühmteste Theologe des jungen Amerikas

stellte es dar in seinem Buche : Moral Man and
Immoral Society. Darin hat der einzelne Mensch eine

moralische Stufe erreicht, die die Gesellschaft noch nicht
erreicht hat oder nicht erreichen kann. Die Moral des Einzelnen
und die Unmoral der Gesellschaft ist der stärkste Konflikt»
der eigentliche „plot" der sich durch die neueste Literatur
zieht. Diese Probleme weisen aber von selbst wie St. Beuve

schon sagte, auf eine moralische Behandlung hin und letzten
Endes auf ein religiöses Bekenntnis. Upton Sinclair hat einmal

ein solches abgelegt in einem seiner Bücher: „Mein Gott ist

eine leise Stimme in meinem Herzen. Mein Gott ist das Werden

meines Daseins. Mein Gott ist ein persönlicher Gott, wie

könnte ich sonst Person sein! Mein Gott ist Freiheit, Gnade,

Gerechtigkeit, Liebe. Mein Gott ist ein Gott der Erfahrung»
er sagt zum Menschen: ich bin noch daran, dich zu schaffen

und du schaffst mich." Dieses Bekenntnis dürfte nicht weit

von dem Rainer Maria Rilke's abliegen.
Die grosse Mehrzahl der heutigen amerikanischen Schrift

steller, soweit sie nicht naturalistisch oder animalistisch den

ken, würde wohl bereit sein, einem solchen Bekenntnis zuzu

614



stimmen. Es liegt weit ab von. den geschriebenen oder
ungeschriebenen Bekenntnissen der puritanischen Literatur, etwa von
Nathanael Hawthorne oder von Paul Elmer More. Es ist darin

eine Art Erklärung oder Heiligsprechung der Natur und der
Seele, eine „natürliche Theologie" des guten Menschen, ein
Ethos höheren Lebens und ein Glaube an einen schöpferischen
Geist. Ueber diese Linie hinaus liegt das Gebiet reinen Glaubens

und eines spezifischen christlichen Bekenntnisses, also
ein Jenseits der Dichtung und des Lebens an sich.

Amerika ist besser als seine Literatur. Wer nur an den
genannten Schriftstellern sich orientieren wollte, an ihrer
Gesellschaftskritik und an den verschiedenen literarischen Revolutionen,

gewänne vor lauter Kritik und Auflehnung gegen das
Bestehende nur ein verzerrtes Bild von der stillen und emsigen
Arbeit der grossen Masse des Volkes, das keinen Ansatz zum
literarischen Angriff bietet. Oder von der Höhe des Ethos
der starken kirchlichen Bevölkerung, die ihr religiöses Erbe
und die traditionelle Moral nicht der „Literatur" ausliefern
will. Oder von der tiefen Welle einer neuen sozialen Besinnung,

die durch das Volk geht, auch wo die Gesetzgebung
sie nicht erfasst oder greifbar gestaltet hat. Der traditionelle
weltanschauliche, moralische und religiöse Hintergrund ist trotz
der Erschütterung des Puritanismus in neuer Form, mit einem
neuen Bild im amerikanischen Volk eine stärkere Macht, als
die literarischen Revolutionen zugeben wollen. Aber die
gegenwärtige Kriegszeit bedeutet selbst eine gewaltige Revolution,
die auch diese Tradition mitnimmt und umgestaltet, tief in die
Psychologie und das Ethos des Volkes hineingreift und in der
sozialen Struktur, im amerikanischen Bewusstsein, im politischen

Willen, in der Lebensführung bereits jetzt schon eine
so rasche Umgestaltung vollzogen hat, dass die Literatur in
ihrer Nachzeichnung und dichterischen Darstellung bisher kaum
schon nachkommen konnte.

615


	Weltanschauliche Hintergründe der neueren amerikanischen Literatur

