
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 9

Artikel: Politische Neuordnungen im antiken Kaiserstaat : Politik und Religion

Autor: Schmitt, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Politische
Neuordnungen im antiken Kaiserstaat

Politik und Religion

Von Paul Schmitt

Das Erbe des grossen Revolutionärs

Mit den Schlachten von Pharsalus, Philippi und Actium war

das Schicksal der altrömischen Staatsform definitiv besieget-

„Der Freiheit holder tausendblumiger Kranz" war endgültig
zerrissen, und das römische Staatswesen wurde von einem

Herrscher geleitet, von Octavian, dem der Senat im Jahre 27

v. Chr. den Titel Augustus, der Erhabene, beilegte.1) Von den

alten Formen konservierte Octavian was irgend möglich war.

und erhielt so dem Reich den römischen Charakter, und ge'
rade in den zwei Jahrhunderten der Geltung des augusteischen

Principates (bis zum Tode Marc Aurels 180 n. Chr.) wurde

der damalige Kreis der Civilisation romanisiert.
„Indem Augustus offiziell seine Macht auf die befristeten

republikanischen Kompetenzen von Konsulat und Prokonsulat

stützte, stellte er seine Herrschaft als ein Provisorium hin, das so

lange bestehen sollte, als es die Lage des Staates erheischte.

Zwar hatte er von dem damaligen Senat nicht zu befürchten)
dass man ihn beim Worte nahm, hielt dieser doch seine Regie

rungstätigkeit für so unentbehrlich, dass er ihm im Jahre 24

die Vollmacht verlieh, alles, was er künftig im Staatsinteresse

für geboten erachte, vorzunehmen ohne Rücksicht auf die beste

henden Gesetze. Allein ihn befriedigte die bisherige staatsrechtliche

Lösung auf die Dauer nicht, vielleicht auch, weil die f°r*

gesetzte Führung des Konsulats den republikanischen Grund

sätzen zuwiderlief. Darum stellte er das Prinzipat auf eine neue

Rechtsbasis. Er legte das Konsulat nieder und ersetzte es in sel'

nen Funktionen teilweise durch die tribunizische Gewalt, dered

Jahre er von jetzt an zu zählen begann Seit 13 n. Chr. ruhte

staatsrechtlich die kaiserliche Gewalt auf der Verbindung deS

J) S. den Aufsatz der Neuen Schweizer Rundschau „StaatsumwälzunS
im antiken Rom", Oktoberheft 1942.

558



allgemeinen proconsularischen Imperiums mit der tribunicia po-
testas. Doch erschöpfte sich ihr Wesen nicht mit dieser Definition,

sondern dazukommen musste, dass Heer und Senat den
Kaiser als Imperator anerkannten, und ein weiterer Ausdruck
dieses Verhältnisses war, dass die gesamte männliche Bevölkerung

des Reichs sich ihm durch Treueid verpflichtete." (So Matthias

Geizer in seiner Studie über ,,Caesar und Augustus".)

Erneuerung der Umwälzung durch die Soldatenkaiser

,,Nach dem Tode des Kaisers Marcus Aurelius Antoninus (161
bis 180 n. Chr.) bricht das augusteische Prinzipat zusammen."
(Eduard Schwartz) Von 193 bis 284 n. Chr. herrschen die
sogenannten Soldatenkaiser; ohne Rechtstitel, nur gestützt auf den

Willen der Armeen, werden erfolgreiche Generale als Augusti
ausgerufen. Der erste dieser Kaiser-Generale, der düstere
Septimus Severus (193—211 n. Chr.) wandelt noch auf den Spuren
des ersten Caesar. Seine Heeresreform, die zur kaiserlichen
Garde, den berühmten Praetorianern, alle Provinzialen heranzieht,

ermöglicht den Schutz der Reichsgrenzen. Im Inneren
reformiert er die Justiz, und unter seiner Regierung glänzen die
berühmten Juristen Papinianus, Ulpianus und Paulus. Den
ausschweifenden Carneval, den dann ein Vierteljahrhundert lang die
syrischen Kaiser unter einem faktischen Damenregiment in Rom
aufführen, brauchen wir nur zu erwähnen und schalten, um ein
Bild jener Zeit zu geben, eine Stelle ein aus Jakob Burck-
hardts ,,Zeit Konstantins des Grossen" über Kaiser Maximinus
Thrax (235—238 n. Chr.), den „vermutlichen Mörder" des letzten

Syrers Alexander Severus:
„Maximin bestieg den Thron, ein thrazischer Hirt, Sohn eines

Goten und einer Alanin, somit gänzlicher Barbar der Abstammung

und überdies der Bildung nach. Aber die Armee, welche
hier selbst die letzte Rücksicht beiseite Hess, bestand auch aus
lauter Barbaren von der Ostgrenze, denen gar nichts daran lag,
°b ihr Kandidat von Antonin abstammte, in hohen Aemtern sich
gebildet hatte, Senator gewesen war oder nicht. Dafür war Ma-
ximin achthalb Fuss hoch, riesenstark und ein Korporal, wie
vielleicht im ganzen römischen Heere kein zweiter. Seine Herrschaft
War, wenn nicht im Erfolg, so doch im Prinzip furchtbarer als
die irgendeines Kaisers. Diese alte Welt mit ihren Denkmälern

559



voll Schönheit, ihrem Leben voll Bildung reizt den Barbaren,
der sich seines Ursprungs schämt, zu giftiger Wut; mit Milde
hätte sich seine Usurpation ohnedies nicht behaupten lassen;
Konfiskationen bedurfte er für seine Soldaten, und so geht der
römische Kaiser auf planmässige Zernichtung römischen
Wesens aus. Rom wurde mit Schrecken inne, dass eine Grenzarmee

von Barbaren das Hauptquartier der Weltherrschaft sein

könne, eine Armee, welche man sich dachte, wie die des Spar-
tacus oder Athenion im Sklavenkriege. Der tiefste Grimm Maxi-
mins ging gegen alles, was vornehm, reich und gebildet war,
namentlich gegen den Senat, von dem er sich verachtet glaubte
und vor dessen Kurie er grosse Abbildungen seiner deutschen

Siege aufstellen liess; aber auch das Volk der Hauptstadt,
welches sonst der Hinrichtung des ganzen Senats würde zugesehen
haben, musste durch die Schmälerung der Zufuhr und Einziehung

der Fonds für die öffentlichen Spiele auf das äusserste
erbittert werden. Den Provinzialstädten ging es übrigens nicht
besser; ihr städtisches Vermögen, wie das der einzelnen Reichen,
wurde geraubt zur Bereicherung des Heeres."

Die neue Ordnung und ihre politische Theologie

Dieser Barbar wird vom Senat abgesetzt und von seinen
Soldaten bei einer Belagerung erschlagen. Aber Ordnung kehrte
deshalb noch lange nicht ein und unter der nominellen Regierung
der Kaiser Valerian (253—260) und seines Sohnes Gallienus
(260—268) hat fast jeder grössere Truppenverband im weiten
Römerreich seinen eigenen Kaiser. Einen dauerhafteren Zustand

bringt erst Diocletianus (284—305) zu Wege, seine Reichsreform

beseitigt das Soldatenkaisertum zu Gunsten der absoluten
Monarchie nach vorderasiatischem Muster; schon im äusseren

Auftreten mit Purpurgewand und Perlendiadem unterscheidet
sich der Herrscher von jedem anderen Römer, er ist dominus,
der Herr, die Staatsbürger sind Untertanen. Die Auseinandersetzung

und Verwertung der hellenistisch-vorderasiatischen
religiösen Vorstellungen wird in der eigentümlichen politischen
Theologie Diocletians spürbar: den ,,höchsten und besten Gott
nennt er Jupiter, er ist der Gott des höchsten Kaisers, darum
nennt er sich Jovius, und sondert eine Garde der „Jovier" aus;

der Gott der, „Caesaren" benannten, Unterkaiser ist „Gottes

560



Sohn" Hercules, sie sind die ,,Herculier", und ebenso heisst de-

Garde; aber der Herculier ist dann nicht nur der Sohn, sondern

auch der Bruder des Joviers, womit das Verhältnis der
gleichzeitigen Unter- wie Nebenordnung der beiden vornehmsten
Staatsträger ausgesprochen ist. Aber auch in der diocletianischen
Reichsordnung ist der grosse römische Gedanke lebendig
geblieben, dass Herrschen kein Erbe und kein Glückszufall „sondern

ein Amt, eine Magistratur ist." Unter Diocletian „hielt
Slch die kaiserliche Jurisdiktion streng an das römische Recht."
(Eduard Schwartz)

Da wir uns in unserer historischen Rundschau dem Punkte
nähern, an dem das Christentum römische Staatsreligion wird, sei
e'tt Blick auf die relgiiösen Strömungen des Römerreiches
geworfen, und zwar erscheint uns die Religion der Soldaten, die
im geheimen ausgeübte Religion des Mithras, als charakteri-
sEseh. Jakob Burckhardt sagt über diese Materie:

>,Die älteste persische Religion kennt einen Sonnengott
Mithras, welchem später die Lehre Zoroasters, da sie ihn nicht
beseitigen konnte, die Stelle eines Mittlers zwischen Ormuzd und
^hrirnan, Licht und Finsternis zuwies.

Man würde aber irre gehen, wenn man die Züge dieses alten
Mithras des rechtgläubigen Persiens in dem Mithras des
sinkenden Römerreichs unverändert wiederfinden oder voraussetzen
Wollte.

Zahlreiche Reliefs, bisweilen von sehr grossem Masstab, in
den meisten Antikensammlungen Europas stellen den rätselhaften

Mythus dar, ohne ihn zu erklären. Sie sind in der Regel
v°n geringem Kunstwert und im besten Fall kaum älter als die
^ntonine. Man sieht eine Höhle, über welcher in der Regel der
auffahrende und niederfahrende Sonnenwagen oder auch Sonne
Und Mond angedeutet sind. In der Höhle kniet ein Jüngling in
Phrygischer Tracht — es ist Mithras — auf einem Stier, dem er
e'nen Dolch in den Hals stösst. Aus dem Schweif des Stieres
sPriessen Aehren; ein Hund springt an den Stier heran, eine
Sehlange leckt sein Blut, ein Skorpion nagt an seinen Hoden.

jeder Seite steht ein Fackelträger, der eine mit erhobener,
der andere mit gesenkter Fackel. Ueber Mithras erscheint ein
Rabe, bekanntlich der Vogel der Weissagung, vielleicht auch als
°gel der Schlachtfelder zu deuten. Ein Löwe oder Löwenkopf,

561



der bisweilen rechts in der Ecke sichtbar wird, soll noch ein

Symbol des Lichtes, der Sonne sein." Für die Auslegung dieser

Symbole in dieser spätrömischen Zeit gäben ,,glücklicherweise

wenigstens die Inschriften einen deutlichen Wink; sie lautendem

unbesiegten Gott Mithras, — der unbesiegten Sonne

Mithras — der Sonne, dem unbesiegten Begleiter u.s.f.; d'e

letztgenannte Inschrift ist zudem eine der häufigsten auf de"

Münzen Konstantins des Grossen, welcher vielleicht sein Leben

lang sich nicht völlig von dem Aeusserlichen des Mithrasglaubens
losmachte. — Den eigentlichen Mithras der Höhlenreliefs durfte

man freilich nicht zum Münzrevers entweihen ; seine Stelle ver

tritt die gewöhnliche Gestalt des Sonnengottes, mit Strahlen

glänz, Globus oder Geissei. — Der Unbesiegte war sicher

gleich der Siegspender und also vorzugsweise der Kriegsgott. • • •

Endlich ist Mithras der Führer der Seelen, die er aus dem Erden

leben hinaus, in welches sie gefallen, wieder zum Lichte emp°r

leitet, von dem sie ausgegangen sind. Und hieran knüpft sich das

Gefühl der spätem römischen Welt; sie hat es nicht bloss aus

den Religionen und der Weisheit der Orientalen und der AegyP

ter, noch weniger erst aus dem Christentum entlehnt, dass das

Erdenleben ein blosser Uebergang zu einem höheren Leben sei,

ihr eigener Schmerz und das Innewerden ihrer Alterung sagelj

ihr deutlich genug, das irdische Dasein sei lauter Beschwerde un

Bitterkeit. Der Mithrasdienst wird eine, und vielleicht die he

deutsamste der erlösenden Religionen des sinkenden Heiden

turns." Die überlieferten strengen Prüfungen und „Züchh

gungen" bei den Einweihungsriten dieses Kultes zeigen, dass

es seinen Anhängern mit ihm ernst war, wenn auch vieles, Wi

bei andern Mysterienreligionen, nur zeichenhafte Handlungen

gewesen sein mögen. „Sieben verschiedene Stufen der Ein^ei
hung werden genannt, nur ist die Reihenfolge nicht ganz siehe1"»

darunter ein Rabengrad, Kriegergrad, Löwengrad; die oberste11

hiessen Väter. Beim Löwengrad wusch man die Hände mit Ho

nig und gelobte sie rein zu halten von Missetat. Irgendwo kam

auch Brot und ein Becher Wasser vor, selbst ein entsündigendes

Bad; dann suchte man dem „Mithraskrieger" mit dem Schwe

einen Kranz auf das Haupt zu werfen, den er mit der Hand weg

fangen und an die Schulter drücken musste, weil Mithras selber

sein Kranz, seine Krone sei."

562



Befestigung der Staatsordnung durch das Christentum

Neben diesem wäre noch zu erinnern an die zahlreichen andern
öffentlichen und geheimen Kulte, an das zusammenfassende
Streben der Kaiser, wie es etwa im Begriffe und Bau des
Pantheon seinen Ausdruck gefunden hat, an das vereinheitlichende
Bemühen der Philosophen, etwa der Neuplatoniker, der gno-
stischen Richtungen und der Christen. Eine dem Bewusstsein
der Zeit völlig neuartige Religion hätte auch der gewaltige
Constantin d. Gr. nicht öffentlich in dem Masse anerkennen und
begünstigen können, wie er das Christentum i. J. 313 in Edikt
von Mailand beschützte und i. J. 325 als Vorsitzender des

ökumenischen Konzils von Nicaea in Bithynien bei seinem ersten
Schritt als geistige Weltmacht, als „Kirche" unterstützte. Und
in der langen Dauer seines sozusagen inoffiziellen Zustandes
hatte es sich im Römerreich, auf das es damals im wesentlichen
beschränkt war, gut eingerichtet, da es in unwesentlichen Aeus-
serlichkeiten tolerant war. Zwar hatte Constantin das unter Zeus
und Hercules gestellte und durch besondere religiöse Organisahonen

scheinbar befestigte System Diocletians wenigstens in
seiner religiösen Apparatur zerstört, aber „sich heidnischer Formen

zu enthalten, wäre, auch wenn er es gewollt hätte, damals
für Constantin unmöglich gewesen." Das wurde offenbar bei
den Feierlichkeiten der Grundsteinlegung des grösseren Mauer-
fings der neuen Reichshauptstadt am Goldenen Horn am 26.
November 328 und dann bei der Einweihung am 11. Mai 330.
Eduard Schwartz schreibt in seiner glänzenden Studie über
Constantin den Grossen: ,,Die Tyche der Stadt Hess sich nur in
der hergebrachten Weise darstellen; wie am Einweihungstage
selbst, so zog auch bei den jährlichen Geburtstagsfeiern der
Stadt auf einem Prunkwagen, von einer Prozession von
Soldaten geleitet, eine Statue des Kaisers, mit dem Bilde der Tyche
auf seiner Rechten, bei der pompa circensis in die Rennbahn ein,
um die Huldigung des Kaisers zu empfangen. Auf dem von
Constantin aufgelegten Markt, erhob sich eine riesige Säule, auf
deren Spitze eine, wie es scheint, aus llion hergebrachte Statue
stand, die den SOL INV1CTUS zugleich und den Kaiser
darfteilte. Künstlerische Formen haben ein zähes Leben, vor allem
m einer Zeit, die darauf angewiesen ist, die Vergangenheit zu
Plündern; sie vermögen verschiedene ja entgegengesetzte In-

563



halte zu decken, und die Kirche vergab sich nichts, wenn sie

dies Denkmal mit Kerzenprozessionen und Weihrauchdämpfen

ehrte. Denn der Kaiser, der nunmehr anstatt des heidnisch-astrologischen

Attributs INVICTUS der Titulatur das Beiwort
VICTOR (griechisch) N1KETES einfügte und sich von
Bischof Euseb von Nikomedien formell unter die Katechumenen
im Sinne der orientalischen Kirche aufnehmen Hess, ohne sich

darum der Taufe zu unterziehen, Hess durch wortreiche Erlasse

an die Provinzialen, durch die geschäftige Publizistik seiner

Hofbischöfe, ja durch Predigten, die er selbst seinem Hofe hielt;
weder Christen noch Heiden im Zweifel darüber, dass er den

Sieg, der ihm die Alleinherrschaft brachte und das ganze Reich

in seiner Hand vereinigte, dem Gott der Kirche verdanke, • •

und dass die vielen Götter, die seine Gegner umsonst angerufen
hatten, leere Hirngespinste oder böse Teufel seien: in der
ökumenischen Universalität trafen seine und die göttliche Monarchie

zusammen." Nach Ansicht des selben Autors war für
Constantin das Christentum ein Monotheismus mit ,,einfacher, durchaus

rationaler Moral, der von Gott dem Menschen bei der
Erschaffung mitgegeben" worden war, und für die Sonntagsheih-

gung, die er bei der Armee befahl, entwarf er eine „besondere,
farblos monotheistische Gebetsformel" ; der Logos der christlichen

Theologie, die Vernunft, die die Welt erschaffen hat und

in Ordnung hält, musste ihm einleuchten, und sogar für die

christlichen Höllenstrafen hatte er bei der lockeren Moral seines

Hofes eine rationale — erzieherische — Verwendung, er wies
eindrücklich auf sie hin als einer Art jenseitiger Erweiterung
der kaiserlichen Justiz. Im Jahre 337 n. Chr. stirbt Constantin;
nachdem ihn der Hofbischof noch auf dem Sterbelager getauft
hatte.

Constantin der Grosse hat das revolutionäre Erbe des ersten

Caesar liquidiert, hat dem Reich der Römer die Gestalt ge£e"
ben, die entwicklungsfähig, wenn auch langsam an Wirkung
schwächer werdend, sich in den Ungeheuern KräfteverschiebungeI1
der Völkerwanderungszeit der Perser- und Araberstürme, der

Mongolen — und Slavenwanderungen noch rund ein Jahrtausend

behauptete. Seine vielgliedrige staatliche „Hierarchie", an der

Spitze die magistri als höchste Reichsbeamte für Zivil- und Mi

litärverwaltung, absteigend auf der Leiter der Aemter die duces

564



und comités bis zum einfachen Soldaten und einfachen Funktionär,

sein Senat als Staatsrat, wirkten bis in die neueste Zeit.
Der Staufer-Kaiser Friedrich II., den manche als den Schöpfer
des modernen rationalen Anstaltsstaates ansehen, ist der geistige
Erbe des konstantinisch geformten Römerreiches.

Die romantische Reaktion

War nun der erste christlich getaufte Kaiser ein Realist, der
die politischen Formen zu meistern wusste, der die tragenden
Ideen als solche erkannte, und nur einen solchen kann man
Realpolitiker nennen, so waren die Aussichten für eine heidnische
Reaktion, die nach historischen Gesetzen bestimmt zu erwarten
war, recht schlecht. Ein geborener Mystiker, ein humanistischer
Büchergelehrter, ein Intellektueller, der Ideen mit Buchweisheit
verwechselte, dabei ein guter militärischer Techniker, alles in
allem also das Gegenteil eines politischen Realisten, war es,
der den Reaktionsversuch unternahm: Julian mit dem Beinamen
Apostata, der Abtrünnige. Er regierte 18 Monate in den Jahren
361—363 n. Chr.

Wir haben hier Gelegenheit auf ein anderes hervorragendes
Buch des schon erwähnten Münchner Verlages empfehlend
hinzuweisen: Joseph Bidez ,,Julian, der Abtrünnige."3) (Die
vortreffliche, leicht lesbare Uebersetzung stammt von Hermann
Rinn).

In der Einführung wird bemerkt, dass dieses Buch über den

'grossen Christenfeind" nicht nur „ein köstlicher Besitz der
Bachwissenschaft", sondern auch „von hohem zeitgenössischem
Interesse für einen wesentlich weiteren Leserkreis" sei. Dem ist
zuzustimmen, wie auch dem Schlussatz der Einführng, dass man

Achtung vor dem sittlichen Adel der Haltung" Julians haben

müsse, der den Versuch wagte, eine geschichtliche Entscheidung
rückgängig zu machen. Hinzuzufügen ist nur, dass Bidez zum
farbensatten Gemälde des Kaisers Julian dem schon seit etwa
^0 Jahren feststehenden, von den Kirchenhistorikern erarbeite-
!en, Bilde keine neuen Akzente beigibt, sondern das schon be-

3) Verlag Georg D. W. Callwey, München 1940. Das Originalwerk des
Qenter Philologen und Religionshistorikers erschien 1930 in französischer

Sprache.

565



kannte Bild unter Benutzung aller Quellen überreich und mit

grosser gestaltender Kraft ausmalt.
Julians Vater ist Julius Gonstantius; dieser ist ein Sohn des

Constantius Chlorus aus seiner Ehe mit Theodora und ist also

ein Halbbruder Constantins d. Gr., der bekanntlich der Verbindung

des Constantius Chlorus mit der berühmten Helena ent-

spross. Der Sohn Constantins d. Gr. Constantius II. hegte ein

tiefes Misstrauen gegen seine Vettern, welches Julians Jugend
verdunkelte und seinem Halbbruder Gallus (aus der Ehe seines

Vaters mit Galla) das Leben kostete. Im Jahre 355 n. Chr.
verheiratet Constantius II. seinen Vetter Julian mit seiner Schwester

Helena, die, wohl älter als ihr Vetter und Gemahl, keine

Bedeutung in seinem Leben erlangt und um 360 n. Chr. stirbt.

Humanist und Mystiker

Wir finden den jungen Julian, erzählt Bidez „in den öden
Palästen und stillen Strassen von Nikomedia, jetzt Ismid, am Golf

von Astakus auf der asiatischen Seite der Propontis, dem heutigen

Marmarameer. Dorthin hatte Constantius den verwaisten
Knaben nach der Ermordung des Vaters bringen lassen." Die

Erziehung lässt der kaiserliche Vetter durch den schon oben
erwähnten Bischof Eusebius von Nikomedien überwachen; der

eigentliche Erzieher ist der skytische Ennuch Mardonios, der

ehemalige Vorleser der verstorbenen Mutter des Knaben. Diesem

letzteren setzt Julian in seinen Schriften ein Denkmal: „Of*
und oft, so berichtet er, hätte er nach den Schulstunden mif
seinen Kameraden zum Circus oder Theater laufen mögen. Aber
immer habe ihm der Erzieher mahnend vorgehalten, dass das

Studium solchen Zerstreuungen vorzuziehen sei. Er verstand

es den Knaben durch die schönsten Bücher zu trösten, und lehrte

ihn, darin immer neue Quellen reiner und wahrer Freuden
entdecken. Im Sinne der strengen Stoiker machte er ihm klar»

dass demjenigen, der wahrhaft zu lesen versteht, Homer
grossartigere Schauspiele vermittelt als die Darbietungen, an denen

sich das gemeine Volk ergötzt. ,Willst du die Pferderennen
anschauen?' fragte Mardonios: ,nirgends findest du grossartigere
als bei Homer. Nimm das Buch und lies. Man schwätzt dir von

Tanzpantomimen? Mach dir nichts draus: die jungen Phäaken

haben männlichere Tänze. Und da hast du den Kithariden Phe-

566



m>os, den Sänger Demodokos. Da findest du Bäume, die schö-
ner sind als alle sichtbaren. Und die Insel der Kalypso, ihre
Jossen Wälder, die Grotten der Kirke, der Garten des Al-
kinoos: glaube mir, nirgends kannst du Schöneres sehen.'" —
Nebenher ging die christliche Unterweisung in der üblichen Art.
>>Die Leidensgeschichte rührte ihn zu Tränen." „Man Hess ihn
111 den niederen Klerus eintreten und nahm ihn als Lektor unter
die Leviten auf, denen die Aufgabe zufiel, rhythmisch und klar
d'e für die Meditation der Gemeinde bestimmten Bibelabschnitte
v°rzutragen. Als später Julian die Neubelebung des Götterkul-
*es unternahm, konnte man mit einigem Erstaunen feststellen,
dass er nicht etwa diejenigen Einrichtungen rühmte, die allen
0rientalischen Mysterienkulten — seien es nun die Christi, der
^ybele, der Isis oder des Mithras — gemeinsam waren, sondern
'n erster Linie Dinge empfiehlt, die er in der christlichen Kirche
2llr Zeit seines ersten Glaubenseifers kennengelernt hatte. Nir-
§ends behauptete er in diesen Zusammenhängen, wie das
moderne Kritiker gerne zu tun pflegen, dass das Christentum in
Se'nen Gebräuchen nicht neuschöpferisch gewesen sei; vielmehr
stiert er in zweifellos von ihm selbst herrührenden Schriften
das Beispiel der Christen und empfiehlt mit besonderem Nach-
druck das werktätige christliche Vorbild."

b)er Abfall des jungen Klerikers vom Christentum ist „ein
er'< der neuplatonischen Theurgen" vor allem des „Philosophen"

und Mystikers Maximus. Dieser muss mit seinem Wissen
s*arke suggestive Kräfte verbunden haben. Noch im Alter „als
Se'n langer Bart schon weiss geworden, berichtet ein Zeitgenosse,
SÜch seine Stimme der der Athena Homers oder der des Apoll.
Usserordentlich war das Feuer seines Blicks, und sein Auge

Siegelte jede Regung der Seele wieder. Sprache und Aussehn
^iner Person standen in glücklichster Uebereinstimmung, und

und Ohr waren gleichermassen entzückt in seiner Gegen-
VVaft. Selbst die Klügsten und Redegewandtesten wagten im Ge-

jPGch mit ihm keinen Widerspruch; man gab sich bedingungs-
s hin und lauschte ihm wie einem Orakel. So gross war der
auber seiner Rede."
'iMaximus beschränkte sich keineswegs auf Theurgie. Er war

er Verfasser eines Kommentars zur Kategorienlehre des Ari-
°teles." Der zwanzigjährige Prinz schloss sich nach dem Be-

567



rieht des erwähnten zeitgenössischen Geschichtsschreibers >,er1^

an ihn an und mühte sich mit höchstem Eifer, sich seine Lehre

völlig zu eigen zu machen."
Heidnische wie christliche Quellen stimmen darin überein, daSS

Maximus in einer „Krypta des Mithraskultes" zu Ephesus Ju

lian, nach einem symbolischen Weg durch nächtliche Schrei
nisse zum Lichte, den christlichen Glauben abschwören liesS'

„Geschickt ausgelegte Orakel riefen dem Enkel des ConstantiuS

Chlorus (des Herculiers!) die Abstammung seiner Dynastie votn

Sonnengott ins Gedächtnis." Und als Julian Kaiser geworden

war, entwarf er „in drei Nächten eine Hymne zur Verherrlichung

der Macht des Gottes Helios" und lässt in einer selbstged*c

teten Fabel den Sonnengott zu sich sprechen: „Aus Liebe zU

deinen Ahnen wollten wir dein Geschlecht läutern. Bedenke>

dass du eine unsterbliche Seele hast, die von uns abstammt;
denke, dass du zum Gott werden wirst, wenn du uns folgst) u

^unsern Vater gemeinsam mit uns von Angesicht zu Angesic

siehst."
„Julians Abkehr von der neuen zur alten Religion war 11

^
durch den hohen Rang des Konvertiten etwas Ungewöhnliche®-
Die Einheitlichkeit des neuplatonisch-astrologischen Weltbild
wirkte auf die Menschen jener Zeit so stark wie jene des P

tonisch-christlichen Weltbildes, und ErlösungsvorstellungeJ1 ^und Riten fanden sie dort wie hier. „Zweifellos war die Ausso

nung des Prinzen mit dem Glauben seiner Vorfahren und
^Erwachen seines politischen Ehrgeizes miteinander verkndp

Warum hätte er sonst seine neue religiöse Betätigung so äng

lieh verborgen?" Denn an Bekennermut fehlte es ihm keinesWeSs

Die Neuordnung ist stärker als die Reaktion

Nach der Verehelichung mit der Schwester des Kaisers er^r
Julian als „Caesar" den Sprengel Gallien zugewiesen, vV°

mit Erfolg die Allemannen bekämpft, die durch unaufhörb
Einfälle in das römische Gebiet dieses verwüsten. Die

an der Rheingrenze sind „in Waldnacht versunken ^
wilden Tieren bewohnt", die Grenze wird durch „Kastelle ^Reiterschwadronen und Kohorten" gesichert, wie die Histor
des vierten Jahrhunderts Ammianus und Eumenius berich

Im Jahre 360 n. Chr. rufen die siegreichen Legionen zu

568



Julian zum Augustus aus, er zieht als Gegenkaiser nach Konstantinopel,

wo er Constantius II. tot vorfindet. Sorgfältig verwischt
er den Eindruck der Usurpation. — Der Weg für die Restauration

des Heidentums ist frei. Diese ist interessant genug:
„Einrichtung einer Hierarchie, scharfe Scheidung von Priestern und
Laien, kanonische Vorschriften für die ersteren betreffs des Haushalts,

des Wandels, der Studien, Verbot des Wirtshaus- und
Theaterbesuches für dieselben, Einrichtung des Bannes und eines
häufigen und prachtvollen Gottesdienstes mit Predigt und Chor-
?ebet, Errichtung von Hospitälern und sonstigen Wohltätigkeits-
anstaiten." (J. Marx: Kirchengeschichte) Der Kaiser ist Haupt
her Heiden-Kirche, so muss man sie wohl nennen, ist „Pontifex
Maximus." Diese Aufzählung der julianischen Reformen zeigt,
zusammen mit den früheren konstantinischen Edikten, wie
Aufhebung der Kreuzigung, Verbot der Brandmarkung im Gesicht,
da dieses Gottes Wiederspiegel sei, Verbesserung des Loses der
Sklaven u.a.m., dass die christliche Haltung im Zuge der Zeit
lag. —

Im Perserkriege des Jahres 363 stirbt Julian an einer Wunde.
L*as berühmte Wort „Galiläer, du hast gesiegt!" hat er wahr-
Scheinlich nicht gesprochen, wenigstens weiss der Augenzeuge
dçr Todesstunde, der Historiker Ammianus nichts davon.

»Julians Absicht, sagt Bidez am Schlüsse seines Werkes, die
Mten staatlichen Götterkulte mit theosophischen Elementen der
Schule des Jamblichos (ein 330 n. Chr. gestorbener Neuplatoni-
Ler) zu durchsetzen und diese haltlose Mischung von Lehren und
Praktiken unter die Obhut einer halb heidnischen, halb christli-
chen Kirche zu stellen, war ein zu sicherem Scheitern verurteil-
*es Unterfangen."

Dagegen möchten zu allen und besonders in schweren Zeiten
lene Gebote des Mithras, die Julian sich stets wiederholte, ihre
menschliche Bedeutung behalten, die lauten:

>>Mehr Mut, mehr Gerechtigkeit, mehr Brüderlichkeit, mehr
^dnheit."

37 569


	Politische Neuordnungen im antiken Kaiserstaat : Politik und Religion

