Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 9

Artikel: Politische Neuordnungen im antiken Kaiserstaat : Politik und Religion
Autor: Schmitt, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759913

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Politische

Neuordnungen im antiken Kaiserstaat
Politik und Religion
Von Paul Schmitt

Das Erbe des grossen Revolutionirs

Mit den Schlachten von Pharsalus, Philippi und Actium waf
das Schicksal der altromischen Staatsform definitiv besiegfil_t'
»Der Freiheit holder tausendblumiger Kranz” war endgilltlg
zerrissen, und das rdmische Staatswesen wurde von ein€m®
Herrscher geleitet, von Octavian, dem der Senat im Jahre 27
v. Chr. den Titel Augustus, der Erhabene, beilegte.) Von der
alten Formen konservierte Octavian was irgend méglich warl
und erhielt so dem Reich den rémischen Charakter, und £¢
rade in den zwei Jahrhunderten der Geltung des augusteische?
Principates (bis zum Tode Marc Aurels 180 n. Chr.) wurde
der damalige Kreis der Civilisation romanisiert.

oIndem Augustus offiziell seine Macht auf die befristeten I
publikanischen Kompetenzen von Konsulat und Prokonsulat
stiitzte, stellte er seine Herrschaft als ein Provisorium hin, das SO
lange bestehen sollte, als es die Lage des Staates erheischte
Zwar hatte er von dem damaligen Senat nicht zu beff;rch’te.ﬂ’
dass man ihn beim Worte nahm, hielt dieser doch seine Regl®
rungstatigkeit fiir so unentbehrlich, dass er ihm im Jahre -
die Vollmacht verlieh, alles, was er kiinftig im Staatsinteress®
fiir geboten erachte, vorzunehmen ohne Riicksicht auf die best®
henden Gesetze. Allein ihn befriedigte die bisherige staatsrecht”
liche Losung auf die Dauer nicht, vielleicht auch, weil die fort”
gesetzte Fithrung des Konsulats den republikanischen Grund-
sitzen zuwiderlief. Darum stellte er das Prinzipat auf einé neu®
Rechtsbasis. Er legte das Konsulat nieder und ersetzte es in S
nen Funktionen teilweise durch die tribunizische Gewalt, derc?
Jahre er von jetzt an zu zihlen begann ... Seit 13 n. Chr. ruhte
staatsrechtlich die kaiserliche Gewalt auf der Verbindung 9¢

1)S. den Aufsatz der Neuen Schweizer Rundschau ,,S‘caatsumw?ilzurlg
im antiken Rom”, Oktoberheft 1942.

558



allgemeinen proconsularischen Imperiums mit der tribunicia po-
testas. Doch erschopfte sich ihr Wesen nicht mit dieser Defini-
tion, sondern dazukommen musste, dass Heer und Senat den
Kaiser als Imperator anerkannten, und ein weiterer Ausdruck
dieses Verhiltnisses war, dass die gesamte mainnliche Bevélke-
rung des Reichs sich ihm durch Treueid verpflichtete.” (So Mat-
thias Gelzer in seiner Studie {iber ,,Caesar und Augustus”.)

Erneuverung der Umwilzung durch die Soldatenkaiser

,,Nach dem Tode des Kaisers Marcus Aurelius Antoninus (161
bis 180 n. Chr.) bricht das augusteische Prinzipat zusammen.”
(Eduard Schwartz) Von 193 bis 284 n. Chr. herrschen die so-
genannten Soldatenkaiser; ohne Rechtstitel, nur gestiitzt auf den
Willen der Armeen, werden erfolgreiche Generale als Augusti
ausgerufen. Der erste dieser Kaiser-Generale, der diistere Sep-
timus Severus (193—211 n. Chr.) wandelt noch auf den Spuren
des ersten Caesar. Seine Heeresreform, die zur Kkaiserlichen
Garde, den berithmten Praetorianern, alle Provinzialen heran-
zieht, ermoglicht den Schutz der Reichsgrenzen. Im Inneren re-
formiert er die Justiz, und unter seiner Regierung glinzen die
berithmten Juristen Papinianus, Ulpianus und Paulus. Den aus-
schweifenden Carneval, den dann ein Vierteljahrhundert lang die
syrischen Kaiser unter einem faktischen Damenregiment in Rom
auffithren, brauchen wir nur zu erwihnen und schalten, um ein
Bild jener Zeit zu geben, eine Stelle ein aus Jakob Burck-
hardts ,Zeit Konstantins des Grossen” iiber Kaiser Maximinus
Thrax (235—238 n. Chr.), den ,,vermutlichen Morder” des letz-
ten Syrers Alexander Severus:

»Maximin bestieg den Thron, ein thrazischer Hirt, Sohn eines
Goten und einer Alanin, somit ginzlicher Barbar der Abstam-
mMung und iiberdies der Bildung nach. Aber die Armee, welche
hier selbst die letzte Riicksicht beiseite liess, bestand auch aus
lauter Barbaren von der Ostgrenze, denen gar nichts daran lag,
ob ihr Kandidat von Antonin abstammte, in hohen Aemtern sich
gebildet hatte, Senator gewesen war oder nicht. Dafiir war Ma-
Ximin achthalb Fuss hoch, riesenstark und ein Korporal, wie viel-
leicht im ganzen rémischen Heere kein zweiter. Seine Herrschaft
War, wenn nicht im Erfolg, so doch im Prinzip furchtbarer als
die irgendeines Kaisers. Diese alte Welt mit ihren Denkmilern

559



voll Schonheit, ihrem Leben voll Bildung reizt den Barbaren,
der sich seines Ursprungs schamt, zu giftiger Wut; mit Milde
hitte sich seine Usurpation ohnedies nicht behaupten lassen;
Konfiskationen bedurfte er fiir seine Soldaten, und so geht der
romische Kaiser auf planmissige Zernichtung roémischen We-
sens aus. ... Rom wurde mit Schrecken inne, dass eine Grenz-
armee von Barbaren das Hauptquartier der Weltherrschaft sein
konne, eine Armee, welche man sich dachte, wie die des Spar-
tacus oder Athenion im Sklavenkriege. Der tiefste Grimm Maxi-
mins ging gegen alles, was vornehm, reich und gebildet war, na-
mentlich gegen den Senat, von dem er sich verachtet glaubte
und vor dessen Kurie er grosse Abbildungen seiner deutschen
Siege aufstellen liess; aber auch das Volk der Hauptstadt, wel-
ches sonst der Hinrichtung des ganzen Senats wiirde zugesehen
haben, musste durch die Schmilerung der Zufuhr und Einzie-
hung der Fonds fiir die 6ffentlichen Spiele auf das dusserste er-
bittert werden. Den Provinzialstidten ging es iibrigens nicht
besser; ihr stidtisches Vermogen, wie das der einzelnen Reichen,
wurde geraubt zur Bereicherung des Heeres.”

Die neue Ordnung und ihre politische Theologie

Dieser Barbar wird vom Senat abgesetzt und von seinen Sol-
daten bei einer Belagerung erschlagen. Aber Ordnung kehrté
deshalb noch lange nicht ein und unter der nominellen Regierung
der Kaiser Valerian (253—260) und seines Sohnes Gallienus
(260—268) hat fast jeder grossere Truppenverband im weiten
Roémerreich seinen eigenen Kaiser. Einen dauerhafteren Zustand
bringt erst Diocletianus (284—305) zu Wege, seine Reichs”
reform beseitigt das Soldatenkaisertum zu Gunsten der absoluter
Monarchie nach vorderasiatischem Muster; schon im &dusseren
Auftreten mit Purpurgewand und Perlendiadem unterscheidet
sich der Herrscher von jedem anderen Romer, er ist dominus,
der Herr, die Staatsbiirger sind Untertanen. Die Auseinander-
setzung und Verwertung der hellenistisch-vorderasiatischen reli-
giosen Vorstellungen wird in der eigentiimlichen politischen
Theologie Diocletians spiirbar: den ,héchsten und besten Gott”
nennt er Jupiter, er ist der Gott des hochsten Kaisers, darum
nennt er sich Jovius, und sondert eine Garde der ,,Jovier’” aus:
der Gott der, ,,Caesaren” benannten, Unterkaiser ist ,,Gottes

560



Sohn” Hercules, sie sind die ,,Herculier”’, und ebenso heisst de-
®n Garde; aber der Herculier ist dann nicht nur der Sohn, son-
dern auch der Bruder des Joviers, womit das Verhéltnis der
Eleichzeitigen Unter- wie Nebenordnung der beiden vornehmsten
Staatstréger ausgesprochen ist. Aber auch in der diocletianischen
ReiChSordnung ist der grosse romische Gedanke lebendig ge-
blieben, dass Herrschen kein Erbe und kein Gliickszufall ,,S0n-
dern ein Amt, eine Magistratur ist.”” Unter Diocletian ,hielt
Sich dje kaiserliche Jurisdiktion streng an das rémische Recht.”
(Eduard Schwartz)

Da wir uns in unserer historischen Rundschau dem Punkte ni-
hern, an dem das Christentum rémische Staatsreligion wird, sei
®in Blick auf die relgiiosen Stromungen des Romerreiches ge-
Worfen, und zwar erscheint uns die Religion der Soldaten, die
M oeheimen ausgeiibte Religion des Mithras, als charakteri-
Stisch, Jakob Burckhardt sagt iiber diese Materie:

»Die ilteste persische Religion kennt einen Sonnengott Mi-
thras, welchem spiter die Lehre Zoroasters, da sie ihn nicht be-
Seitigen konnte, die Stelle eines Mittlers zwischen Ormuzd und
Ahriman, Licht und Finsternis zuwies. ...

Man wiirde aber irre gehen, wenn man die Ziige dieses alten
Mithras des rechtgliubigen Persiens in dem Mithras des sin-
Kenden Romerreichs unverindert wiederfinden oder voraussetzen
Wollte,

Zahlreiche Reliefs, bisweilen von sehr grossem Masstab, in
den meijsten Antikensammlungen Europas stellen den ratselhaf-
ten Mythus dar, ohne ihn zu erkliren. Sie sind in der Regel
Yon geringem Kunstwert und im besten Fall kaum ilter als die
Antonine. Man sieht eine Hohle, itber welcher in der Regel der
Auffahrende und niederfahrende Sonnenwagen oder auch Sonne
“nd Mond angedeutet sind. In der Héhle kniet ein Jiingling in
Phrygischer Tracht — es ist Mithras — auf einem Stier, dem er
®lnen Dolch in den Hals stosst. Aus dem Schweif des Stieres
“Priessen Aehren; ein Hund springt an den Stier heran, eine
Schlange leckt sein Blut, ein Skorpion nagt an seinen Hoden.

U jeder Seite steht ein Fackeltriger, der eine mit erhobener,
der andere mit gesenkter Fackel. Ueber Mithras erscheint ein
Rabe, bekanntlich der Vogel der Weissagung, vielleicht auch als

Ogel der Schlachtfelder zu deuten. Ein Léwe oder Lowenkopf,

561



der bisweilen rechts in der Ecke sichtbar wird, soll noch €if
Symbol des Lichtes, der Sonne sein.” Fiir die Auslegung die?er
Symbole in dieser spatromischen Zeit giben ,,gliicklicherwelse
wenigstens die Inschriften einen deutlichen Wink; sie lauten
dem unbesiegten Gott Mithras, — der unbesiegten Sonf®
Mithras — der Sonne, dem unbesiegten Begleiter u.s.f.; di€
letztgenannte Inschrift ist zudem ecine der hiufigsten auf den
Miinzen Konstantins des Grossen, welcher vielleicht sein Lebe”
lang sich nicht vollig von dem Aeusserlichen des Mithrasglauben®
losmachte. — Den eigentlichen Mithras der Hohlenreliefs durft€
man freilich nicht zum Miinzrevers entweihen; seine Stelle V€T
tritt die gewohnliche Gestalt des Sonnengottes, mit Strahlen”
glanz, Globus oder Geissel. — Der Unbesiegte war sicher ZW
gleich der Siegspender und also vorzugsweise der Kriegsgott. -+
Endlich ist Mithras der Fiihrer der Seelen, die er aus dem Erde"
leben hinaus, in welches sie gefallen, wieder zum Lichte empor
leitet, von dem sie ausgegangen sind. Und hieran kniipft sich das
Gefiihl der spiatern romischen Welt; sie hat es nicht bloss aus
den Religionen und der Weisheit der Orientalen und der AegyP’
ter, noch weniger erst aus dem Christentum entlehnt, dass daES
Erdenleben ein blosser Uebergang zu einem hoéheren Leben sel)
ihr eigener Schmerz und das Innewerden ihrer Alterung sage”
ihr deutlich genug, das irdische Dasein sei lauter Beschwerde U
Bitterkeit. Der Mithrasdienst wird eine, und vielleicht die D¢
deutsamste der erlésenden Religionen des sinkenden Heide™
tums.” Die iiberlieferten strengen Priifungen und ,,Zicht
gungen” bei den Einweihungsriten dieses Kultes zeigen, dass
es seinen Anhdngern mit ihm ernst war, wenn auch vieles, wie
bei andern Mysterienreligionen, nur zeichenhafte I—lzmdluflg‘e.ﬂ
gewesen sein mogen. ,,Sieben verschiedene Stufen der EinWe"
hung werden genannt, nur ist die Reihenfolge nicht ganz sichef’
darunter ein Rabengrad, Kriegergrad, Lowengrad; die oberstel
hiessen Viter. Beim Léwengrad wusch man die Hinde mit Ho"
nig und gelobte sie rein zu halten von Missetat. IrgendwoO kar
auch Brot und ein Becher Wasser vor, selbst ein entsiindigend®®
Bad; dann suchte man dem ,,Mithraskrieger’” mit dem Schwer
einen Kranz auf das Haupt zu werfen, den er mit der Hand we&’
fangen und an die Schulter driicken musste, weil Mithras selber
sein Kranz, seine Krone sei.”

562



Befestigung der Staatsordnung durch das Christentum

Neben diesem wéire noch zu erinnern an die zahlreichen andern
Offentlichen und geheimen Kulte, an das zusammenfassende
Streben der Kaiser, wie es etwa im Begriffe und Bau des Pan-
theon seinen Ausdruck gefunden hat, an das vereinheitlichende
Bemiithen der Philosophen, etwa der Neuplatoniker, der gno-
stischen Richtungen und der Christen. Eine dem Bewusstsein
der Zeit vollig neuartige Religion hitte auch der gewaltige Con-
stantin d. Gr. nicht 6ffentlich in dem Masse anerkennen und be-
gunstigen konnen, wie er das Christentum i. J. 313 in Edikt
von Mailand beschiitzte und i. J. 325 als Vorsitzender des oku-
menischen Konzils von Nicaea in Bithynien bei seinem ersten
Schritt als geistige Weltmacht, als ,Kirche” unterstiitzte. Und
in der langen Dauer seines sozusagen inoffiziellen Zustandes
hatte es sich im Romerreich, auf das es damals im wesentlichen
beschrinkt war, gut eingerichtet, da es in unwesentlichen Aeus-
serlichkeiten tolerant war. Zwar hatte Constantin das unter Zeus
und Hercules gestellte und durch besondere religiose Organisa-
tionen scheinbar befestigte System Diocletians wenigstens in
Seiner religiésen Apparatur zerstort, aber ,sich heidnischer For-
Mmen zu enthalten, wire, auch wenn er es gewollt hitte, damals
fir Constantin unméglich gewesen.” Das wurde offenbar bei
den Feierlichkeiten der Grundsteinlegung des grosseren Mauer-
rings der neuen Reichshauptstadt am Goldenen Horn am 26.
November 328 und dann bei der Einweihung am 11. Mai 330.
Eduard Schwartz schreibt in seiner glinzenden Studie iiber Con-
Stantin den Grossen: ,,Die Tyche der Stadt liess sich nur in
der hergebrachten Weise darstellen; wie am Einweihungstage
Selbst, so zog auch bei den jihrlichen Geburtstagsfeiern der
Stadt auf einem Prunkwagen, von einer Prozession von Sol-
daten geleitet, eine Statue des Kaisers, mit dem Bilde der Tyche
auf seiner Rechten, bei der pompa circensis in die Rennbahn ein,
Um die Huldigung des Kaisers zu empfangen. Auf dem von Con-
Stantin aufgelegten Markt, erhob sich eine riesige Siule, auf
derep Spitze eine, wie es scheint, aus Ilion hergebrachte Statue
Stand, die den SOL INVICTUS zugleich und den Kaiser dar-
stellte. Kiinstlerische Formen haben ein zdhes Leben, vor allem
N einer Zeit, die darauf angewiesen ist, die Vergangenheit zu
Plﬁndern; sie vermogen verschiedene ja entgegengesetzte In-

563



halte zu decken, und die Kirche vergab sich nichts, wenn si€
dies Denkmal mit Kerzenprozessionen und Weihrauchdimpfen
ehrte. Denn der Kaiser, der nunmehr anstatt des heidnisch-astro”
logischen Attributs INVICTUS der Titulatur das Beiwort
VICTOR = (griechisch) NIKETES einfiigte und sich von Bi
schof Euseb von Nikomedien formell unter die Katechumenen
im Sinne der orientalischen Kirche aufnehmen liess, ohne sich
darum der Taufe zu unterziehen, liess durch wortreiche Erlass¢€
an die Provinzialen, durch die geschiftige Publizistik seinerl
Hofbischofe, ja durch Predigten, die er selbst seinem Hofe hielt,
weder Christen noch Heiden im Zweifel dariiber, dass er den
Sieg, der ihm die Alleinherrschaft brachte und das ganze Reich
in seiner Hand vereinigte, dem Gott der Kirche verdanke, ..-
und dass die vielen Gotter, die seine Gegner umsonst angerufefl
hatten, leere Hirngespinste oder bése Teufel seien: in der oku-
menischen Universalitit trafen seine und die go6ttliche Monar”
chie zusammen.” Nach Ansicht des selben Autors war fiir Con
stantin das Christentum ein Monotheismus mit ,,einfacher, durch-
aus rationaler Moral, der von Gott dem Menschen bei der Er~
schaffung mitgegeben” worden war, und fiir die Sonntagsheili-
gung, die er bei der Armee befahl, entwarf er eine ,,besondere
farblos monotheistische Gebetsformel”; der Logos der christli-
chen Theologie, die Vernunft, die die Welt erschaffen hat und
in Ordnung hilt, musste ihm einleuchten, und sogar fiir di€
christlichen Héllenstrafen hatte er bei der lockeren Moral sein€s
Hofes eine rationale — erzieherische — Verwendung, er wies
eindriicklich auf sie hin als einer Art jenseitiger Erweiterung
der kaiserlichen Justiz. Im Jahre 337 n. Chr. stirbt Constantif
nachdem ihn der Hofbischof noch auf dem Sterbelager getauft
hatte.

Constantin der Grosse hat das revolutionire Erbe des ersten
Caesar liquidiert, hat dem Reich der Romer die Gestalt geg¢®”
ben, die entwicklungsfihig, wenn auch langsam an Wirkung
schwicher werdend, sich in den ungeheuern Krifteverschiebunge?
der Voélkerwanderungszeit der Perser- und Araberstiirme, der
Mongolen — und Slavenwanderungen noch rund ein Jahrtausen
behauptete. Seine vielgliedrige staatliche , ,Hierarchie”, an df{r
Spitze die magistri als hochste Reichsbeamte fiir Zivil- und MI°
litirverwaltung, absteigend auf der Leiter der Aemter die duces

564



und comites bis zum einfachen Soldaten und einfachen Funktio-
nar, sein Senat als Staatsrat, wirkten bis in die neueste Zeit.
Der Staufer-Kaiser Friedrich II., den manche als den Schépfer
des modernen rationalen Anstaltsstaates ansehen, ist der geistige
Erbe des konstantinisch geformten Roémerreiches.

Die romantische Reaktion

War nun der erste christlich getaufte Kaiser ein Realist, der
die politischen Formen zu meistern wusste, der die tragenden
Ideen als solche erkannte, und nur einen solchen kann man Real-
politiker nennen, so waren die Aussichten fiir eine heidnische
Reaktion, die nach historischen Gesetzen bestimmt zu erwarten
war, recht schlecht. Ein geborener Mystiker, ein humanistischer
Biichergelehrter, ein Intellektueller, der Ideen mit Buchweisheit
vVerwechselte, dabei ein guter militirischer Techniker, alles in
allem also das Gegenteil eines politischen Realisten, war es,
der den Reaktionsversuch unternahm: Julian mit dem Beinamen
Apostata, der Abtriinnige. Er regierte 18 Monate in den Jahren
361—363 n. Chr.

Wir haben hier Gelegenheit auf ein anderes hervorragendes
Buch des schon erwihnten Miinchner Verlages empfehlend hin-
Zuweisen: Joseph Bidez ,Julian, der Abtriinnige.”’s) (Die
Vortreffliche, leicht lesbare Uebersetzung stammt von Hermann
Rinn).

In der Einfithrung wird bemerkt, dass dieses Buch iiber den
ngrossen Christenfeind” nicht nur ,,ein kostlicher Besitz der
Fachwissenschaft”, sondern auch ,von hohem zeitgendssischem
Interesse fiir einen wesentlich weiteren Leserkreis” sei. Dem ist
Zuzustimmen, wie auch dem Schlussatz der Einfithrng, dass man
»Achtung vor dem sittlichen Adel der Haltung” Julians haben
Mmiisse, der den Versuch wagte, eine geschichtliche Entscheidung
Mickgingig zu machen. Hinzuzufiigen ist nur, dass Bidez zum
farbensatten Gemilde des Kaisers Julian dem schon seit etwa
40 Jahren feststehenden, von den Kirchenhistorikern erarbeite-
ten, Bilde keine neuen Akzente beigibt, sondern das schon be-

%) Verlag Georg D. W. Callwey, Miinchen 1940. Das Originalwerk des
Genter Philologen und Religionshistorikers erschien 1930 in franzési-
Scher Sprache.

565



kannte Bild unter Benutzung aller Quellen iiberreich und mit
grosser gestaltender Kraft ausmalt.

Julians Vater ist Julius Constantius; dieser ist ein Sohn des
Constantius Chlorus aus seiner Ehe mit Theodora und ist also
ein Halbbruder Constantins d. Gr., der bekanntlich der Verbin-
dung des Constantius Chlorus mit der berithmten Helena ent-
spross. Der Sohn Constantins d. Gr. Constantius II. hegte ein
tiefes Misstrauen gegen seine Vettern, welches Julians Jugend
verdunkelte und seinem Halbbruder Gallus (aus der Ehe seines
Vaters mit Galla) das Leben kostete. Im Jahre 355 n. Chr. ver
heiratet Constantius II. seinen Vetter Julian mit seiner Schwe€-
ster Helena, die, wohl ilter als ihr Vetter und Gemahl, kein€
Bedeutung in seinem Leben erlangt und um 360 n. Chr. stirbt.

Humanist und Mystiker

Wir finden den jungen Julian, erzihlt Bidez ,in den 6den Pa-
listen und stillen Strassen von Nikomedia, jetzt Ismid, am Golf
von Astakus auf der asiatischen Seite der Propontis, dem heuti-
gen Marmarameer. Dorthin hatte Constantius den verwaistesl
Knaben nach der Ermordung des Vaters bringen lassen.” Die
Erziehung lasst der kaiserliche Vetter durch den schon oben er-
wihnten Bischof FEusebius von Nikomedien iiberwachen; der
eigentliche Erzieher ist der skytische Ennuch Mardonios, der
ehemalige Vorleser der verstorbenen Mutter des Knaben. Die-
sem letzteren setzt Julian in seinen Schriften ein Denkmal: ,,Oft
und oft, so berichtet er, hitte er nach den Schulstunden mit
seinen Kameraden zum Circus oder Theater laufen moégen. Aber
immer habe ihm der Erzieher mahnend vorgehalten, dass das
Studium solchen Zerstreuungen vorzuziehen sei. ... Er verstand
es den Knaben durch die schonsten Biicher zu trosten, und lehrté
ihn, darin immer neue Quellen reiner und wahrer Freuden ZU
entdecken. Im Sinne der strengen Stoiker machte er ihm klaf
dass demjenigen, der wahrhaft zu lesen versteht, Homer gross-
artigere Schauspiele vermittelt als die Darbietungen, an denen
sich das gemeine Volk ergdétzt. ,Willst du die Pferderennen an”
schauen?’ fragte Mardonios: ,nirgends findest du grossartiger€
als bei Homer. Nimm das Buch und lies. Man schwitzt dir von
Tanzpantomimen? Mach dir nichts draus: die jungen Phiaken
haben minnlichere Tinze. Und da hast du den Kithariden Phe-

566



Mios, den Singer Demodokos. Da findest du Biume, die sché-
Ber sind als alle sichtbaren. Und die Insel der Kalypso, ihre
frossen Wilder, die Grotten der Kirke, der Garten des Al-
inoos: glaube mir, nirgends kannst du Schoneres sehen.’”’
Nebenher ging die christliche Unterweisung in der iiblichen Art.
j!Die Leidensgeschichte riithrte ihn zu Trianen.” ,,Man liess ihn
' den niederen Klerus eintreten und nahm ihn als Lektor unter
die Leyiten auf, denen die Aufgabe zufiel, rhythmisch und klar
die i3y die Meditation der Gemeinde bestimmten Bibelabschnitte
"OrZutragen. Als spater Julian die Neubelebung des Gotterkul-
tes unternahm, konnte man mit einigem Erstaunen feststellen,
dass er nicht etwa diejenigen Einrichtungen rithmte, die allen
Orientalischen Mysterienkulten — seien es nun die Christi, der
“Ybele, der Isis oder des Mithras — gemeinsam waren, sondern
'n erster Linie Dinge empfiehlt, die er in der christlichen Kirche
2Ur Zeit seines ersten Glaubenseifers kennengelernt hatte. Nir-
§ends behauptete er in diesen Zusammenhiingen, wie das mo-
derne Kritiker gerne zu tun pflegen, dass das Christentum in
Seinen Gebriuchen nicht neuschopferisch gewesen sei; vielmehr
ltiert er in zweifellos von ihm selbst herrithrenden Schriften
das Beispiel der Christen und empfiehlt mit besonderem Nach-
Uruck das werktatige christliche Vorbild.”

Der Abfall des jungen Klerikers vom Christentum ist ,ein
erk der neuplatonischen Theurgen” vor allem des ,,Philoso-
Phen” yng Mystikers Maximus. Dieser muss mit seinem Wissen
Starke suggestive Krifte verbunden haben. Noch im Alter ,als
Sein langer Bart schon weiss geworden, berichtet ein Zeitgenosse,
Clich seine Stimme der der Athena Homers oder der des Apoll.
Usserordentlich war das Feuer seines Blicks, und sein Auge
“Piegelte jede Regung der Seele wieder. Sprache und Aussehn
Stiner Person standen in gliicklichster Uebereinstimmung, und
Yge und Ohr waren gleichermassen entziickt in seiner Gegen-
Vart, Selbst die Kliigsten und Redegewandtesten wagten im Ge-
“Prich mit ihm keinen Widerspruch; man gab sich bedingungs-
98 hin und lauschte ihm wie einem Orakel. So gross war der
duber seiner Rede.”

»Maximus beschrinkte sich keineswegs auf Theurgie. Er war
T Verfasser eines Kommentars zur Kategorienlehre des Ari-
Soteleg Der zwanzigjihrige Prinz schloss sich nach dem Be-

567



richt des erwihnten zeitgenossischen Geschichtsschreibers »¢12

an ihn an und mithte sich mit hochstem Eifer, sich seine Lel™
vollig zu eigen zu machen.”

Heidnische wie christliche Quellen stimmen darin iiberein, dass
Maximus in einer ,,Krypta des Mithraskultes” zu Ephesus Jur
lian, nach einem symbolischen Weg durch néchtliche Schreck
nisse zum Lichte, den christlichen Glauben abschworen 1€
,,Adeschickt ausgelegte Orakel riefen dem Enkel des Constantit®
Chlorus (des Herculiers!) die Abstammung seiner Dynasti€ vort
Sonnengott ins Gedidchtnis.” Und als Julian Kaiser ,c;;ev‘/ol'deIl
war, entwarf er ,,in drei Nichten eine Hymne zur Verherrlichur8
der Macht des Gottes Helios” und lidsst in einer SelbstgediCh‘
teten Fabel den Sonnengott zu sich sprechen: ,,Aus Lieb¢ a
deinen Ahnen wollten wir dein Geschlecht liutern. Bedenk®
dass du eine unsterbliche Seele hast, die von uns abstammt; be”
denke, dass du zum Gott werden wirst, wenn du uns folgst fm
unsern Vater gemeinsam mit uns von Angesicht zu Angﬁswht
siehst.”

y,Julians Abkehr von der neuen zur alten Religion war “u,r,
durch den hohen Rang des Konvertiten etwas Ungewdohnliches
Die Einheitlichkeit des neuplatonisch-astrologischen Weubildef
wirkte auf die Menschen jener Zeit so stark wie jene des pla
tonisch-christlichen Weltbildes, und Erlésungsvorstellungen /
und Riten fanden sie dort wie hier. ,,Zweifellos war die Auss°
nung des Prinzen mit dem Glauben seiner Vorfahren uﬂd“das
Erwachen seines politischen Ehrgeizes miteinander veranP:
Warum hitte er sonst seine neue religiose Betiatigung so ang®
lich verborgen?” Denn an Bekennermut fehlte es ihm keinesweg®

Die Neuordnung ist stirker als die Reaktion

Nach der Verehelichung mit der Schwester des Kaisers €
Julian als ,,Caesar” den Sprengel Gallien zugewiesen, W9 he
mit Erfolg die Allemannen bekimpft, die durch unaufh"jrlfc,[e
Einfille in das romische Gebiet dieses verwiisten. Die Stadrl
an der Rheingrenze sind ,jin Waldnacht versunken und Voit
wilden Tieren bewohnt”, die Grenze wird durch ,,Kastelle _rﬂ
Reiterschwadronen und Kohorten” gesichert, wie die Histor? 1
des vierten Jahrhunderts Ammianus und Eumenius beriCht‘iis'
Im Jahre 360 n. Chr. rufen die siegreichen Legionen ZU pa

rhalt
er

568



Julian zum Augustus aus, er zieht als Gegenkaiser nach Konstan-
tiﬂopel, wo er Constantius II. tot vorfindet. Sorgfiltig verwischt
€ den Eindruck der Usurpation. — Der Weg fiir die Restaura-
tion des Heidentums ist frei. Diese ist interessant genug: ,,Ein-
fichtung einer Hierarchie, scharfe Scheidung von Priestern und
Laien, kanonische Vorschriften fiir die ersteren betreffs des Haus-
halts, des Wandels, der Studien, Verbot des Wirtshaus- und
Theaterbesuches fiir dieselben, Einrichtung des Bannes und eines
hfiufigen und prachtvollen Gottesdienstes mit Predigt und Chor-
g¢€bet, Errichtung von Hospitilern und sonstigen Wohltatigkeits-
dnstalten.” (J. Marx: Kirchengeschichte) Der Kaiser ist Haupt
der Heiden-Kirche, so muss man sie wohl nennen, ist ,,Pontifex
Maximus.” Diese Aufzahlung der julianischen Reformen zeigt,
ZUsammen mit den fritheren konstantinischen Edikten, wie Auf-
hebUHg der Kreuzigung, Verbot der Brandmarkung im Gesicht,
da dieses Gottes Wiederspiegel sei, Verbesserung des Loses der
]Sklaven w.a.m., dass die christliche Haltung im Zuge der Zeit
ag, —

Im Perserkriege des Jahres 363 stirbt Julian an einer Wunde.
Das beriihmte Wort »Qalildaer, du hast gesiegt!” hat er wahr-
Scheinlich nicht gesprochen, wenigstens weiss der Augenzeuge
der Todesstunde, der Historiker Ammianus nichts davon.

»Julians Absicht, sagt Bidez am Schlusse seines Werkes, die
dlten staatlichen Gotterkulte mit theosophischen Elementen der
Schule des Jamblichos (ein 330 n. Chr. gestorbener Neuplatoni-
€r) zu durchsetzen und diese haltlose Mischung von Lehren und
Praktiken unter die Obhut einer halb heidnischen, halb christli-
Chen Kirche zu stellen, war ein zu sicherem Scheitern verurteil-
tes Unterfangen.”

_ Dagegen mochten zu allen und besonders in schweren Zeiten
Iene Gebote des Mithras, die Julian sich stets wiederholte, ihre
Menschliche Bedeutung behalten, die lauten:

»Mehr Mut, mehr Gerechtigkeit, mehr Briiderlichkeit, mehr

Reiﬂheit,”

oy 569



	Politische Neuordnungen im antiken Kaiserstaat : Politik und Religion

