
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 9

Artikel: Gestalt eines christlichen Humanismus

Autor: Bäschlin, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gestalt eines christlichen Humanismus
Von Franz Bäschlin

/\ ls Paulus auf dem Areopag den Athenern die christliche
^ Botschaft verkündigte, zollte er dem Geist der Antike

hohe Anerkennung: „Ihr Männer von Athen, in allem sehe
ich euch mehr als gottesfürchtig." Längst war ja von der
griechischen Philosophie, von Sokrates, Plato und den Piatonikern
vor allem, die Religion der olympischen Götter überwunden
worden. Anstelle des Naturstandpunktes war schon der
geschichtliche Standpunkt getreten, und die Welt harrte der
Offenbarung, die in die Geschichte eintreten und ihren Sinn
deuten sollte. Paulus brachte den Athenern diese Offenbarung.

Sie hatten „dem unbekannten Gott" einen Altar
geweiht. Der Apostel lehrte sie diesen unbekannten Gott als den
Schöpfergott kennen; freilich nicht als den absolut transzendenten

Gott des Alten Testamentes, sagte er doch kühn, beinah

pantheistisch „In ihm leben wir, bewegen wir uns und
sind wir". Und er predigte ihnen Christus, der von den Toten

auferweckt wurde und den Erdkreis richten wird mit
Gerechtigkeit.

Mit Recht hat H. W. Rüssel in seinem Buch „Gestalt eines
christlichen Humanismus" diese Begegnung des Paulus mit
der Welt der Antike als ein Ereignis von gewaltiger Bedeutung

dargestellt. Im Gegensatz zu den Judenchristen in
Jerusalem war der Heidenapostel aufgeschlossen für die
Bildungswelt des Hellenismus, die schon so viel Vorahnung der
christlichen Botschaft enthielt. Allein durch die Verbindung mit
diesser Welt der antiken Bildung, die seit Alexander dem
Grossen und nun innerhalb des römischen Reiches den damals
bekannten Erdkreis umspannte, konnte das Christentum zur
ökumenischen Religion werden. Wie Paulus, so lehnte auch
die Patristik, mit Ausnahme etwa des späten Tertullian und
der Montanisten, das geistige Erbe der griechischen
Philosophie nicht ab. „Die Philosophie erzog das griechische Volk
für Christus wie das Gesetz die Hebräer", schrieb Clemens
von Alexandrien, und von Justin dem Märtyrer wird das Wort
überliefert: „Alles was schön und gut ist, gehört uns, den
Christen".

Rüssel hat sich zunächst die Aufgabe gestellt, die Entwicklung
des antiken Geistes auf das Christentum hin nachzuweisen

und die providentielle Bedeutung des geistigen und
politischen Kampfes Griechenlands gegen die Mächte des
Orients aufzuzeigen, um dann die Rezeption der Antike durch
das Christentum von der Urkirche und der Patristik über

36 553



das Mittelalter bis in die Zeit der Renaissance zu verfolgen.
Der christliche Humanismus, der je und je, in bald getrübter,
bald reinerer Form aus der gegenseitigen Durchdringung beider

Geistesmächte erwuchs, erlebte nun, seit Petrarca, vor
allem aber im 15. Jahrhundert, als der Piatonismus in der
Florentiner Schule Ficinos neu erstand, als Ficinos Schüler,
Pico della Mirandola, seine berühmte Schrift ,,Ueber die Würde
des Menschen" schrieb, als in Deutschland Nikolaus Cüsanus,
in England Thomas Morus wirkte, seine herrliche Blüte. ,,Die
grosse Stunde des christlichen Humanismus war die Zeit
unmittelbar vor der abendländischen Kirchenspaltung, als die
erleuchtetsten Geister unseres Erdteils zugleich mit der
,Humanisierung' eine ,Reformierung' der Kirche anstrebten". Da
beruhte wahrhaftig das europäische Geistesleben auf seinen
„drei tragenden Felsblöcken": Jerusalem, Athen und Rom.

Aus der Zerschlagung dieser grossen Dreiheit sucht nun
Rüssel die Tragik der Neuzeit zu erklären, wobei er
allerdings auch die Schwäche des christlichen Humanismus nicht
übersieht, die darin bestand, dass er zu sehr nur literarisch-
aesthetisch gerichtet, zu sehr nur Bildungsangelegenheit, zu
exklusiv war. Zu ängstlich auch den irrationalen Mächten ge"
genüber, wie sich dies bei Erasmus in seinem Verhältnis zu
Luther zeigt.

Luther verwarf Rom und er verwarf auch Athen. Gott „trägt
wieder alttestamentliche Züge". Die reformatorische Theologie

Hess eine philosophische Gottesidee, wie das Mittelalter
sie ausgeprägt hatte, nicht mehr gelten. Wenn wir wenigstens,
wie dies Rüssel seltsamerweise tut, ganz absehen von dem
christlichen Humanisten und Reformator Huldreich Zwingli-
Die Lehre von der doppelten Prädestination gar, wie Calvin

sie nach Luther in besonders scharfer Form verkündigte,
nahm dem Menschen alles, um Gott allein die Ehre zu
gegeben. Neben dieser Theologie hatte zunächst im Geistesleben

der protestantischen Länder nur noch „der Humanismus
des deutschen Schulmeisters,... der Philologie, der Grammatik,

der Gelehrsamkeit" Platz. Aber auch in der katholischen
Welt des Tridentinums und der nachtridentinischen Zeit war
die Schwungkraft des Humanismus gelähmt; denn „Voraussetzung

der humanistischen Haltung war ein in sich kulturell
geschlossenes, geistig einheitliches Europa. Ein Europa, das
seiner selbst und seiner geistigen Grundlagen im Christentum

und in der Antike sicher war". Höchstens in einigen
Gestalten ganz grossen Formats, in Hugo Grotius, Descartes.
Leibniz, auch etwa bei Voltaire, Lessing und Herder blieb
das Bewusstsein von der Einheit eines christlichen Europa
noch lebendig. „Dieselbe Einsicht kehrt, freilich in immer
verdünnter und durch philosophische Spekulation gleichsam

554



ausgesaugter Form, im klassischen Idealismus von Kant bis
Hegel wieder." Aber sofort erhebt sich dagegen neuerdings
der antihumanistische Protest.

Hier nun springt Rüssel in etwas gewaltsam verkürzendem
^erfahren über auf Kierkegaard, den Menschen ,,der durch
die Trennung des Humanen vom Theologischen wahrhaft seine
Heimat und seinen Halt verloren hat, und dem nur noch
der Sprung der Verzweiflung in den Abgrund Gottes übrig
bleibt". In Kierkegaard aber hat die heutige, extrem
antihumanistische Theologie eines Karl Barth ihren Ursprung.

Rüssel sieht die Renaissance mit Konrad Burdach und im
Hegensatz zu Jacob Burckhardt und zu Nietzsche christlich,
H der modernen Renaissancedeutung und im modernen
Bestreben „einen neuen unmittelbaren Zugang zur Antike zu
suchen" ein romantisches Bemühen, auf einem „Geheimweg
hinter dem Rücken der wirklichen Geschichte" „das zu
finden, was der eigenen Gegenwart und der eigenen Existenz
h"otz alles vorgeblichen dionysischen Lebensgefühls oder
aller vorgeblichen Einheit von Idee und Existenz doch versagt

sein scheint: Erfülltheit".
Führt Kierkegaards extreme Haltung zu einer „völligen Zer-

reissung und Zerspaltung der menschlichen Persönlichkeit"
Und — in der dialektischen Theologie — zur Wiedereinsetzung

des „reinen Willkürgottes, wie er im Judentum, bei
Halvin und Barth erscheint", so entfesselt anderseits der
Mythen schaffende Vitalismus die dämonischen Mächte der
Natur, die einst von der Antike überwunden und vom
Christentum zur Geschichtlichkeit erlöst worden war, wie Schel-
hng so tiefsinnig bemerkte: „Die christliche Offenbarung
Scnliesst die Anschauung der Welt als Natur, als ewig sich
Wiederholender Kreis ab und begründet die Anschauung derelt im Christentum mit dem historischen faktischen Chri-
Jus als Anfang, Mitte und Ende der Zeiten auf dem Prinziper Geschichte." Dieser sinnerfüllten Weltdeutung gegenüberst die moderne Flucht in die Mythen, in den Rausch des

jonysischen, des Irrationalen und rein Naturhaften eine
Erlernung „romantischer Dekomposition", die letztlich auch

s j^ckzuführen ist auf die Zerschlagung der Dreiheit Jeru-
em, Athen und Rom. Dank dieser romantischen Dekompo-

Mp°n i
<?es Höstes und der theologischen Entwertung des

blichen erhebt sich nun die neue, wahrhaft mythische
Seh

1 Technik zur Allgewalt und bringt einen neuen Men-
Iahe+ bervor. „Dieser neue Typ scheint mit unserem durch
J^nrtausende gewordenen humanistischen Menschen nichts mehrmein zu haben. Dieser Mensch ist nur noch Glied eines
fiso/,gen APParates der Massenfürsorge, die ihm seine spezi¬

menschliche Daseinswelt zu zerstören droht."

555



Es ist Rüssels Anliegen, dieser ungeheuren Gefahr gegenüber
Möglichkeiten, Ansatzpunkte für einen neuen christlichen
Humanismus aufzuzeigen: die Ostkirche, die manches Elemen
der frühchristlichen Logoslehre und des Neuplatonismus bes*

ser bewahrt hat, als der Westen, tritt wieder in e^11

Blick des Abendlandes; Bestrebungen sind im Gange, 111

den Kirchen über den engen Konfessionalismus hinausZU'
kommen. Damit würde auch der christliche Humanismus, den

mit dem Katholizismus das Prinzip der Tradition, mit deni

Protestantismus das Prinzip der geistigen Freiheit verbindet,'
sich wieder besser entfalten können. „Es ist auch merkwürdig.'
dass das Gesamtbild der Antike immer enger und im Grunde
auch problematischer wird, je mehr man sich bemüht, dje

antike Welt unmittelbar und ursprünglicher zu erleben. DeT

christliche Humanismus besass die Weite, nicht nur Plato und

Aristoteles, sondern auch Demokrit und Lukrez in sich auf'
zunehmen, sich nicht nur an Vergil, sondern auch an Ovid und

Juvenal zu erfreuen".
Wie aber muss der neue Humanismus beschaffen sein, der

heute trotz der Tragik dieser Welt „das letzte Ja zum Med
sehen" zu sprechen vermag? Darf er noch dem klassischen
Humanismus gleichen, von dem der Verfasser uns ein v^11

leiser Wehmut überhauchtes Bild entwirft? Darf er sich noch in

jener friedlich aristokratischen Atmosphäre edler, betrachten
der Geistigkeit genügen? Freilich ist gerade diese unpatheti
sehe Haltung, dieses von Selbstironie gemilderte Wertbe

wusstsein, dieser entsagungsvolle Formwille gar nicht leicn^
durchzusetzen und daher oft keine bequeme Haltung; trotz
dem aber darf der christliche Humanismus nicht in solcher
Zeitferne verharren. Zu radikal ist der Mensch, ist die Ku

tur in Frage gestellt. Der christliche Humanist muss sicJ

vom Literarischen mehr zum Menschlichen wenden. Er muss

neben der Ordnung der „Gnade und Erlösung, in welche die

Schönheit der Natur mit einbeschlossen ist", auch die Ordnung
„der Schuld und Sünde, in der das Allzumenschliche und
monische mit inbegriffen ist", sehen. Seit Antike und Chrj
stentum sich verbunden haben, weiss er ja um beide Or

nungen und um die geschichtliche Aufgabe, die dem
sehen gestellt ist, an der Gnade mitzuwirken und dem
haft Dämonischen die menschliche Freiheit abzuringen, y
Lehre vom Logos, der Fleisch geworden ist und damit de

konkreten, in der Zeit lebenden Menschen zur Teilhabe a

Gott erlöst hat, gibt ihm die Gewissheit, dass der Meiisc^
trotz allem liebenswert ist. Die Liebe zum Menschen — ü.
nicht nur die objektive und heitere Betrachtung alles Mensc
liehen „ist für den christlichen Humanisten durchaus
wertig und gleichrangig mit der Liebe zum Logos". Aus i

556



gewinnt der christliche Humanismus auch den Mut, zu einer
Zeit zu sprechen, von der er weiss, dass sie ihn ablehnen
vvird. Es gibt eine ,unzeitgemässe' Mission des Humanismus,
die dann gilt, wenn infolge revolutionärer Vorgänge das Bild
des Menschen ins Schwanken gerät und ein neues Bild vom
Menschen im Entstehen ist. Wir können nicht warten, bis
eine neue, philosophische Anthropologie uns vollendet vorge-
legt wird, sondern wir sind gerufen, gegenwärtig an jenem
Gmschmelzungsprozess mitzuwirken, in ihm das Banner des
ewigen Humanismus hochzuhalten".

So mündet die anregende, so viele zentrale Probleme
beehrende Darstellung angesichts der Erschütterung des Weltbildes

angesichts der Gefahr, die dem Menschen von der
Technik her droht, aus in den Ruf nach einem neuen, der
Situation der Zeit angepassten humanistische Bekenntnis. Der
Geist des christlichen Humanismus kann jedoch nur erhalten
bleiben und seine grosse Tradition weiter pflegen, wenn es
gelingt, den gewaltigsten Mythus, den Mythus der Revolution

und der Technik selber dem Logos zu unterwerfen und
gleichsam im Logos zur Erfüllung zu bringen. Denn es handelt
sich ja darum, den neuen Menschentyp, von dem oben die
Rede war, diesen Menschentyp, „der mit unserm durch
Jahrtausende gewordenen humanistischen Menschen nichts mehr
gemein hat", die Jünger'sche „Gestalt des Arbeiters" zu christi-
anisieren und zu humanisieren. Um dieser Aufgabe zu genügen,

reicht wohl kein weltanschaulicher Bildungshumanismus
aus, und wenn er noch so sehr über das Literarische hinaushebt,

dazu bedarf es vor allen Dingen der „selbstseienden
Menschen", von denen Karl Jaspers sagt: „Sie kennen die
Verpflichtung, stets auszuschauen nacheinander, sich zu
fördern, wo sie sich begegnen, und bereit zu sein zur
Kommunikation Adel der selbstseienden Geister ist zerstreut
'u aller Welt. Wer in ihn eintritt, erwählt sich nicht durch
j^eurteilung, sondern durch Verwirklichung seines eigenen Seins.
Gie Einheit dieser Zerstreutheit ist wie die unsichtbare Kir-
che eines corpus mysticum in der anonymen Kette der Freunde,
Ypn der hier und dort ein Glied durch Objektivität seines
'uns anderem, vielleicht fernem Selbstsein sichtbar wird. In
diesem gestaltlosen Geisterreich finden sich jeweils einzelne,
die sich in gegenwärtiger Nähe entzünden durch die Strenge
ihrer Kommunikation. Sie sind jeweils der Ursprung des
höchsten Aufschwungs, der jetzt in der Welt möglich ist.
yjur sie gestalten eigentlich Menschen".1)

Karl Jaspers „Die geistige Situation der Zeit", Sammlung Göschen,
Bd. 1000, Berlin-Leipzig 1931.

557


	Gestalt eines christlichen Humanismus

