Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 9

Artikel: Gestalt eines christlichen Humanismus
Autor: Béaschlin, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759912

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gestalt eines christlichen Humanismus

Von Franz Baischlin

Als Paulus auf dem Areopag den Athenern die christliche

Botschaft verkiindigte, zollte er dem Geist der Antike
hohe Anerkennung: ,lhr Minner von Athen, in allem sehe
ich euch mehr als gottesfiirchtig.,”” Lingst war ja von der grie-
chischen Philosophie, von Sokrates, Plato und den Platonikern
vor allem, die Religion der olympischen Gotter iiberwunden
worden. Anstelle des Naturstandpunktes war schon der ge-
schichtliche Standpunkt getreten, und die Welt harrte der
Offenbarung, die in die Geschichte eintreten und ihren Sinn
deuten sollte. Paulus brachte den Athenern diese Offenba-
rung. Sie hatten ,dem unbekannten Gott” einen Altar ge-
weiht. Der Apostel lehrte sie diesen unbekannten Gott als den
Schopfergott kennen; freilich nicht als den absolut transzen-
denten Gott des Alten Testamentes, sagte er doch kiithn, bei-
nah pantheistisch ,In ihm leben wir, bewegen wir uns und
sind wir”. Und er predigte ihnen Christus, der von den To-
ten auferweckt wurde und den Erdkreis richten wird mit Ge-
rechtigkeit.

Mit Recht hat H. W. Riissel in seinem Buch ,Gestalt eines
christlichen Humanismus” diese Begegnung des Paulus mit
der Welt der Antike als ein Ereignis von gewaltiger Bedeu-
tung dargestellt. Im Gegensatz zu den Judenchristen in Je-
rusalem war der Heidenapostel aufgeschlossen fiir die Bil-
dungswelt des Hellenismus, die schon so viel Vorahnung der
christlichen Botschaft enthielt. Allein durch die Verbindung mit
diesser Welt der antiken Bildung, die seit Alexander dem
Grossen und nun innerhalb des romischen Reiches den damals
bekannten Erdkreis umspannte, konnte das Christentum zur
Okumenischen Religion werden. Wie Paulus, so lehnte auch
die Patristik, mit Ausnahme etwa des spiaten Tertullian und
der Montanisten, das geistige Erbe der griechischen Philo-
sophie nicht ab. ,,Die Philosophie erzog das griechische Volk
fiir Christus wie das Gesetz die Hebrier”, schrieb Clemens
von Alexandrien, und von Justin dem Mairtyrer wird das Wort
uberliefert: ,,Alles was schén und gut ist, gehért uns, den
‘Christen”.

Riissel hat sich zunichst die Aufgabe gestellt, die Entwick-
lung des antiken Geistes auf das Christentum hin nachzu-
weisen und die providentielle Bedeutung des geistigen und
politischen Kampfes Griechenlands gegen die Michte des
Orients aufzuzeigen, um dann die Rezeption der Antike durch
das Christentum von der Urkirche und der Patristik iiber

26 553



das Mittelalter bis in die Zeit der Renaissance zu verfolgen.
Der christliche Humanismus, der je und je, in bald getriibter.
bald reinerer Form aus der gegenseitigen Durchdringung bel
der Geistesmachte erwuchs, erlebte nun, seit Petrarca, vor
allem aber im 15. Jahrhundert, als der Platonismus in der
Florentiner Schule Ficinos mneu erstand, als Ficinos Schiiler
Pico della Mirandola, seine berithmte Schrift ,,Ueber die Wiirde
des Menschen” schrieb, als in Deutschland Nikolaus Cusanuss
in England Thomas Morus wirkte, seine herrliche Bliite. ,,Di€
grosse Stunde des christlichen Humanismus war die Zeit uil”
mittelbar vor der abendlindischen Kirchenspaltung, als die€
erleuchtetsten Geister unseres Erdteils zugleich mit der ,Hu-
manisierung’ eine ,Reformierung’ der Kirche anstrebten”. Da
beruhte wahrhaftig das europaische Geistesleben auf seinen
ndrei tragenden Felsblocken”: Jerusalem, Athen und Rom.

Aus der Zerschlagung dieser grossen Dreiheit sucht nun
Riissel die Tragik der Neuzeit zu erkliren, wobei er aller-
dings auch die Schwiche des christlichen Humanismus nicht
iibersieht, die darin bestand, dass er zu sehr nur literarisch
aesthetisch gerichtet, zu sehr nur Bildungsangelegenheit, zu
exklusiv war. Zu angstlich auch den irrationalen Michten ge€-
geniiber, wie sich dies bei Erasmus in seinem Verhiltnis zu
Luther zeigt.

Luther verwarf Rom und er verwarf auch Athen. Gott ,trigt
wieder alttestamentliche Ziige”. Die reformatorische Theolo-
gie liess eine philosophische Gottesidee, wie das Mittelalter
sie ausgepragt hatte, nicht mehr gelten. Wenn wir wenigstens.
wie dies Riissel seltsamerweise tut, ganz absehen von dem
christlichen Humanisten und Reformator Huldreich Zwingli.
Die Lehre von der doppelten Pridestination gar, wie Cal-
vin sie nach Luther in besonders scharfer Form verkiindigte
nahm dem Menschen alles, um Gott allein die Ehre zu ge-
geben. Neben dieser Theologie hatte zunichst im Geistesle-
ben der protestantischen Liander nur noch ,der Humanismus
des deutschen Schulmeisters,... der Philologie, der Gramma-
tik, der Gelehrsamkeit’” Platz. Aber auch in der katholischen
Welt des Tridentinums und der nachtridentinischen Zeit war
die Schwungkraft des Humanismus gelihmt; denn ,Voraus-
setzung der humanistischen Haltung war ein in sich kulturell
geschlossenes, geistig einheitliches Europa. Ein Europa, das
seiner selbst und seiner geistigen Grundlagen im Christen”
tum und in der Antike sicher war”. Héchstens in einigen
Gestalten ganz grossen Formats, in Hugo Grotius, Descartes.
Leibniz, auch etwa bei Voltaire, Lessing und Herder blieb
das Bewusstsein von der Einheit eines christlichen FEuropa
noch lebendig. ,Dieselbe Einsicht kehrt, freilich in immer
verdiinnter und durch philosophische Spekulation gleichsamm

554



ausgesaugter Form, im klassischen Idealismus von Kant bis
Hegel wieder.” Aber sofort erhebt sich dagegen neuerdings
der antihumanistische Protest.

Hier nun springt Riissel in etwas gewaltsam verkiirzendem
Verfahren iiber auf Kierkegaard, den Menschen ,,der durch
die Trennung des Humanen vom Theologischen wahrhaft seine

€imat und seinen Halt verloren hat, und dem nur noch
der Sprung der Verzweiflung in den Abgrund Gottes iibrig
bleibt”. In Kierkegaard aber hat die heutige, extrem anti-
humanistische Theologie eines Karl Barth ihren Ursprung.

Riissel sieht die Renaissance mit Konrad Burdach und im
Gegensatz zu Jacob Burckhardt und zu Nietzsche christlich,
In der modernen Renaissancedeutung und im modernen Be-
Streben ,,einen neuen unmittelbaren Zugang zur Antike zu
Suchen” ein romantisches Bemiihen, auf einem ,,Geheimweg
hinter dem Riicken der wirklichen Geschichte” ,das zu fin-
den, was der eigenen Gegenwart und der eigenen Existenz
trotz alles vorgeblichen dionysischen Lebensgefithls oder al-
€r vorgeblichen Einheit von Idee und Existenz doch versagt
Zu sein scheint: Erfiilltheit”.

Fiihrt Kierkegaards extreme Haltung zu einer ,volligen Zer-
Feissung und Zerspaltung der menschlichen Personlichkeit”
Und — in der dialektischen Theologie — zur Wiederein-
Setzung des ,reinen Willkiirgottes, wie er im Judentum, bei
Calvin” und Barth erscheint’”, so entfesselt anderseits der

vthen schaffende Vitalismus die dimonischen M:iichte der

atur, die einst von der Antike iiberwunden und vom Chri-
Stentum zur Geschichtlichkeit erlést worden war, wie Schel-
g so tiefsinnig bemerkte: ,Die christliche Offenbarung
Schliesst die Anschauung der Welt als Natur, als ewig sich
Wiederholender Kreis ab und begriindet die Anschauung der
elt im Christentum mit dem historischen faktischen Chri-
Stus als Anfang, Mitte und Ende der Zeiten auf dem Prinzip
-t Geschichte.” Dieser sinnerfiillten Weltdeutung gegeniiber
lgf die moderne Flucht in die Mythen, in den Rausch des
S(\.IhOI?ysischen, des [rrationalen und .r?i_n”NatL}rhaften eine Er-
€inung ,,romantischer Dekomposition”, die letztlich auch
“Uriickzufithren ist auf die Zerschlagung der Dreiheit Jeru-
zgl_em, Athen und Rom. Dank dieser romantischen Dekompo-
Ition des Geistes und der theologischen Entwertung des
€nschlichen erhebt sich nun die neue, wahrhaft mythische
acht der Technik zur Allgewalt und bringt einen neuen Men-
thentyp hervor. ,,Dieser neue Typ scheint mit unserem durch
ahrte‘xusende gewordenen humanistischen Menschen nichts mehr
riim'em zu haben. Dieser Mensch ist nur noch Glied eines
f; Sigen Apparates der Massenfiirsorge, die ihm seine spezi-
Sch menschliche Daseinswelt zu zerstéren droht.”

245



Es ist Riissels Anliegen, dieser ungeheuren Gefahr gegeniib€”
Moglichkeiten, Ansatzpunkte fiir einen neuen christliche?
Humanismus aufzuzeigen: die Ostkirche, die manches Elemel
der frithchristlichen Logoslehre und des Neuplatonismus De€S
ser bewahrt hat, als der Westen, tritt wieder in def
Blick des Abendlandes; Bestrebungen sind im Gange, "
den Kirchen iiber den engen Konfessionalismus hinausz4”
kommen. Damit wiirde auch der christliche Humanismus, d¢@
mit dem Katholizismus das Prinzip der Tradition, mit dem
Protestantismus das Prinzip der geistigen Freiheit verbiﬂdfft-*
sich wieder besser entfalten kénnen. ,,Es ist auch merkwiirdig:
dass das Gesamtbild der Antike immer enger und im Grunde
auch problematischer wird, je mehr man sich bemiht, di€
antike Welt unmittelbar und urspriinglicher zu erleben. Der
christliche Humanismus besass die Weite, nicht nur Plato und
Aristoteles, sondern auch Demokrit und Lukrez in sich aul’
zunehmen, sich nicht nur an Vergil, sondern auch an Ovid u?
Juvenal zu erfreuen”.

Wie aber muss der neue Humanismus beschaffen sein, de
heute trotz der Tragik dieser Welt ,das letzte Ja zum MeW
schen” zu sprechen vermag? Darf er noch dem klassische!
Humanismus gleichen, von dem der Verfasser uns ein von
leiser Wehmut iiberhauchtes Bild entwirft? Darf er sich noch
jener friedlich aristokratischen Atmosphire edler, betrachtel”
der Geistigkeit geniigen? Freilich ist gerade diese unpathetl’
sche Haltung, dieses von Selbstironie gemilderte W ertbe”
wusstsein, dieser entsagungsvolle Formwille gar nicht lei€
durchzusetzen und daher oft keine bequeme Haltung; trotz”
dem aber darf der christliche Humanismus nicht in solch€’
Zeitferne verharren. Zu radikal ist der Mensch, ist die Kub
tur in Frage gestellt. Der christliche Humanist muss sich
vom Literarischen mehr zum Menschlichen wenden. Er mus®
neben der Ordnung der ,Gnade und Erlésung, in welche die
Schonheit der Natur mit einbeschlossen ist”, auch die Ordm‘”..’g_r
yder Schuld und Siinde, in der das Allzumenschliche und 22

monische mit inbegriffen ist”, sehen. Seit Antike und Chri:
stentum sich verbunden haben, weiss er ja um beide OF%
nungen und um die geschichtliche Aufgabe, die dem Me”

schen gestellt ist, an der Gnade mitzuwirken und dem naft’”
haft Dimonischen die menschliche Freiheit abzuringen. DI€
Lehre vom Logos, der Fleisch geworden ist und damit d¢"
konkreten, in der Zeit lebenden Menschen zur Teilhabe ag
Gott erlost hat, gibt ihm die Gewissheit, dass der Mens¢,
trotz allem liebenswert ist. Die Liebe zum Menschen — uﬂh-
nicht nur die objektive und heitere Betrachtung alles Mens.ch.
lichen ,ist fiir den christlichen Humanisten durchaus gle‘?hr
wertig und gleichrangig mit der Liebe zum Logos”. Aus !

556



gewinnt der christliche Humanismus auch den Mut, zu einer
Zeit zu sprechen, von der er weiss, dass sie ihn ablehnen
wird, Es gibt eine ,unzeitgemisse’ Mission des Humanismus,
die dann gilt, wenn infolge revolutionirer Vorginge das Bild
des Menschen ins Schwanken gerit und ein neues Bild vom

enschen im Entstehen ist. Wir koénnen nicht warten, bis
€ine neue, philosophische Anthropologie uns vollendet vorge-
legt wird, sondern wir sind gerufen, gegenwartig an jenem
Umschmelzungsprozess mitzuwirken, in ihm das Banner des
€wigen Humanismus hochzuhalten”.

So miindet die anregende, so viele zentrale Probleme be-
lihrende Darstellung angesichts der Erschiitterung des Welt-
bildes angesichts der Gefahr, die dem Menschen von der
Technik her droht, aus in den Ruf nach einem mneuen, der
Situation der Zeit angepassten humanistische Bekenntnis. Der
Geist des christlichen Humanismus kann jedoch nur erhalten
bleiben und seine grosse Tradition weiter pflegen, wenn es
gelingt, den gewaltigsten Mythus, den Mythus der Revolu-
ion und der Technik selber dem Logos zu unterwerfen und
gleichsam im Logos zur Erfiilllung zu bringen. Denn es handelt
Sich ja darum, den neuen Menschentyp, von dem oben die

ede war, diesen Menschentyp, ,,der mit unserm durch Jahr-
ausende gewordenen humanistischen Menschen nichts mehr ge-
Mein hat”, die Jimger’sche ,,Gestalt des Arbeiters” zu christi-
anisieren und zu humanisieren. Um dieser Aufgabe zu genii-
gen, reicht wohl kein weltanschaulicher Bildungshumanismus
aus, und wenn er noch so sehr iiber das Literarische hinaus-
Strebt, dazu bedarf es vor allen Dingen der ,,selbstseienden

€nschen”, von denen Karl Jaspers sagt: ,,Sie kennen die
erpflichtung, stets auszuschauen nacheinander, sich zu for-
dern, wo sie sich begegnen, und bereit zu sein zur Kom-
Munikation... Adel der selbstseienden Geister ist zerstreut
In - aller Welt. Wer in ihn eintritt, erwihlt sich nicht durch

€urteilung, sondern durch Verwirklichung seines eigenen Seins.

1¢ FEinheit dieser Zerstreutheit ist wie die unsichtbare Kir-
che eines corpus mysticum in der anonymen Kette der Freunde,
Von der hier und dort ein Glied durch Objektivitit seines
uns anderem, vielleicht fernem Selbstsein sichtbar wird. In
d!ESem gestaltlosen Geisterreich finden sich jeweils einzelne,
die sich in gegenwirtiger Nihe entziinden durch die Strenge
‘irer Kommunikation. Sie sind jeweils der Ursprung des
héchsten Aufschwungs, der jetzt in der Welt moglich ist.

ur sie gestalten eigentlich Menschen’.t)

') Karl Jaspers ,Die geistige Situation der Zeit”, Sammlung Goschen,
Bd. 1000, Berlin-Leipzig 1931.

557



	Gestalt eines christlichen Humanismus

