
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 9

Artikel: Gegengewichte des Staates

Autor: Röpke, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gegengewichte des Staates

Von Wilhelm Röpke

Konformismus uud Glaubenslosigkeit

T T at es jemals so viel Charakterlosigkeit, soviel Mange'

an Zivilcourage, so viel Konformismus und zynischen

Opportunismus, so viel weiche Knie gegeben wie in unsere!"

Generation? Was in einer solchen Frage an Uebertreibuflg
steckt, mag gewiss durch die Erfahrungen entschuldigt wer

den, die jedem Beobachter des Zeitgeschehens zu Gebote

stehen und uns ein höchst niederdrückendes Gesamtbild liefern'
Man kann die Geschichte der letzten Jahrzehnte nicht ver

stehen, wenn man nicht weiss, dass eine ungeheure Gewichts

Verlagerung vom Individuum zur Kollektivität stattgefunden hat,

eine Vermassung der Gesinnung, eine Verstaatlichung der Exi

stenz und eine Selbstpreisgabe der Persönlichkeit, die alle

Stadien von der blossen Unsicherheit, des Urteils oder de'

blossen zähneknirschenden Unterwerfung bis zum schamlose

steu Opportunismus durchläuft. Es scheint, als hätten Menschen»

die in der physischen und massenweise geübten Todesver

achtung ihre Vorfahren in den Schatten stellen, zur gleichen

Zeit jene andere, individuelle Form der Tapferkeit verlern»

die wir als Zivilcourage bezeichnen1), und dies ist ein Befun

der genau zur übrigen Diagnose der Krankheit unserer Oe

«ellschaft passt.
Dieser melancholische Befund wird nicht etwa dadurch vV1

derlegt, dass wir gleichzeitig in einem Zeitalter von

Masse n Verfolgungen und Emigrationen leben, wie sl®

die Weltgeschichte kaum bisher gesehen hat. Denn im^O^^L
*) „Ce courage qui fait braver la mort dans une bataille, est pjj^

facile que la profession publique d'une opinion indépendante, a11 1111

^

des menaces des tyrans ou des factieux". Benjamin Consta
Oeuvres politiques, éd. Ch. Louandre, Paris 1S74, S. 319.

522



satz zu den religiösen und politischen Verfolgungen der
Vergangenheit, in denen etwa die spanischen Juden sich durch
die Taufe oder die Protestanten durch die Wiederabschwö-
fung ihres Glaubens retten konnten, verdankt die überwältigende

Mehrzahl der heutigen Opfer des kollektiven
Verfolgungstriebs ihr Schicksal einem ihnen zugeschriebenen cha-
racter indelebilis, der ihnen überhaupt keine Wahl mehr
iässt. Daher konnte die Unbeugsamkeit weder der Armenier
noch der russischen Bourgeoisie noch der Juden wirklich auf
die Probe gestellt werden. Diejenigen, die indessen die Wahl
hatten und trotzdem sich nicht unterworfen haben, bilden,
wie jeder zugeben wird, gegenüber der Hauptmasse der
heutigen Verfolgten eine verschwindende Minderheit, und ge-
rade dies ist ja einer der wesentlichen Gründe dafür, dass
die Zeitgeschichte einen allbekannten Verlauf genommen hat.

Wenn wir diesen überhand nehmenden charakterlosen
Konformismus — übrigens in Uebereinstimmung mit Beobachtern
^ie Ortega y Gasset — als eine der tödlichen Gefahren unserer
Kultur bezeichnen, so darf das nicht heissen, dass wir uns
stattdessen spleenige Originalität und forcierte Individualität
Wünschen müssten. Vielmehr ist der Konformismus durchaus
v°n jener spontanen und natürlichen Gleichrichtung zu
unterscheiden, die jede echte Gemeinschaft kennzeichnet und deren
hehlen einen Gemeinschaftszerfall anzeigt, welcher früher oder
später durch die zwangsweise Gleichrichtung des kollekti-
Ustischen Staates abgelöst werden wird. Der übertriebene Indi-
Udualismus geht mit der sozialen Auflösung und Vermassung
euiher, und es ist gerade diese Vermassung, aus deren Schosse
dann der Herdengeist und die dem Herdengeist entsprechende
Staatsform emporwachsen, weil die echte Gemeinschaft ver-
&ch\vunden ist und mit ihr das feste Gerüst allgemeiner un-
Verbrüchlicher Ueberzeugungen, für die man tapfer einzustehen
bereit ist. An die Stelle der Einheit der Menschen in solchen
Jetzten Ueberzeugungen ist die Uniformität getreten — das
rit dje Formel, auf die man diesen Vorgang bringen kann.

Damit haben wir bereits ausgesprochen, dass eine
Hauptsache des zunehmenden Konformismus und der Aufhebung
des Gleichgewichts zwischen Individuum und Kollektivität
In der geistig-moralischen Krisis der Gesellschaft

523



zu suchen ist. Das haben bereits Benjamin Constant und

Tocqueville erkannt, die beide als Klassiker des Libera

lismus (in dem Sinne der Lehre vom Oleichgewicht zwischen

Individuum und Kollektivität) gelten müssen und in diesem

wie in anderen wesentlichen Punkten zum selben Ergebnis

gekommen sind. „L'époque où le sentiment religieux disparaît

de l'âme des hommes est toujours voisine de celle de leUf

asservissement.2) Des peuples religieux ont pu être esclaveSi

aucun peuple irréligieux n'est demeuré libre... Aussi quand Ie

despotisme se rencontre avec l'absence du sentiment religieux»

l'espèce humaine se prosterne dans la poudre partout où la

force se déploie. Les hommes qui se disent éclairés cherchent

dans leur dédain pour tout ce qui tient aux idées religieuses

un miserable dédommagement de leur esclavage2) L'esprit»

le plus vil des instruments quand il est séparé de la cou

science, l'esprit, fier encore de sa flexibilité misérable, vient se

jouer avec élégance au milieu de la dégradation générale. On rit

de son propre esclavage et de sa propre corruption sans être

moins corrumpu; et cette plaisanterie, sans discernement comme

sans bornes, espèce de vertige d'une race abâtardie, est elle

même le symptôme ridicule d'une incurable dégénération".4)
geringerer Beredsamkeit als der Protestant Constant, aber m

gleicher Entschiedenheit drückt sich der Katholik TocqueviHe

aus: „Pour moi, je doute que l'homme puisse jamais sup

porter à la fois une complète indépendance religieuse et uue

entière liberté politique; et je suis porté! à penser que s'il ua

pas de foi, il faut qu'il serve, et s'il est libre, qu'il croie' • /

Ein anderer liberaler Schriftsteller aus der Periode Napohm1^

2) Benjamin Constant, Oeuvres politiques, a. a. O., S. 186 f-

3) Dazu liefert einen höchst lebendigen Kommentar die bekannte

serung Lessings, dass sich die „Berlinische Freiheit zu denken

zu schreiben" beschränke „einzig und allein auf die Freiheit, Se°

die Religion so viel Sottisen zu Markte zu bringen, als man vV1

4) Constants Feststellung, dass der Geist, wenn vom Gewissen 8e

schieden, „das lumpigste Instrument" sei, nimmt den berühmten A

spruch von Rabelais (Pantagruel, 11,8) wieder auf: „Science
s

conscience n'est que ruine de l'âme". Es ist erstaunlich, wie ge

Constant mit seiner Beschreibung den Zynismus bestimmter Kr

von heute getroffen hat.
5)A. de Tocqueville, De la Démocratie en Amérique, 13- Ä

Paris 1850, II, S. 22.

524



Hl., deren politische Denker noch viel zu wenig bekannt sind,
kann in einer Studie über den Unterschied zwischen der antiken

und der modernen Freiheit sogar den Satz aussprechen,
•lass es der Todesmut der christlichen Märtyrer sei, dem wir
Unsere moderne Freiheit verdankten, weil es nur ihrer Unbeugsamkeit

zuzuschreiben sei, wenn der spätrömische Despotismus

im Namen der christlichen Universalreligion gebrochen
Und das die moderne Freiheit kennzeichnende Eigenrecht der
Einzelseele erkämpft werden konnte.6) „Les palais des papes ont
remplacé les palais des Césars, le Vatican parle de puissance
a l'Eglise; mais au-dessous de cet édifice splendide il y a les
catacombes, qui parlent de liberté".

Der Meinung aller dieser vertrauenswürdigen Schriftsteller
'"vird man sich um so eher anschliessen können, wenn man
ihr jeden dogmatischen Charakter nimmt und die Einschränkungen

macht, die sich aufdrängen. Religiöse Ueberzeugungen
s'nd natürlich nur dann ein Gegengewicht gegen die
Unterwerfung fordernde Kollektivität und ein Anker der Freiheit,
Wenn sie nicht einerseits zur Uniformierung der Gesinnung
hurch kirchliche Herrschaft führen und anderseits nicht in einer
Staatsreligion selbst gründen, damit aber gerade zum Instrument

der Unterwerfung und des Konformismus werden. Damit
Weder das eine noch das andere eintritt, müssen Bedingungen
hinzukommen, die uns über die einfachen Feststellungen von
konstant und Tocqueville weit hinausführen. Es muss dafür
Sesorgt sein, dass die religiösen Ueberzeugungen nicht unter
hem Druck eines geistlichen Despotismus die Würde ihrer
mdividuellen Spontaneität verlieren, da die Menschen sonst
nur den staatlichen Konformismus gegen einen theokratischen
e'ntauschen würden wie unter der Herrschaft der spätmit-
trialterlichen Kirche, von der Laboulaye sagt: ,,Au lieu de
c°tnprendre l'unité à la façon de l'Evangile, comme l'accord
moral des âmes rapprochées par la même foi et le même
amour, l'Eglise voulut établir l'uniformité, à la mode impériale
e* Païenne, en faisant décréter la vérité, comme une loi, par
es conciles, en la faisant respecter comme une loi, à l'aide

la force et du bourreau".7) Die religiösen Ueberzeugungen
6\ | ' "

7; Laboulaye, L'Etat et ses limites, Paris 1865, S. 115.

'Laboulaye, a. a. O., S. 119.

525



sind aber auch dann natürlich völlig ungeeignet, ein Gegen'

gewicht gegen den Staat zu sein, wenn es sich nicht um

eine universale und vom Staat unabhängige Religion handelt-

In der Tat hat der grosse italienische Soziologe Gaétan0

Mosca, der jene von Locke und Montesquieu über Wilhelm

von Humboldt, Constant, Royer-Collard, Tocqueville und MiH

zu verfolgende Linie des liberalen Denkens in einer durchaus

originellen Weise fortsetzt und mit Unrecht als einer der

geistigen Wegbereiter des Faschismus gilt, den Satz aufge

stellt, dass die Trennung von weltlicher und geist
licher Herrschaft und der weltlich-unmetaphysische, da

her auch der Diskussion offenstehende Charakter des Staates

die wesentlichste Vorbedingung für das Gleichgewicht der ge

seilschaftlichen Kräfte sei, die allein den ,,Rechtsschutz" des

Individuums gegenüber der Kollektivität gewährleistet.8)
können die Wahrheit dieses Satzes mit besonderer Klarheit

an dem Schicksal solcher Zivilisationen verfolgen, die sich v°n

einer Phase der religiösen Toleranz und der betonten Welt

lichkeit des Staates zu einer jedes freie individuelle Leben

erdrückenden Theologisierung des Staates entwickelt haben: am

Schicksal der indischen Zivilisation, die nach ihrer anfäug

liehen Blüte erst dann in einer so schauerlichen Weise erstar

zu sein scheint, nachdem der Brahmanismus sich siegreich durch

gesetzt hatte, oder am Schicksal der mohammedanischen ZW

lisation, deren rätselvolle Versteinerung nach den glänzendefl

Anfängen der arabischen Kultur man nicht verstehen kaum

wenn man nicht beachtet, dass die relative Lässigkeit dC

arabischen Reiche vom eifervollen und intoleranten Caesar0

8) Moscas Hauptwerk sind seine 1896 erschienenen „Elementi di seien2

politica", nachdem er wesentliche Gedanken bereits in seinem früh
Buch ,,Sulla teorica dei governi e sul governo parlamentare" ('
ausgesprochen hatte. Ich stütze mich auf die ausgezeichnete mode ^
sierte englische Uebersetzung seiner „Elementi" („The Ruling ClaSST

New York 1939), wobei ich gestehe, dass der Mosca voraufgehen^
ungerechtfertigte Ruf mich erst spät zu einem Studium dieses

deutenden Denkers veranlasst hat. Zur völligen Zerstörung 01

Rufes mag die Bemerkung genügen, dass, wer den „Rechtssch ^des Individuums zur Messung der Höhe einer Zivilisation benW^
wie es Mosca in höchst eindrucksvoller Weise tut, schwerlich
Theoretiker oder auch nur ein Wegbereiter des Totalitarisme
nannt werden kann.

526



Papismus der Sultane abgelöst worden ist, ungefähr zur selben

Zeit, in der im christlichen Abendlande der umgekehrte
Vorgang beginnt. Danach begreift man auch, dass sich der
fruchtbare Geist Rousseaus kaum irgendwo so sehr verirrt und
im Namen der Volkssouveränität die schlimmste Despotie
gepredigt hat wie auf jenen Seiten seines „Contrat Social"
(8. Kap.), wo er die Trennung des „theologischen Systems"
vom „politischen System" beklagt und, Hobbes lebhaft
applaudierend, ihre Verschmelzung im Namen der Staatseinheit
und einer „religion civile" fordert, deren eiserne Geltendmachung

Verbannung und Todesurteile rechtfertige.
Gerade die historischen Beispiele einer Verschmelzung des

Politischen und theologischen Systems illustrieren nun jene
Ausnahme Stellung der christlichen Zivilisafion,

ohne die die abendländische Geschichte einen so ganz
anderen Verlauf genommen hätte. Zu einer festen und dauernden

Verschmelzung ist es hier nicht gekommen, nicht nur
deshalb, weil, wie Mosca betont, die Bibel im Gegensatz etwa
zum Koran glücklicherweise nur wenige direkt anwendbare
Politische Maximen enthält, und nicht nur, weil seit Gregor
VlI. der Zölibat der katholischen Kirche das Entstehen einer
erblichen Priesterkaste verhindert hat, sondern vor allem wegen
der Rivalität zwischen der westlichen Kirche und der
weltlichen Gewalt, im Gegensatz zur östlichen Kirche, die in
%zanz wie in Russland mit der weltlichen Macht zu
einer erstarrenden weltlich-religiösen Despotie verwuchs. Wir
dürfen hier mit Jacob Burckhardt in der Tat von einem

»unaussprechlichen Glück" reden, denn ihm verdanken wir es,
dass im Abendlande aus der „Potenz der Religion", die
s°nst zur stärksten Uebersteigerung der Staatsmacht zu
führen pflegt, ein ständiges Gegengewicht des Staates
entbanden ist, ohne das die moderne Freiheit nicht gedacht
Werden kann, und nur deshalb und nur insoweit haben
konstant und Tocqueville recht. Wer diesen so ungeheuer
nichtigen Vorgang im einzelnen verfolgen und würdigen will,
Wird sich gerade hier der Darstellung eines katholischen Kul-
fprhistorikers, nämlich Ch. Dawson's „Die Gestaltung des
Abendlandes" (Leipzig 1935), anvertrauen wollen. Dass Daw-
s°n dabei auf die grosse historische Parallele des konfuzi-

527



anischen China hinweist, wollen wir ihm besonders danken.

Wir dürfen also nicht daran zweifeln, dass die katholi"
sehe Kirche das ganze Mittelalter hindurch trotz allem als

eine ausser- und überstaatliche Macht ein Gegengewicht des

Staates gebildet hat. Ebenso unzweifelhaft aber ist es, dass

die Begrenzung der Staatsmacht aufs neue zu einem brennenden

Problem wird, je mehr diese Universalmacht dank der Reforma'
tion und dank der Nationalisierung der Kirche in den einzelnen

Staaten zerfällt. Man wird nicht fehl gehen, wenn man diesen

Zerfall zugleich als eine der Bedingungen wie als eine der wir'
kungen des modernen Staatsabsolutismus ansieht, und sich auch

die Bemerkung nicht versagen wollen, dass man etwa an der

Universität Paris zur Zeit von Gerson grössere Denkfreiheit
als zur Zeit von Bossuet genoss. Damit hängt es nun auch

zusammen, dass es so überaus schwierig ist, die eigentliche
Funktion des Protestantismus in der Entwicklung des mo'

dernen liberal-demokratischen Staates zu bestimmen, und wir

von einer wirklich befriedigenden Lösung dieses Problems noch

immer weit entfernt zu sein scheinen, gerade weil jene Funk'

tion so durchaus zwiespältig erscheint und weil von den drei

Hauptreformatoren offenbar durchaus verschiedene Gedanken

und Entwicklungsströme ausgehen. Es kann nicht meine Ab

sieht sein, in diese noch immer anhaltende Diskussion
einzugreifen, es sei denn mit der Bemerkung, dass man die sozio

logischen Wirkungen des theologischen Gehalts der

einzelnen protestantischen Richtungen überschätzt, während man

den soziologischen Bedingungen, unter denen sie

wirksam wurden, zu wenig Beachtung schenkt. Diese Tendenz

muss aber nicht nur die Diskussion mit der Erbitterung be

lasten, mit der Anhänger und Gegner der einzelnen Glaubens

richtungen einander gegenübertreten, sondern auch zu grobe11

Vereinfachungen und Verallgemeinerungen führen, während 111

Wahrheit die Verschiedenheit der soziologischen Bedingung
dafür gesorgt hat, dass Luthertum oder Calvinismus je riach

den Umständen bald so, bald anders gewirkt haben.
Am einfachsten und klarsten scheint der Fall Zwingiis zu

liegen. Verwurzelt in der humanistischen Tradition, offe1^'1

Geistes und als sich einordnender Bürger seiner Vatersta »

steht er sowohl dem theologischen Starrsinn Luthers wie derl

528



eifervollen theokratischen Tendenzen Calvins fern und uns
selbst dafür um so näher, selbst dann, wenn wir die Frage
aufwerfen, was geschehen wäre, falls sich der Rat von Züricli
ebenso wie derjenige von Genf das Heft hätte aus der Hand
binden lassen. Um so schwieriger ist der Fall des Luthertums
Und des Calvinismus.

Die penetrante Staatsfrömmigkeit des Luthertums, die
es als Gegengewicht des Staates untauglich zu machen scheint,
üud die Tatsache, dass es in auffallender Weise als Instrument

des einzelstaatlichen Absolutismus in Deutschland gedient
hat, haben die Meinung erzeugt, als ob im Luthertum schlechthin

eine Quelle des deutschen Staatsabsolutismus zu suchen
Sei, wobei einige soweit gehen, eine Verbindungslinie von
Luther über Hegel zu Marx und Lenin einerseits und zu
Bismarck, Treitschke und Hitler anderseits zu ziehen. Dass das
Luthertum eine fatale Anlage zu einer solchen Wirkung hat,
braucht nicht geleugnet zu werden. Dass sie aber nicht genügt
Und alles weitere von den soziologischen Bedingungen
abhängt, in denen das Luthertum gewirkt hat, beweist allein
her Umstand, dass ja auch die skandinavischen Länder und Finnland

lutherisch sind. Das Luthertum hat z. B. in Schweden
s° ganz anders als in Deutschland gewirkt, nicht nur, weil
her schwedische Reformator Olaus Petri ein überzeugter
Humanist war, sondern vor allem deshalb, weil sich hier die
Etherische Reformation unter Gustaf Wasa mit den Bauern
2egen den Adel und gegen den katholischen Kronprätendenten
Sigismund von Polen durchzusetzen hatte und so ein Bund
Avischen dem König und dem lutherischen Volk zustande kam,
has dann in der Hinrichtung der Adelsführer („Blutbad von
Linköping", 1600) besiegelt wurde. In Deutschland hingegen
hat das Luthertum in jenen feudal- absolutistischen
Eeschichtsraum hinein gewirkt, der entstanden war,
nachdem durch die Vernichtung der deutschen Städtekultur
smt dem Ausgang des Mittelalters (wahrscheinlich die grösste
Katastrophe Deutschlands, in der sich alles weitere bis heute
v°rbereitet) dem deutschen Bürgertum das Rückgrat gebro-
chen worden war, — ein Bruch, der nie wieder ordentlich
§eheilt ist. Erst dieses Zusammentreffen einer gefährlichen
Anlage im Luthertum mit den entsprechenden soziologischen

529



Bedingungen hat es aus einem Gegengewicht zu einem ZU'

sätzlichen Gewicht des Staates gemacht und Wirkungen er

zeugt, die vom Standpunkt des Liberalismus und Demo"

kratismus aus als schwere Passiva erscheinen. Hätte sich

der lutherische Protestantismus statt zur Zwangs- und Staats

kirche zur Freikirche entwickeln können, so wäre er trotz seiner

theologischen Anlagen zu einem Sammelpunkt der Toleranz und

der Staatsopposition geworden, getreu der Mission, die jeder

staatsfreien Glaubensminorität, welcher Richtung auch immer,

sich aufdrängen muss. Dass dies nicht geschehen ist, gehört

zu den vielen deutschen Verhängnissen. Mit welcher geradezu

raffinierten Tücke hier die Geschichte gewaltet hat, ersieht

man schliesslich daraus, dass sich in Preussen seit dem GlaU"

benswechsel des Kurfürsten Johann Sigismund (1613) eine

calvinistische Staatsspitze über eine lutherische Bevölkerung
setzt und sich so der calvinistische Aktivismus der Staatsmacht

mit der lutherischen Staatsfrömmigkeit der Untertanen
verbindet. Man braucht sich nur auszumalen, was aus Preussen

und damit aus Deutschland geworden wäre, wenn sich
umgekehrt eine lutherische Staatsspitze zu einer calvinistischen

Bevölkerung gesellt hätte, um zu erkennen, dass hier in Preussen

tatsächlich ein Explosivgemisch von höchster Brisanz
zustande gekommen ist.

Der Fall des Caivinismus liegt umgekehrt. Muss ma11

die variierenden soziologischen Bedingungen gegen die nahe

liegende Einschätzung des Luthertums als eines Heffl®'
schuhs der freiheitlichen Entwicklung ins Feld führen, s0

hier gegen die ebenso naheliegende Meinung, als ob der Cal

vinismus dank seines theologischen Gehalts schlechthin a's

Schrittmacher von Liberalismus und Demokratie zu gelteI1

habe. Alle modernen Forscher (neuerdings Georges de Lagarde

und M.-E. Chenevière) scheinen sich darüber einig zu sem>

dass der theologische Gehalt eher für das genaue Gegentei

spricht und dass der Calvinismus dort, wo er das Gerne#1

wesen beherrschte, so intolerant wie möglich gewesen ist, 111

Genf so gut wie in Boston. Unterstützt indessen von der Tat

sache, dass die calvinistische Lehre in besonderem Grade zum

Freikirchentum neigt, wo es ihr nicht gelingt, das Gerne111

wesen selbst zu beherrschen, hat der Calvinismus das Oluc

530



gehabt, in entscheidenden geschichtlichen Situationen in die
Rolle einer unterdrückten und kämpferischen Minderheit
gedrängt zu werden. Erst dies hat ihn so sehr zum Anwalt der
Toleranz und der Staatsbegrenzung gemacht, dass die aus
seiner Geschichte entnommenen Begriffe des Konformismus
und Nonkonformismus die uns heute geläufige allgemeine
Bedeutung gewonnen haben. Roger Williams, von dessen Tole-
"anzideen man gemeinhin die Konzeption der Menschen- und
Bürgerrechte ihren Ausgang nehmen lässt, war der Führer einer
Minorität gegen die Theokratie Bostons, nicht minder als
William Penn und die Leiter der übrigen Freikirchen Amerikas.
»Wenn der Puritanismus", so urteilt ein englischer Forscher,
»die Freiheit nicht an und für sich oder unter allen Umstäm
den geliebt hat, so wurde er doch durch den Verlauf der
Geschichte dazu verurteilt, eine dauernde Minorität zu werden,
und auf diese Weise wurde er zugleich dazu verdammt und
erhoben, ein fortwährender Anwalt der Religionsfreiheit zu
sein. So ist er ein dauernder Faktor der Begrenzung des
Staates gewesen".9)

Materiell - institutionelle Gegengewichte

Glaubensinhalte und unverbrüchliche Ueberzeugungen sind
unzweifelhaft die tiefsten Quellen des Widerstandes gegen
die Staatsallmacht, das stärkste Gegengewicht gegen die
Kollektivität und der sicherste und unentbehrlichste Schutz
gegen Konformismus und zynischen Opportunismus. Wir haben
uns mit diesem Faktor so ausführlich beschäftigt, um seine
J) E. Bark er, The National Character, 3. Aufl., London 1939, S. 203.

Man vergleiche dazu auch: G. v. Schulze-Gävernitz, Die
geistesgeschichtlichen Grundlagen der anglo-amerikanischen
Weltsuprematie, Archiv für Sozialwissenschaft, Band 58, 1927. Ein schlagender

Beweis für unsere These ist auch die vor keiner Gewalt und
Denunziation zurückschreckende Intoleranz, mit dem derselbe Jurieu
(der französische Calvinistenführer und Gegner Bossuets), der gegen
Ludwig XIV. das Recht der Gewissensfreiheit verficht, die
protestantischen Dissidenten in Holland verfolgt (P Hazard, Die Krise
des europäischen Geistes 1680—1715, Hamburg 1939, S. 125 und 328).
Um diesen Liberalismus der Minoritäten ganz kennenzulernen,
studiere man auch, wie die anglikanische Kirche, die seit Heinrich VIII.
zum bedenkenlosen Instrument und Anwalt des Despotismus geworden
war, unter den Verfolgungen Marias der Katholischen plötzlich das
Recht des Widerstandes gegen die Staatsgewalt und sogar des
Tyrannenmordes proklamiert.

531



überragende Bedeutung zu unterstreichen und, indem wir sie

gegen alle gewichtigen Einwände abgrenzten, sie dadurch nur

um so überzeugender zu machen. Dass in der zunehmenden

Entleerung der Glaubensinhalte und im wachsenden Schwin'

den unverbrüchlicher Ueberzeugungen die letzte Ursache für
die Niederwalzung des Individuums durch die Kollektivität zu

suchen ist, die wir heute mit gleicher Sorge für Individuum
und Kollektivität beobachten, kann niemandem unklar sein. In"

soweit haben wir es also nur mit einem Aspekt der geistilg"
moralischen Krisis der Gegenwart zu tun. Dazu rechnet auch

die alte Weisheit, dass niemand wirklich frei sein kann, der

nicht mit dem Tode innerlich seinen Frieden geschlossen hat.

„La préméditation de la mort est préméditation de la liberté:
qui a appris à mourir, il a désappris à servir... le savoir
mourir nous affranchit de toute subjection et contrainte"
(Montaigne, Essais, I, 19). Es verlohnt sich gerade heute,, auch

hierüber sehr tief nachzudenken.
Dabei können wir indessen nicht stehen bleiben, vielmehr

gilt es jetzt, neben den immateriellen die materiell-insti"
tutionel len Gegengewichte des Staates zu studieren,

die im Aufbau und in den Einrichtungen der Gesellschaft

zu suchen sind, und die Frage aufzuwerfen, ob nicht auch m

dieser soziologischen Gewichtsverteilung heute eine überaus

schwere Störung eingetreten ist, die den Triumph der Kollektivität

über das Individuum erklärt. Eine solche kunstvolle
Ausbalancierung der Gewichte—eine Erweiterung und Verallgemeinerung

der Gewaltenteilung Montesquieus und der „checks and

balances" der amerikanischen Verfassung — erscheint in der Tat

als unerlässliche Bedingung einer gesunden Gesellschaft, in der

die spontane Wirksamkeit des Individuums als die letzte QueUe

der Zivilisation und damit zugleich der dauernden Lebenskraft
des Staates gewährleistet ist10). Mosca, der diesen Gedanken

10) Die Notwendigkeit eines Oleichgewichts der gesellschaftlichen Kräfte

wird neuerdings besonders unterstrichen bei Dietrich Schindle1'
Verfassungsrecht und soziale Struktur, Zürich 1932, S. 135 ff-, vV°

vom „kompensatorischen Verhältnis" gesprochen wird, das „jede ge'
sunde dauerhafte Demokratie" aufweisen müsse. Auch an den e'n

wenig in Vergessenheit geratenen Philosophen R oy er-C o 11 a r d lS

zu erinnern, der die bürgerlichen Freiheiten als „résistances" konkre
tisiert.

532



vorri rechten Gleichgewicht der gesellschaftlichen Kräfte in
den Mittelpunkt seiner Lehre stellt, hat durchaus recht, wenn
er die Zeiten, in denen es erreicht und juristisch-institutionell
verankert worden ist, als die grossen und leider nur allzu
kurzen Glücksperioden der Menschheit bezeichnet und die
Zivilisationshöhe vom Grade des Gleichgewichts und des
dadurch garantierten „Rechtschutzes" bestimmt sein lässt. Es
lässt sich zeigen, dass diese Perioden mit den Zeiten einer
»legitimen Herrschaft" im Sinne Ferreros identisch sind.11)

Auch hier ist ein Blick auf die historischen Ursprünge
angebracht und die Erinnerung daran aufzufrischen, dass der
Leviathan des römischen Reiches ja nicht nur von innen durch
das Christentum, sondern zugleich von aussen durch die
nordischen Eindringlinge gestürzt worden ist, die mit der primitiven

Organisation, welche wir als Feudalismus bezeichnen,
das feste bürokratisch-zentralistische Staatsgefüge der Antike
gewaltig aufgewühlt haben. Es sind gerade immer wieder
Schriftsteller romanischer Länder — von Taine und Laboulaye
Lis zu Ortega y Gasset — gewesen, die, in Fortführung des
von Tacitus angeschlagenen Themas von der individualistischen
Veranlagung der Germanen, im germanischen Einfluss eine
Quelle der modernen Freiheit erkennen wollen und dabei

sich denen zugesellen, die in der von den Germanen-
eichen begründeten Feudalstruktur des europäischen
Mittelalters einen dauernden und vor allem in England fortlebenden
Gewinn für Freiheit und Individualismus erblicken. Wir
beehren damit wiederum ein überaus schweres und an mannigfachen

Verwirrungen leidendes Problem, das wir hier nicht zu
lösen hoffen dürfen. So viel ist indessen zu sagen, dass auch
Ler germanische Feudalismus zu den vielen ambivalenten Din-
gen gehört, über die man sich nur verständigen kann, wenn
^an sich über ihr Doppelgesicht Rechenschaft gibt.

Die Verwirrung ergibt sich daraus, dass Feudalismus einer-
Seits Gewalt, Herrschaft und Ausbeutung und als solcher die
evvig-menschliche Form der „Ueberlagerung" von Eroberern
uber Unterworfene ist, anderseits aber zugleich Dezentralisation

der politischen Gewalt und damit eine den Staat begren-
x) Q Ferrero, Pouvoir. Les génies invisibles de la Cité. New York

1942.

533



zende Organisationsform, die als eine primitivere mit der büro*

kratisch-zentralistischen in Konkurrenz tritt und früher oder

später von dieser überwunden zu werden pflegt. Die Am'

bivalenz des Feudalismus rührt also daher, dass er h err'
schaftliche Dezentralisation ist, so dass das Ge"

wicht bald auf seinen herrschaftlichen, bald auf seinen dezefl'

tralistischen Charakter gelegt werden kann und er daher bald

negativ, bald positiv schillert. Das Herrschaftliche hat er

durchaus mit dem bürokratisch-absolutistischen Staate gemeim

mit dem er die Erbsünde der Gewalt und damit die Ver
antwortung für jene Vergiftung des Sozialkörpers teilt, die

noch die fernste Zukunft belastet und die pathologische So"

zialgeschichte des grössten Teiles des europäischen Konti'
nents bestimmt hat. Als eine solche herrschaftliche Dezentralisation

setzt der Feudalismus zwar der übergeordneten Herr
schaftszentrale eine oft zur Anarchie führende Grenze, aber

dafür bindet er die Individuen um so fester an die feudale11

Herrschaftsfilialen, so dass die grössere Freiheit der Feudal

herren — die „Libertäten" des alten deutschen Reiches

mit um so grösserer Unfreiheit ihrer Hintersassen bezahl!

werden muss und die Gesamtsumme der Freiheit eher sink*

als steigt. Bei einer durchaus ähnlichen Ausgangslage hat sich

dieser Feudalraum in Deutschland und in Frankreich durchaus

verschieden entwickelt, dort zur konzentrierten Herrschaft der

dezentralisierten Feudalgewalten unter gleichzeitiger Schwa

chung der kaiserlichen Zentralgewalt am einen Ende und der

Unterdrückung der Bürger und Bauern am anderen Ende, hier

zur konzentrierten Herrschaft der Zentrale, d. h. der franz°
sischen Monarchie, unter gleichzeitiger Unterwerfung der fetl

dalen Zwischengewalten, einer wenigstens relativen Besserstel

lung der Bauern und einer Hebung der Stellung der Bürger-

Vielleicht lässt sich darüber streiten, welcher dieser Fälle ärger

ist, aber darüber wird man sich einigen können, dass sie

beide pathologisch sind und die für ganz Europa so veI^

hängnisvolle, wenn auch durchaus verschiedene Problema 1

dieser Länder bis zum heutigen Tage erklären.
In diesem düsteren Lichte muss uns der Feudalismus er

scheinen, wenn wir den Akzent auf seinen herrschaftlich^11
Charakter legen. Legen wir ihn aber auf seine dezentralisieren

534



Wirkung, so ist die Versuchung gross, ihn mit der
nichtfeudalen genössischen Dezentralisation zu verwechseln, die
uns in den Kommunen, den schweizerischen Talgenossenschaf-
*en, den Deichgenossenschaften der Nordseemarschen, den All-
niendgenossenschaften und Realgemeinden der Bauern und der
korporativen Selbstverwaltung der städtischen Gewerbe, der Uni-
Versitäten und Klöster entgegentritt. Indessen dient es gewiss
uicht der Klärung, wenn man diese durchaus gegensätzlichen
Erscheinungen unter den Begriff des Feudalismus zusammenfasst,
uiit dem die Vorstellung des Herrschaftlichen nun einmal
Unauflöslich verknüpft ist, und noch weniger, wenn man den
durch den Feudalismus gekennzeichneten Begriff des Mittel-
alters mit jenen Formen der genössischen Dezentralisation
Realisieren möchte, die gerade über die „Mittelalterlichkeit"
hinausführen. Man dürfte sich das Verständnis gerade für die
Sozialgeschichte des extrafeudalen Raumes Europas (Schweiz,
Skandinavien und Nordseeküsten) verschlussen, wenn man sich
auf diesen Weg einer undifferenzierten Betrachtung begibt und
uicht streng zwischen der feudalen und der genössischen
Demoralisation unterscheidet. Nur diese genössische Dezentralisation

erscheint als reiner Gewinn für die Freiheit und das

gesunde Gleichgewicht der Gesellschaft, nur sie wirkt ohne
Rden Abzug als Gegengewicht des Staates, und nur sie ist
hie Grundlage eines echten Föderalismus, Liberalismus und
'-'ernokratismus. Nur müssen wir freilich hinzufügen, dass die
Grenze zwischen der feudalen und der genössischen
Dezentralisation nicht immer leicht zu ziehen ist und dass die eine
s*ch oft genug zur anderen entwickelt. Hier interessiert uns
Vor allem der Fall, dass sich die feudale Dezentralisation zur
?enössischen wandelt, denn gerade dies ist der Weg, den
England in einem Jahrhunderte in Anspruch nehmenden Pro-
Zess gegangen ist, mit demselben bewunderungswürdigen
Talent der Anpassung, das dieses Land in der durchaus paral-
'eRn Umwandlung eines imperialistischen Weltreiches zum
genössischen Verband des British Commonwealth of Nations
bewiesen hat.12)

-
> um genau zu sein, müssen wir hinzufügen, dass jener Prozess'

der Entgiftung des englischen Feudalismus sein wirtschaftlich-soziales

Vorrangverhältnis unangetastet gelassen und ihn aus einem poli-

535



Wir sind also bei aller illusionslosen Betrachtung des

Feudalismus als eines Gewaltverhältnisses nicht blind gegeI1

die in ihm schlummernden Möglichkeiten, ein Gegengewicht
des Staates und ein Hindernis seiner niederwalzenden Kraft

zu sein. Wir gehen sogar noch einen Schritt weiter, indem

wir sagen, dass der Feudalismus zugleich Hierarchie unC*

auch in dieser Hinsicht durchaus doppelpolig ist: Hierarchy
im Sinne eines Gewaltverhältnisses und Hierarchie im Sinne

jener vertikalen Schichtung der Gesellschaft und ihrer Füh

rung durch eine als Elite legitimierte Minderheit, die etne

organische, gesunde, stabile und wohlausgewogene Gesell

schaft von einer vermassten und schliesslich der Tyrannis an

heimfallenden unterscheidet. Es gibt gegen eine solche Ent'

artung der Gesellschaft kaum einen besseren und notwendi

geren Schutz als die Existenz einer Schicht, die gegenüber den

Willkürtendenzen der organisierten Kollektivität die Kontinul
tat, die Tradition, das unbeirrte Festhalten an den unver

brüchlichen Prinzipien der Gemeinschaft (die „formula p0'1

tica" Moscas), die Legitimität, einen in Generationen aufge

häuften Schatz an Erfahrung und Gemeinsinn verkörpert un

ihnen einen stolzen Unabhängigkeitssinn entgegensetzt, der ü1

der festen Grundlage der Familien- und Berufsüberlieferung
wurzelt und auch den Anker eines Stammbesitzes nicht ent

behren kann.
Diese Schicht wird von den „familles-souches" gebilde^'

deren Bedeutung für das Gleichgewicht der Gesellschaft v°r

allem der französische Soziologe Le Play ins rechte Lichf

gerückt hat, den Stammfamilien, in deren Kern sie

Beruf und Familienbesitz vererben, die der Gesellschaftsstruk

tur Festigkeit und Dauer verleihen, die den Gegenpol der

Vermassung, Entwurzelung und Kollektivierung bilden und de

tischen Strukturprinzip auf ein wirtschaftlich-soziales reduziert haj-

Das aber ist schlimm genug und macht die Problematik Eng^
^bis zum heutigen Tage aus. Es ist eine andere Problematik a"

diejenige Deutschlands und Frankreichs, wo es gerade in °'e
^

Hinsicht durchaus günstiger aussieht, aber sie genügt, um Englar1^

heute zu einem wirtschaftlich-sozialen Gärungsherd ersten R
m

zu machen und Reformen unaufschiebbar zu machen, die in '
n„

schliesslichen Verlaufe einen gefährlichen revolutionären Charakter
nehmen könnten, falls sie nicht besonnen gebremst werden.

536



ren unschätzbarer Bedeutung man sich heute um so mehr be-
Wusst wird, je mehr sie dahinschwinden. Ihr Besitz kann
durchaus bescheiden sein, und in einer gesunden Gesellschaft
wird sich diese Schicht in der Hauptsache aus Bauern, Hand-
Werkern, Gewerbetreibenden und Angehörigen der freien Be-

rufe zusammensetzen, indessen wird man bei allem demokratischen

Empfinden zugestehen müssen, dass es im Interesse
der Gesellschaft selbst liegt, wenn einzelne dieser Stammfa-
tthlien an Besitz und zugleich an den Eliteeigenschaften, die
din allein rechtfertigen, über das Durchschnittsmass hinaus-

ragen, wenn es neben der überwiegenden Zahl der Bauern
hier und dort einen Gutsbesitzer gibt, der mit überragenden
Qualitäten und den Möglichkeiten gesegnet ist, sie für die
Allgemeinheit einzusetzen, und neben den Handwerkern und
Gewerbetreibenden Industrielle und Kaufleute, von denen sich
dasselbe sagen lässt. Es gibt eine Art von demokratischer
Prüderie, solche Wahrheiten unausgesprochen zu lassen, aber
da ohnehin mehr Aussicht darauf besteht, dass sich die
moderne Entwicklung über sie hinwegsetzt, als dass sie sie

übertreibt, sollte man jene Prüderie ablegen, sofern man sich
angstlich von jeder Beschönigung des Feudalismus fernhält.
Gann wird man ihm auch das Zugeständnis machen können,
dass so, wie sich das feudale Prinzip der Dezentralisation
Zum genössischen entwickeln kann, auch die feudale Gewalt-
Und Privilegienhierarchie sich zur Leistungs- und Elitehierar-
chie der Stammfamilien läutern kann, mit einer breiten Zwi-
Schenzone, in der unser Urteil schwanken wird. Auch hier
stellt sich sofort die Erinnerung an die englische Aristokratie
eiIb aber es wäre nicht unangebracht, zugleich der viel-
keschmähten schweizerischen Städtearistokratie des 18. Jahrhun-
üunderts in freundlicherer Weise zu gedenken, als es hin
and wieder zu geschehen pflegt.13)
3) Man sollte immerhin nicht vergessen, wie die ausländischen Zeitgenossen

über die Schweiz des 18. Jahrhunderts geurteilt haben, so
ausser Adam Smith auch E. Burke, der in seinen „Reflections on
the Revolution in France" die Republik Bern als „one of the hap-
Piest, the most prosperous and the best governed countries upon.
earth" bezeichnet. Wenn wir an die Schweiz und an das England
ües 18. Jahrhunderts den Masstab unseres heutigen Freiheitsbegriffs
anlegen und diese Länder dann mit Recht als unfreiheitlich genug

35 537



Leviathan

Genössische Dezentralisation einerseits, Leistungs- und Eh

tehierarchie anderseits sind also die unerlässlichen Struktur
merkmale einer Gesellschaft, in der die Gewichte der lu^1'

vidualität und der Kollektivität sich die Waage halten, ufld

wir werden um so rückhaltloser zu ihnen stehen können, Ie

geringer der feudale Rest ist, den sie enthalten. Hier habe11

wir die „Mannigfaltigkeit der Situationen" (Wilhelm vo!1

Humboldt), die Gewichtsverteilung, die „corps intermédiaires >

die die Gesellschaft vor Vermassung und Verklumpung und den

Staat vor Zentralisierung, Bürokratisierung, Absolutismus und

Totalitarismus bewahren, mag es sich nun um eine Monarchie

oder um eine Republik, um eine autokratische oder um eine

demokratische Regierung handeln. Dass aber auch diese

Gegengewichte dank dem Strukturverfall der Gesellschaft

immer leichter geworden sind und so die Waagschale

der Kollektivität immer schwerer niedersinkt, ist eine Fest

empfinden, so sollten wir uns erinnern, dass die Zeitgenossen
mit dem Masstab ihres eigenen Jahrhunderts gemessen und dann a's

Inseln der Freiheit in Europa gepriesen haben (so etwa der junge

Stolberg, Goethes Jugendfreund, wenn er schreibt: „Dem, der <he

Freiheit empfindet, ist die Schweiz so heilig, als dem, welcher d'e

Natur fühlt"). Man kann daraus sehr verschiedene Schlüsse ziehen»

so auch den : um so schlimmer für das übrige Europa. Aber selb

dann wird man gerechterweise einiges Lob für die besseren ^er
hältnisse in England und in der Schweiz und für die englische un

die schweizerische Aristokratie reservieren wollen, der dafür e'n

nicht geringes Verdienst zukommt. Was England und seine Beurteilung

im 18. Jahrhundert betrifft, so lohnt es sich, nicht nur Lie
^

tenberg, sondern auch Schillers Gedicht „Die unüberwindliche Flotte

(1786) zu lesen, wo von der Magna Charta die Rede ist, »»tlaS

grosse Blatt, das deine Könige zu Bürgern, zu Fürsten deine Bürge""

macht", und England als „der Unterdrückung letzter Felsendamm »

als „der Freiheit Paradies" und als „Tyrannenwehre" bezeichne

wird. — Schliesslich wird man auch noch zu bemerken haben, da?_

die im Text auseinandergesetzten Unterscheidungen und Präzisl'e

rungen vielleicht von einigem Nutzen sind, um das schwierige D°"
blem zu lösen, welche Rolle dem Adel in der schweizerischen
schichte zuzuweisen ist und wie sie sich mit dem extrafeüda'e"
Charakter der schweizerischen Entwicklung verträgt. Die Schwiep
keilen des Problems rühren gerade daher, dass hier die Uebergäu^
zwischen der feudalen und der genössischen Dezentralisation

1111

538



Stellung, die an dieser Stelle keiner weiteren Begründung
bedarf. Die Folge ist, dass der Beamten- und
Polizeiapparat des zentralistischen Staates die
Individuen immer uniformierender und immer unentrinnbarer
umklammert und die Kräfte der Spontaneität zusehends

lähmt, dass Selbstverwaltung und ehrenamtliche Verwaltung
Immer mehr eingeschränkt werden und alles immer eindeutiger

in der einzigen Spitze des Einheitsstaates zusammenläuft.14)

Das heisst nicht, dass wir die Träger dieses

bürokratischen Apparates wegen ihrer Staatstreue und ihres
Diensteifers zu tadeln hätten. Im Gegenteil ist es das

Schlimmste, was Staat und Gesellschaft in dieser Lage
passieren kann, wenn sie nicht über einen Körper von ergebenen,
Pflichttreuen und geistig hochstehenden Beamten verfügen, die
sich ebenso dem Staate zugehörig fühlen, wie sie gegenüber

allen staatsfremden Einflüssen die äusserste Unabhängigkeit

und Unparteilichkeit wahren, und in diese ihnen zu-

zwischen der Privilegien- und der Elitehierarchie besonders flüssig
sind. Auch hier drängt sich die englische Parallele auf, da ja auch
die Geschichte der englischen Parlamentarismus von der Magna Charta
bis zur Reform' von 1832 ein allmählicher Uebergang von der
feudalen zur genössischen Dezentralisation ist.

14) Genau das ist der Weg gewesen, auf dem das römische Kaiserreich

sich zum Leviathan entwickelt hat und an der dadurch
verursachten Vernichtung der Individualität und Spontaneität schliesslich
selbst zugrunde gegangen ist. Am Ende des zweiten Jahrhunderts
n. Chr. ist die Gemeindeautonomie nahezu überall erloschen und
das Netz einer gigantischen und alles umfassenden Bürokratie über
das ganze Reich ausgebreitet. Auch das ist für uns eine beunruhigende
Parallele, dass dem um sich greifenden Fiskalismus und Bürokratismus

die Dezimierung der besitzenden Mittelklasse entspricht und
damit auch dieses Gegengewicht des Staates beseitigt wird.
Wahrscheinlich ist auch damals dieser Prozess von einem Chor derjenigen
begleitet worden, die ihm die höhere Weihe des Zeitgemässen
gegeben und die Warner sozusagen als „liberalistische" Fossilien
verschrien haben. Jedenfalls würde dies zu einem entscheidenden Merkmal
jener Epoche und der ihr so unheimlich gleichenden Gegenwart
Passen, auf das soeben Ortegy y Gasset (Toward a Philosophy of
History, New York 1941, S. 67 ff.) nachdrücklich hingewiesen hat:
die allgemeine Verdummung, die wir als Unvermögen zum
grundsätzlichen und zum unterscheidenden Denken bezeichnen können, und
die mit ihr einhergehende Uniformität der Anschauungen.

539



kommende Sonderstellung ihren berechtigten Stolz setzen.
Damit ist aber durchaus die Ueberzeugung vereinbar, dass das

Beamtentum eine Sonderstellung in der Gesellschaft einnimmt)

deren Gefahren um so grösser sind, je mehr die Bürokratie
anwächst und je mehr es an Gegengewichten fehlt. Man
verlangt zuviel von der Bürokratie, wenn man von ihr erwartet,

dass sie sich selbst beschränken solle, statt die natürliche

und durch alle Erfahrungen bestätigte Tendenz nicht nur zur

hartnäckigen Selbstbehauptung, sondern zur Befestigung und

Erweiterung ihres Einflusses zu entwickeln. Diese Tendenz
bedarf der schweren Gegengewichte, die eine wohlausgewogene
Gesellschaft der soeben beschriebenen Art und zugleich das

verfassungsrechtliche System der repräsentativen Demokratie

liefern kann, und gerade auch deshalb ist die Gefahr so im"

mens, dass die fortgesetzte Ausdehnung des Interventionismus
und Kollektivismus, die ein solches System immer mehr
ausschalten und das Gewicht der Bürokratie verstärken, uns mÜ

grossen Schritten dem Leviathan entgegenführen.
Diese Gefahr ist umso grösser, als dieser moderne Staat

über Waffen verfügt, denen keine andere Gruppe in der
Oesellschaft Widerstand entgegensetzen kann. Hier liegt indessen

ein Problem, das aufgeworfen und in brillianter Weise erörtert

zu haben wiederum eines der zahlreichen Verdienste Moscas

ist, und seine Antwort ist geeignet, uns gerade in diesem

Punkte eine gewisse Beruhigung zu verschaffen. Das Proble111

liegt darin, dass der Waffenbesitz so sehr jede andere Art

von Machtentfaltung in der Gesellschaft in den Schatten stellt)

dass das Militär alle Gegengewichte illusorisch machen und

die Militärdiktatur eigentlich die Normalform der Staatsherr

Schaft sein sollte, es aber gerade in der neuesten Zeit immer

weniger geworden ist. Ist es schon wichtig genug, diese Frage

aufzuwerfen, so ist die Antwort, die Mosca gibt, noch wich

tiger: Die Gefahr der Militärdiktatur ist um so geringer ge

worden, je mehr die moderne und historisch einzig daste

hende Form der Wehrverfassung sich ausgebreitet hat. Dicse

Wehrverfassung ist das auf der allgemeinen Wehrpflicht he

ruhende stehende Heer, das sich der Gesamtstaatsgewalt ein

und unterordnet, das den Militärdienst demokratisiert, währen

es zugleich das Offizierkorps durch ein niemals ganz fehlendeS

540



aristokratisches Ausleseprinzip den führenden Zivilgewalten
und Zivilgruppen koordiniert, und das imstande ist, den seltenen,

aber dafür der Gesellschaft um so gefährlicheren Typus
des geborenen Kriegers und Abenteurers, der immer bereit ist,
mit der Zivilisation kurzen Prozess zu machen, zu zähmen und
durch Unterordnung in den Dienst der Allgemeinheit zu stellen.
Dieses ganze System ist soziologisch im einzelnen sehr
verwickelt und von vielen Bedingungen abhängig, und unsere
Generation hat an mehr als einem Beispiel erlebt, wie
zerbrechlich es ist. Aber man wird Mosca darin recht geben
müssen, dass es eine der grössten und originellsten Errungenschaften

der abendländischen Zivilisation ist. Auch das leuchtet

ein, dass, solange das komplizierte Gleichgewicht der
Kräfte in der modernen Gesellschaft im allgemeinen gewahrt
bleibt, die Gefahr gerade von dieser Seite her entgegen aller
Erwartung verhältnismässig gering sein dürfte.

Die grösste Gefahr kommt von einer ganz anderen Seite, und
gerade weil das Abendland ihr bereits weitgehend erlegen
lst, sind Konformismus und Entäusserung der Persönlichkeit
zugunsten der Kollektivität heute so erschreckend allgemein
geworden. Alle anderen Gegengewichte des Staates werden
nämlich zu einem blossen Schatten, wenn das Hauptgewicht
fehlt: das Minimum an wirtschaftlicher Unabhängigkeit

des einzelnen, das sich auf ein Mindestmass an Eigenem,

an wirtschaftlichen Freiheiten und an Existenzsicherheit
gründet. Nachdem dank der Arbeitsteilung der Typus des

Unabhängigen selbstgenügsamen Bauern zur Ausnahme geworden

ist, kann dieses Minimum an Unabhängigkeit und
Staatsfreiheit im Wirtschaftlichen nur noch in einer Wirtschaftsverfassung

gefunden werden, die wir im Gegensatz zur
kollektivistischen Kommandowirtschaft als Marktwirtschaft
beliehnen. Darüber sind sich von jeher alle Denker — von
Benjamin Constant über J. St. Mill bis zu Mosca —
vollkommen im klaren gewesen, und es ist ja in der Tat auch
v°llkommen unerfindlich, was man dieser Schlussfolgerung
entgegensetzen könnte. Was kann man z. B. auf folgenden Satz
^oscas erwidern? „Wenn alle Produktionsmittel in die Hand
der Regierung übergehen, werden die Beamten, die die
Produktion überwachen und verteilen, zu Schiedsrichtern über das

541



Schicksal und das Wohlergehen jedes einzelnen, und wir
erhalten dann eine mächtigere Oligarchie und ein umfassenderes

Erpressungssystem, als es jemals in einer Gesellschaft

fortgeschrittener Zivilisationsstufe gegeben hat. Wenn

alle moralischen und materiellen Vorteile von den Macht-

habern abhängen, so gibt es keine Erniedrigung, zu der man

nicht seine Zuflucht nehmen wird, um ihnen zu gefallen, genau

so wie es keinen krummen Weg und keine Gewalttat geben

wird, die man verschmähen wird, um zur Macht zu kommen,
d. h. um zur Zahl derer zu gehören, die den Kuchen
austeilen, statt zur grossen Zahl der anderen, die sich mit den

Stücken begnügen müssen, die man ihnen zuwirft". Man müsste

ja auch vollkommen blind sein gegenüber dem eindringlichen
Anschauungsunterricht, den wir von den Erfahrungen sowohl

der kollektivistischen wie der anderen Länder empfangen, die

auf diesem abschüssigen Wege bereits ein ansehnliches Stück

zurückgelegt haben. Wo gäbe es in der Tat in einem
kollektivistischen Staate, in dem jeder Mensch in seiner nackten

Existenz von der Obrigkeit abhängig ist, noch genügend
selbständige Menschen, die sich die leiseste Kritik an den
Staatsherrschern leisten könnten, oder Charakterhelden, die
selbstmörderisch genug wären, ihren Rücken nicht zu beugen? Man

darf zweifeln, ob sich alle mit dem Kollektivismus Flirtenden

genügend überlegt haben, dass sie eine Gesellschaftsverfassung

anstreben, in der Charakterlosigkeit, krumme Rücken

und geschlossene Lippen das einzig sichere Ergebnis sein

werden. Um so sicherer, als die demselben kollektivistischen
Prinzip entspringende Unterbindung der internationalen
Wanderungen auch diesen letzten verzweifelten Ausweg mehr und

mehr verrammelt, ein Umstand, der bei der Beurteilung des

überraschend geringen Widerstandes, auf den der Kollektivis*
mus jüngst in so vielen Ländern gestossen ist, nicht immer

gebührend beachtet wird.
Indessen bedürfen wir ja nicht nur, wenn es um Freiheit

und Persönlichkeitsbehauptung geht, der Gegengewichte gegeI1

den Staat, sondern zugleich solcher gegen die Machtgrup
pen unterhalb und ausserhalb des Staates. Daher

auch droht die Gefahr nicht allein vom Kollektivismus, sonder11

zugleich von jener anderen Entwicklung, die den einzelnerI

542



m seiner wirtschaftlichen Existenz von jenen Machtgruppen
abhängig macht: von der Proletarisierung, von der
Zusammenballung der wirtschaftlichen Privatmacht, von der
zunehmenden Organisierung und Monopolisierung, von Kartellen und
Verbänden, von der Konzentration der Finanzmacht, vom Kor-
Porativismus, von der privaten Planwirtschaft der Interessenten,
kurzum vom „privaten Kollektivismus", in dem nicht einmal
mehr der Bauer ein freier Mann ist, da er vom Zahnradgetriebe

seiner Organisationen abhängig ist, nicht der Arzt,
Nicht der Gastwirt. Es ist dies eine Entwicklung, die der
feudalistischen des Mittelalters vollkommen entspricht; sie
läuft auf eine herrschaftliche Dezentralisation hinaus, und die
Parallele ist so vollkommen, dass sogar die Baronialgerichte
m den „Hausgerichten" der modernen Wirtschaftsorganisationen

ihr Gegenstück finden. Es ist also keine blosse Rede-
tigur, sondern eine nüchterne soziologische Feststellung, wenn
man neuerdings z. B. in England von Industriefeudalismus
sPricht, und wie der Feudalismus des Mittelalters schliesslich

im staatlichen Absolutismus geendet hat, so ist auch der
Private Kollektivismus von heute, wenn er nicht revidiert wird,
nur eine Etappe zum staatlichen.

Zwei Betrachtungen drängen sich zum Schluss auf. Einmal ist
es offensichtlich, dass sich die Menschen trotz der gezeichneten

Entwicklung noch immer ein grösseres Stück Unabhängigkeit

bewahren könnten, wenn sie durchschnittlich in höherem
Grade bereit wären, ein Mehr an Freiheit durch bescheidenere

materielle Ansprüche zu erkaufen, und eine solche
bescheidenere Existenz nicht als deklassierend empfinden würden,
klier kann also zugleich eine Vereinfachung des Lebensstils
Und eine Vertiefung der Lebensanschauung helfen, die uns
Vvieder zu den moralisch-geistigen Gegengewichten zurückführt,
v°n denen wir ausgingen.

Aber noch unendlich wichtiger ist eine andere Einsicht, die
hier nur zu wiederholen und zu unterstreichen ist, nachdem
VVlr sie bereits mehrfach angedeutet haben. Wer im Staate
nur ein Mittel und keinen Endzweck sieht, dem muss
es genügen, dass die Ausbalanzierung der Kräfte zwischen
Individualität und Kollektivität die unumgängliche Voraussetzung

für die beste Entfaltung der individuellen Energien und

543



für die Verwirklichung dauerhafter Freiheit ist. Diese Ausba-

balanzierung aber liegt zugleich im höchsten Interesse des

Staates selbst, der die letzten Quellen seiner Kraft zum
Versiegen bringt, wenn er die Spontaneität der freien Persönlichkeit

zerstört, und der auf die Individualität genau so ange"

wiesen ist wie diese auf die Kollektivität. Hier gilt in der

Tat das schöne Wort, das ein tapferes Mitglied des Tribu-
nats (Andrieux) Napoleon gegeben hat, als dieser ihm die

Unabhängigkeit seiner Meinung zum Vorwurf machte: On ne

s'appuie que sur ce qui résiste.

544


	Gegengewichte des Staates

