
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 8

Artikel: Geist, Leben und Gestalt [Fortsetzung]

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geist, Leben und Gestalt
h

Von Erich Brock

Der Widerstand des Schicksals gegen die Vereinigung von Geist
und Leben

Wenn wir unsere Forderung, die Lösung des Widerstreites
zwischen Geist und Leben sei in der Richtung auf Stàr

kung und Erfüllung beider Positionen zu suchen, abgrenzen

wollen gegen eine allzu widerstandslos optimistische Betrach

tung des Konfliktes etwa im Stile von Schleiermacher, so wird

unvermeidlich eben der Widerstand bei dieser Abgrenzung e'°e

Rolle spielen müssen. Es will das nicht heissen, dass der, vvel

eher keinen grösseren inneren oder äusseren Widerstand findet

auf dem Wege aus dem Konflikt heraus, sich einen Widerstand

künstlich schaffen solle; das bleibt in der Hand des Schicksals-

Es will nur heissen, dass eine solche mühelose Lösung fhr

alle tiefer und damit doch wesentlicher Verstrickten wenig

Gültigkeit beanspruchen kann. Im allgemeinen wird der Ernst)

mit dem die Lösung gesucht wird, vom Ernst des Konflikt
abhängen, und dieser wird dann beim Fortdringen in jener an

gegebenen Richtung sich auf ziemlich weite Sicht eher noch ver

schärfen. So richtet sich unsere Absicht hier doch hauptsächlich

auf Fälle, wo die Versuchung, die Konflikte nicht mehr im einzel

nen durchzukämpfen, sondern etwa in irgendeiner Grundsätzlich

keit zu ertränken, fortzulaufen in die ,,Weisheit" und alles hinzu

werfen, dauernd und gross ist. Harmlose Vorstadien, wie den

Kampf als Würze lustvollen Lebensschwalls zu begrüssen,
nen wir hier nicht, sondern eher einen Zustand, wo Leben un

mittelbar und zunächst als Pflicht erscheint. Aber wo he&

da die Grenze der Pflicht? Wie weit ist Zielnahme auf das

Schwerere und Reichere an Geist und Leben gebieterische

Auflage des Schicksals, wie weit ist sie vermessene eigenmäch^

tige Ueberanstrengung, der niemand zu Hilfe kommt? Solang
reichliche Naturkraft den Menschen und seines Daseins
zelheiten trägt, fühlt er sich dem Leben und dessen
liehen Verwicklungen von vornherein gewachsen und wird nlC

^

so leicht müde. Ebbt diese Kraft oder wird die äussere

496



Forderung zu schwer, so ist darum noch kein Anlass, mit
Nietzsche den Menschen fortzuwerfen als den, dessen Ideal
das „Gliederstrecken" sei. Allerdings kann dies Ideal in die
falsche Richtung, nach rückwärts drängen. Alle Schwäche, die
mehr als Schwäche sein kann, ist körperlich wie seelisch
Krampf, d. h. eine Selbstzusammenziehung (und dadurch
Selbstlähmung) ins angebliche Ungefährdetere, Unangreifbare,

Schmerzlosere, Schmälere hinein. Doch heisst andrerseits
Dichtung nach vorwärts nicht, sich an allem Wünschbaren
blindlings festklammern. Für fast jeden, der über die Blüten-
Räume der Jugend hinaus ist, erlegen sich im einzelnen
endgültige Verzichte auf, die mehr oder minder tief ins Mittelste
des Lebens und des Geistes hineinreichen. „Nichts aber macht
mehr müde, als wider die Notwendigkeit sich zu bäumen"
(Rousseau). Worum es sich jedoch unter allen Umständen,
handelt, ist die sozusagen metaphysische Bereitschaft zum
Mehr, die Entschlossenheit, den Anspruch zum Ganzen aller-
Rtztlich nicht aufzugeben, und ihn, soweit Raum gegeben
'st, auch im einzelnen auszuleben. Aber was müde macht,
mehr müde als erträglich, ist gerade dies, die Einzelheiten

des Daseins zu leisten, wenn sie immer nur hart und
bruchstückhaft sie selbst sind und nirgends frei aus Ganzem
Zl' Ganzem von der Hand gehen. Wenn das Strömende, Tragende,

Lebendige, Widerhallende unter ihnen gänzlich versiegt ist
(wenige wissen von dem Ausmass dieser Möglichkeit), so ist der
Mensch unterernährt und überanstrengt zugleich. Es handelt
s'ch da gar nicht mehr vorwiegend darum, ob das einzelne
dann etwas vernünftiger ist oder weniger. Rechnet der Mensch
es noch so oft durch, so ergibt die Summe nicht genug zum
beben. Im allgemeinen überwiegt der Sinn in den Einzelheiten

des Daseins den Unsinn nicht oder kaum; und nirgends
ls* der Sinn der Welt, ohne dessen Gedanken wir nicht
Rhen können, etwas mechanisch Verfügbares. Nichts verwüstet
mehr die Gläubigkeit des feiner Empfindenden, nichts stösst
den Zweifelnden und Suchenden mehr zurück, als wenn mit
dem äussersten Sinn gerade des Leidens, des Bösen, der
Zerstörung wie mit einer dinglich obenauf liegenden Tatsache
Rocken gearbeitet wird. Es wird dann leicht zugleich mit sol-
chem Missbrauch überhaupt die unentbehrliche theoretische Sinn-

497



bemühung dem Dasein gegenüber zurückgestossen, welche es

ohnehin schwer genug hat. Denn unmittelbar angesichts der

immer erneuten Gegenwärtigkeit des krass Sinnlosen im Leben

erscheint auch die behutsame Sinndeutung ohne weiteres als

ein Hohn.

Ueberhaupt soll die Religion nicht wie ein mit der
Absolutheit ihres Gegenstandes betriebenes Maschinchen laufen. Sie

bleibt etwas Menschliches, und die durchaus organischen
Wederstände im menschlichen Bezirk, die zwar rational jene
Absolutheit nicht schwächen dürfen, müssen doch in einer grossen

Gewissenhaftigkeit und Schamhaftigkeit des Denkens und Re"

dens, die der Schwierigkeit, Bedenklichkeit und Widerstandsauslösung

aller letzten Bejahungen aufruht, zum Ausdruck kommen.

„Du sollst den Namen Gottes nicht unnützlich führen", ist eine

ungemein sinnreiche Vorschrift; dabei ist keineswegs zuerst an

Fluchen und dergleichen zu denken, sondern gerade an die
Manier der meisten Frommen, den Namen und Gedanken Gottes

wie ein platt eindeutiges Handwerkszeug in alle unbedeutenden

Angelegenheiten hineinzuzerren, die aus sich selbst erledigt werden

sollten. Der Sinn des Lebens ist für den, bei dem

es hart auf hart gegangen ist, eine äusserste existen*

zielle Ueberbietung seiner Gegeninstanzen, die nur in
seltenen Augenblicken der Ueberwindung ruhig in sich schwebt.

Jene grossen Denker der Religion, Aeschylos, der Verfasser
des „Hiob"1), sie haben in sachlichster Uebereinstimmung ihre

Lösungen nicht auf das Abzählen der vernünftigen Einzel

Positionen gestützt; sondern die Stimmsteine nach Ja und Nei11

heben sich auf, der Sinn ist dunkel und verborgen, und nur

die volle, alles einsetzende Hingabe an das, ohne dessein

Dasein wir nicht zu sein vermögen, bringt den Sinn zum

Quellen. Nur der Glaube an eine gegenwärtige, strömende,

tragende Macht, die alles Ja und Nein, Hin und Her, Sinn

und Unsinn, übergreift, die des Menschen Machen schon um

fängt, des Menschen Ergreifen auf einem tiefen gefahrlosen

Loslassen, des Menschen Anstrengung auf einem ewigen

Um die Tiefe und Schmalheit der von ihm gebotenen Lösung

zu ermessen, muss man allerdings die Elihu-Reden mit ihrer 'eer^g
Schulmeisterei ausscheiden. Sie sind übrigens auch sprachlich
unecht zu erweisen.

498



^erstrecken ruhen lässt — dieser Glaube allein und die
dadurch erschlossene Wirklichkeit ruht die Müdigkeit aus und
^acht stark. Und er ist Wahrheit; denn Illusionen ergeben
flichts.

Die falsche Philosophie und der falsche Glaube

Aber auch der Glaube ist kein Wasserhahn. Alle diese Dinge
sehen auf dem Papier unendlich glatter aus als sie sind; es
handelt sich in Wirklichkeit weithin mehr um ein Postulat
als um einen notwendigen, naturgesetzlichen Ablauf, und
Wahrscheinlich finden wenige den Weg bis zu seinem Ziele.
^ei dem wie immer, jedenfalls ist der Sachverhalt weit von
der Einfachheit entfernt, unter der man ihn im Christentum
'flimer wieder gesehen hat: es genüge, dem Menschen das natürliche

Leben, den Sinn des einzelnen zu zerstören, damit dann
das übernatürliche Leben, der Sinn des Ganzen dahinter sieghaft
And allbeglückend hervordringe. So handeln heisst Gott versu-
chen. Noch schauerlicher ist das Zerstörungswerk, das die herr-
Schende Philosophie seit drei Jahrtausenden mit dem falschen
leiste angerichtet hat.2)
*) Es ist aufschlussreich, dass Piaton, der mehr als irgend ein anderer

Denker getan hat, um die Zwangsherrschaft des abstrakten Geistes
für diese Jahrtausende in Europa aufzurichten, im Augenblick, wo er
den Blick auf die Einzelwirklichkeit zu richten begann, wenigstens
an einem allerdings entscheidenden Punkt zur Einsicht gelangte, dass
die unvermeidliche, doch bruchstückhafte, verhohlene und
missachtungsvolle Aufnahme des Lebens in den Geist nicht genügte, um
d.esem eine fruchtbare Herrschaft zu ermöglichen. Am Ende seines
Alterswerk „Politikos" (vgl. auch „Epinomis" 989 B) legt er licht-
V°U dar, wie der rein geistige Typ des Menschen einseitig und
unzulänglich ist und mit dem für sich ebenfalls ungenügenden vitalen
Typ zusammengespannt, ins Gleichgewicht gebracht und vermischt
Werden muss, um dem Ideal näherzukommen. Dies Zusammenbringen
geschieht besonders im Interesse der Haltharkeit des Gemeinwesens
And ist daher Sache des „königlichen Webers", des Staatsmannes,
Welcher selbst den Idealtyp darstellen soll, der beide Pole des
Menschenwesens in sich vereinigt. Weiter getrieben, würde diese
Aufstellung zur Ueberwindung des starren Rationalismus führen, zur
Einsicht, dass Geist und Leben auch durch Verneinung des letzteren
licht auf einen gemeinsamen rationalen Nenner zu bringen sind,
sondern „dass die Teile der Tugend in gewisser Weise einander
sehr feindlich sind" (306 B) und nur durch sinngemässe Einord-
nung auch des Geistes ausgesöhnt werden können.

499



Sie hatte ein höheres Leben nicht einmal zu versprechen-
Ihr Anliegen war, zur Vereinfachung des Daseins die Welt

In die Verdauung des Verstandes hineinzuschlingen und dazu

zuvor alle sinnliche Form zu beseitigen, alle Ganzheit in Atome

zu zerkleinern.3) Sie hat alles getan, um dem Menschen das Greif

bare und Ernährende seiner Welt am Gedanken und an der

abstrakten Forderung eines „Seienden" zunichte zu mache»-

Sie hat immer wieder überheblich gepredigt, dass alles ei»'

zelne, Wahrnehmbare Schein ist, unter den Händen zerri»'

nende Täuschung, wertlos, schädlich, nichts.1) Und das Wahre,

Wandellose, das sie dafür zu geben wünschte — waS

war es? Einige erschlichene, verstandesmässig bis zur T11

vialität verdünnte Allgemeinheiten5), die ohne die viel ver

dämmte Sinnenerfahrung gar nicht denkbar wurden. N»n

muss die eigentliche Menschenwelt, wo der Geist nicht

ohne Farben, Töne, Düfte und Gestalten ist, zurückgewönne»
werden von der Welt der sich stossenden Massenteilchen

des klaren und deutlichen Verstandes, für die man uns je»e

abgeschwatzt hat. Die Welt muss wiedergewonnen werden, 111

der es das konkrete Einzelding und ein bestimmtes Ja und

Nein dazu gibt.
Da ist zunächst der Irrweg des falschen Glaubens abz»

weisen, der aus der Not eine Tugend machen und die^le61^

s) Vgl. Marc Aurel, Selbstbetrachtungen XI 2 — eine Stelle, die Ja'ir
tausende erhellt.

4) Vielleicht ist es nicht unangemessen, den niederdrückend grosse»

Anteil, den eitle und geistig herrschsüchtige Typen an den grosse»

und kleinen Philosophengestalten der Geschichte haben, darauf zU

rückzuführen, dass sie sozusagen berufsmässig die Selbstgenugsar»
keit des Geistes vertreten — und zwar gleichgültig, ob sie dogmatise

kritisch, skeptisch, ja geistfeindlich gerichtet sind — in jedem »a

eben als Philosophen. Piaton, der von jenen Lastern und iht"eI»

Grunde keineswegs frei war, sagt allerdings im „Gastmahl", "»

der Philosoph zwischen dem Weisen und dem Toren in der "Ii
stehe — so wie auch der Liebende zwischen Haben und Nichthabe»

Meint er in diesem schwebendsten seiner Werke vielleicht ei»

Augenblick lang, dass der Philosoph also irgendwie nicht zum i"el

Geiste durchbrechen, sondern im Gespannten aus Geist und Le

bleiben solle? — Der Philosoph kann sich nur dadurch vor e[
Ueberhebung seines wirksam erkennenden Geistes schützen, dass

Wirksamkeit so weit geht, nun auch die Tiefen des Lebens »»

500



Me Allgemeinheit des falschen Geistes irgendwie in dies
konkrete Ja umfälschen, will. Man besitzt da nicht die Entschlossenheit,

um das Konkretwerden und die Stärkung des Nein
*n Kauf zu nehmen, welche die des Ja, bedingt. Leichter scheint
es) das Nein abzustumpfen als das Ja zu stärken. Man glaubt,
ein absolutes Ja des Glaubens' zu besitzen, und verwischt
damit alle Gegensätze in einer matten Mitte, wozu das Christentum

immer wieder Vorschub leistete. Und dies besänftigte
Mittlere wird dann als der neugeschenkte helfende positive
Lebenssinn angesprochen. Meistens lebt man eben dann doch
einfach wieder von den kleinen platten unproblematischen und

verfügbaren Alltagssensationen und -Reizen, die dann in ihrem
erneuten guten Gewissen Gottes Güte genannt werden; das

andere, Unerfreuliche zu erwähnen ist als wider den Glauben
verboten. Alles Schneidende wird mit einem süsslichen Schleim
des Jasagens, des oberflächlich Glattstreichens, der Ermässigung

und Beschwichtigung überzogen. Echte Religion ist aber
niemals ein Schlaf- und Vergessenstrank für Erschöpfte,
sondern die Möglichkeit, statt der verrammelten lebensnotwendigen

Reaktion nach Ja und Nein auf die Dinge hin sie
zunächst wieder in ein widerstandsloseres Medium hinein zu
v°Uziehen. Wer nicht verzweifeln kann, muss auch nicht leben,
Sagt Goethe. Wo man sich jeden Augenblick an ein falsch
konkretes Gesamt-Ja klammern muss, kann man nicht mehr

daran die verhältnismässige Unwesentlichkeit und Unwirklichkeit des
Geistes zu erkennen und praktisch zu ermessen.

6) Man muss sich allerdings hüten, hier den Gegner zu flach zu sehen.
Der grosse Rationalismus hat immer irgendwo das Religiöse zu
seiner Tiefe. Sein eigentliches Zeitalter, das Barock, zeigt den kalten
Fanatismus für Mathematik und für Mystik als typische Erscheinung.
Man denke an Pascal, an Nicoles „Logik von Port Royal" und
seine hochgespannten religiösen Abhandlungen, an Malebranche, an
die französische Tragödie, an die Systeme Spinozas, Leibnizens (späterhin

auch Hegels), an die „Kunst der Fuge", an die grosse deutsche
Kirchenbaukunst in ihrem kühlbewussten Spiel mit Kreisen, Ellipsen,
Vielecken in den Grundrissen und ihrem rauschhaften Hereinreissen
des Unendlichkeitsströmens in der Ausführung. Immer steht hinter
der Abstraktion die „negative Theologie" und an deren Ende schliesslich

der errechnete oder erschwärmte Umschlag in die Allfülle.
Aber gerade gegen diese Berechnung, die meistens eben nicht stimmt,
müssen wir uns stark machen.

501



verzweifeln und lebt auch nicht. Wer jedoch tiefer angelegt

ist, wird eines Tages mit Ekel aus der Einschläferung
aufschrecken und sich die Frage gestellt finden, ob es sich lohnt,

die letzten Gründe zu Hülfe zu rufen, um damit die Möglich'
keit zu gewinnen, an den Banalitäten des Daseins wieder

die banale Befriedigung zu finden, die es fortzusetzen erlaubt.

Nein, wollen wir wirklich wieder in die Welt des Lebendigen

hinein mit ihrer tiefen satten Wirklichkeit, die auf der

Spannung gegen das mitanwesende Negative ruht, so müssen

wir die Kraft finden, uns diesem Nein, ohne die gefundene

Grundversicherung preiszugeben, wieder im Ernste auszusetzen.

Es muss also auch der Schmerz wieder gelernt und erobert

werden, die Möglichkeit, zu leiden, ohne zerstört zu werden,

die Fähigkeit, den erfüllten, einzelnen,, sinnreichen Schmerz

zu empfinden, nicht mehr nur die dumpfe Qual des Nichts-
Denn es ist auch für den Gläubigen unmöglich, jedes Leiden

abzubiegen, ohne zu verarmen und abzusterben. Ohne Abtötung

gibt es keine Ueberwindung des Leidens ; darin hat Buddha recht.

Die Dinge mehr, konkreter, reicher, wirklicher und damit doch

positiver zu empfinden, ist nicht Torheit und Roheit, son

dern Verfeinerung, Stärkung, Bevorzugtsein, Wahrheit. Je mehr

man empfindet, desto mehr Schmerz und Irrtum, aber auch,

wenn der Grund des Glaubens tragfähig bleibt, desto mehr

Wahrheit und Freude gewinnt man. Das Relative aller Er

kenntnis und ihrer Standpunkte überwinden wir nicht nach

rückwärts, in eine Verdünnung bis hinab zum Mathematischem
Das ergibt keinen absoluten Standpunkt, sondern nur die S>

stematisierung des Relativen. Der Relativismus ist nur nach

vorwärts, laufend zu überwinden, indem unsere Erkenntnis 111

jede Erfahrung hineingeht, sich ihr durch die nächste oder

übernächste polar gegenüberstellt, die eine an der andern ver

hältnismässig berichtigt, die Synthesis immer wieder zur The

sis macht, ins Weitere und Reichere und Grössere hineinschre|

tet, mit dem Material den Irrtum häuft, aber die Wahrhei
dadurch noch mehr. Jedoch ist das Absolute da auch schon

anwesend, nämlich als unser existenzieller Wahrheitsvvil'e

und als die Idee des Zieles.
Die wahre Objektivität ist nicht diesseits der Parteinahme11»

sondern das Gleichgewicht aller wesentlichen persönlich611

502



Liebes-Anheftungen in ihrer grössten Gespanntheit6). Neutralität
(dies nebenbei) ist nur wertvoll als tiefe Ergriffenheit von
Wert, Unentbehrlichkeit und Lebensrecht beider Seiten, sonst
lur ein anderer Name für Gleichgültigkeit oder für Feigheit.
So ist auch keineswegs die völlige Leidenschaftslosigkeit
der Zustand der Wahrheitserkenntnis, wie uns jene Philosophen
aufnötigen wollten. Der wahre Stand der Vernunft ist der
Rhythmus von Spannung und Lösung der natürlichen Begehungen

und Erfüllungen; auch sie eben als Wachsen im
Irrtum und noch mehr Wachsen in der Wahrheit. Mehr sogar noch
an Erkenntnis als die völlige Stillegung des Gefühls ergibt
s^ine Ueberspannung in der Unbefriedigung: eine verzerrte,
doch vielleicht sehr vertiefte Erkenntnis. Nur der Ergriffene
hegreift, nur dem Glaubenden ist Wirklichkeit erreichbar,
nur dem Vertrauenden vertrauen die Dinge, nur dem Liebenden

schliessen sie sich auf. Abstandnahme, Kritik, Misstrauen,
sogar Hass kann seine volle Rolle zur Erkenntnis innerhalb
dieses Rahmens behalten, ja erst gewinnen. Aber der Zustand
des blossen, physiologisch reinen Denkens und sein Erkennt-
disbild ist nur eine durch Wesensdünne und vielleicht einige
echte Bescheidung befestigte Etappe auf dem Weg zum absoluten

Kälte- und Schwächetod, wo schliesslich nur noch die
Grippe der Dinge dem aufgezehrten Geiste gespenstisch
dastehen als Nester wüster Angst- und Todesmagie. (Schon in
Slch ist der reine Rationalismus magisch; er will ohne Einsatz
der wirklichen Existenz des Erkennenden eine Zauberformel,
Um die wirklichen Dinge damit zu zwingen und zu besitzen.)

soll nicht mehr so sein, dass alle Dinge von denen auto-
Btativ gedeutet werden, die darüber hinausgeraten und ihnen
^gestorben sind. Wir wenden uns auch nicht an Greise für
die Deutung der Schönheit einer Frau. Oder es müssten wirklich

Weise sein, bei denen das wahre Darüberstehen
lrgendwie immer darinstehen bleibt.
6) Einen Hinweis auf die Richtigkeit dieser Betrachtungsweise enthält

die neuere Einsicht der Naturwissenschaft, dass das Gebiet, in
welchem uns „rein" objektive Abläufe zugänglich sind, das unterste,
Primitivste, flachste, ärmste ist: das der klassischen Mechanik. Bereits
in der Atomphysik tritt der existentielle Ich-Faktor in die Erkenntnis
des Gegenstandes konstitutiv mit ein, wodurch schon hier die Bindung
hinüber zum höheren lebendiggeistigen Geschehen stattfindet.

503



Es kann und muss nichts erzwungen sein

Nur dass wir uns klar sind, dass wir damit für lange in

allem das Schwerere wählen. Sobald wir von den Dingen eI"

nährt sein wollen, sobald wir damit das Recht der Dinge auf

unsere angemessene liebende, erkennende, annehmende Reaktion

anerkennen7), senkt sich eine Last auf das Leben, die dadurch

nicht geringer wird, däss dies neue Leben der Einzeldinge
und unser antwortendes Leben nicht durch ein Machen,
sondern durch ein Loslassen kommen muss. Wenn uns das evvige

müssen Müssen durch Jahrtausende zu Schanden gemacht hat,

so wird uns das nichtmüssen Müssen zunächst wie Skorpionen
statt Peitschen dünken. Denn das nichtmüssen nicht Müssen,

welches das Beste wäre, das erwächst uns nicht so schnell

wieder. Hier kann nur die immer stärkere Hinwendung zum

alles lösenden Qrund des höheren Willens weiter helfen. Aber
das Ziel ist immer, die Dinge und das Göttliche wieder
ineinander hineinzubringen. Wir Menschen sehen, erleben und
besitzen die Dinge in Gott, Gott aber in den Dingen.3) Alles
andere sind — notwendige — Grenzfälle, auf die die Existenz
in ihrer Breite nicht aufzubauen ist. So muss auch in der hier

betrachteten Situation die Tiefe wieder bedeckt werden; denn

der Mensch ist nicht gemacht und ihm ist nicht zugedacht, Ie'

benermöglichenden Sinn immer geradewegs aus ihr zu

gewinnen, sondern durch den Glauben wieder im relativen Sinn

des einzelnen leben zu können. Die Augenblicke letzter
Beanspruchung, wo es um Biegen oder Brechen der inneren
Konstruktionselemente geht, erfordern den geraden Zugang zum

absoluten Grunde; doch ist es gut, diese Augenblicke so selten

') Ein eigenartiges moralistisches Vorstadium dieses sehr heutigen
Gedankens findet man hei den englischen Aufklärungsdenkern Samue

Clarke und Wollaston.

s) Der geniale Robert Qrosseteste, 1235—1253 Bischof von Lincoln,

schreibt in seinem Werke De luce (ed. Baur 138,7): „Die schwachen

Augen unseres Geistes erblicken die wahren Dinge selbst nur trtl

Lichte der höchsten Wahrheit; die höchste Wahrheit in sich selbe

können sie aber nicht erblicken, sondern nur in einer gewisse"
Verbindung mit den wahren Dingen und einer Ausgegossenhej
darüber". Er vergleicht die wahren Einzeldinge mit den Loka-
farben, die Wahrheit selber mit dem Licht.

504



Vlie möglich sein zu lassen, indem Zulänglichkeit, Ertrag und
^ervurzelung des einzelnen so gross wie möglich sei.

Doch scheint hier nun die Störung zu bedeutend, als dass
nicht jener Grenzfall, wo der letzte Grund offen angegangen
Vverden muss, noch lange ein Uebergewicht behielte. Noch
'ange wird der Mensch, dem das einzelne religiös oder ratio-
nalistisch zerstört wurde, sich immer wieder in der Lage fin-
^etb die Tiefe Gottes wie mit einem Stemmeisen aufbrechen

müssen, um nur mit hinlänglichem Sinngefühl eine Briefmarke

kaufen oder eine Tasse Kaffee trinken zu können. Noch
Dnge wird er das Rezept Pascals befolgen müssen, Weihwasser

nehmen und sich zu bekreuzigen, um in den Glauben hin-
e|nzudringen. Er wird die Gebärde und Haltung des Lebenden
Annehmen müssen, um von aussen nach innen wieder ins sich
Selbst tragende Leben hineinzuwachsen. Er muss jeden Sinn-
|ehalt, der sich, bietet, das Geringste, was noch pulst, das
^Wachste, das noch oder wieder angibt, den kleinsten Vor-

|ril der Vernunft innen und aussen sorgsam wahrnehmen und
egen. Denn die grossen Grundwellen unmittelbarer höherer

^•Ife sind selten und liegen nicht im Mittleren des Weltplans.
ir entfesseln sie nicht, indem wir uns in der Ungeduld

^ch dem Ganzen in die von uns angerichtete Nichtigkeit der
e't hineinfallen lassen. Und wenn der Ekel an der unauf-

0rliehen mechanischen Kleinarbeit dieser Art Dasein und die
ugnerisehe Ueberanstrengung dadurch einmal ausbrechen und

Bemühung in alle Winde streuen will, so sollen wir wissen,
ass der einzige hier noch offene Weg der der endlosen Tap-
rkeit ist, und dass ihr, aber ihr allein, immer wieder

rechtzeitig ein Stück desselben wird freigegeben werden. Auch
Nv^nn dieser Weg nach dem Ausmass der erfolgten Zerstörung
j|Lht zu strahlenden Zielen führt, so ist doch ganz ohne den

"Eelsinn der Lebensdinge kein Dasein möglich; und da das,
as jenseits liegt, sehr sparsam mitgeteilt zu werden pflegt,

^ fiiuss man eben vorwärts, soweit man kommt. Eine andere
ah' ist nicht, und irgendwo wird man anlangen. Es ist
nn also eine erlaubte Erleichterung, zu denken, es müsse

g
* unbedingt sein, dass man alles wieder in eine naturhafte

Inheit von Geist und Leben, herrlich wie am ersten Tage,
"Einzuspielen vermöchte. Es ist auch eine erlaubte, wenn-

505



gleich etwas roh psychologische Erleichterung, es als ein Zei

chen für den rechten Weg anzusehen, wenn das Ja zum mehr

Leben das Leiden steigert. Denn grade wenn man die RoHe

bejaht, die das existentielle Hineingezogensein für die Erkenntnis

des Rechten spielt, wird man den Schmerz als ein beiläufigeS

Zeichen nehmen dürfen, dass man nicht in plumper Weise d'e

Erkenntnis an die eigenen Privatinteressen kettet. Allerdings nut

als beiläufiges; denn auf der anderen Seite droht die Gefahr

mittels einer mechanischen Umkehrung einfach das Unange

genehme als das Richtige zu systematisieren. Im Mittelpunkt
der Erkenntnis des Weges muss also die unbestechliche rei

sachliche und geistige Redlichkeit bleiben. Und ebenso muss
sich nicht beirren lassen, wenn man dann darauf angewiese!1

bleibt, viel mehr auf die letzten Instanzen unmittelbar zurück^11

greifen, als es den Menschen gemeinhin verstattet und zuträghc

ist. Da diese Instanzen keineswegs von der idyllischen Bereitwi

ligkeit sind, die uns von den Theologen oft vorgemalt wird, s°

geht niemand so leicht diesen Weg, der ihn nicht gehen musS'

Wer auf den Berg Gottes steigt, der wird von der offenen

Gegenüberstellung nur dann nicht verzehrt, wenn ihn das

Schicksal vorannötigt. Wer einmal nach Zunichtewerden aHeS

Halts aus den Einzeldingen die Möglichkeit weiterzuge'ierl

unmittelbar mit dem allerletzten Anstreben des Geistes er

drungen hat, und an jenem Ort zu der dem Menschen nie

zugeschaffenen Hülfe, die keineswegs daraus folgte, begnadig
wurde — der drängt mit Entsetzen aus dieser Wildnis nac

aufschiessender Felsen in die lebendige Landschaft der Mel1

sehen zurück — nur noch beflissen, fromm zu verschweig^
und zu vergessen, was ihm widerfahren. Wen aber diese ^an^
schaff darnach nicht mehr genug annehmen will, für den g1

es noch das Wort des Augustin, das einerseits vielleicht
schrecklich wäre, um ausgesprochen zu werden, hier aber e^et)

doch seine Stelle finden muss: Vor Gott gibt es Zuflucht u

bei ihm.

In welchem Sinne die Lösung erreichbar ist

Die Grenze der Menschheit muss immer wieder überschritt^
werden; das Salz darf nicht dumm werden. Ist jedoch der

g

deutige Rückweg ins einzelne des Lebens für die, welche

506



Überschreitung begangen haben, sicherlich problematisch, so
^Rd derselbe auch schon für die Vielen mehr eine Vorzeich-
hung der heute nötigen Richtung der allgemeinen Kulturbewe-
Wegung bedeuten. Und bei der Masse der Menschen wird der
^ampf immer hauptsächlich darum gehen, sie in der ur-
sPrünglichen Einheit von Geist und Leben zu erhalten und
zu verteidigen. Die Masse ist auf die Ehrfurcht ihrer Schöp-
fungsgnade angewiesen, auf die Pietät vor dem Geheimnis, das
Sle nicht auf eigenem Wege angehen muss. Verteidigt werden
muss sie gegen diejenigen, welche sie da hinaustreiben wol-
en und auf den Pfad, der den Wenigen auferlegt ist. Es

gibt auch eine Sünde wider die Natur, die nicht gutzumachen
lsL und wer sie begeht, dem wäre allerdings besser der Mühl-
sOin um den Hals. Sie ist durch die christlichen Jahrhunderte
llnzähligemale begangen worden, aus einem gewissen Fanatismus

und Konstruktivismus heraus, der den Vortrieb des Be-
U'Usstseins in den Bruch hinein, den einzigen Fortschritt, welchen

die Welt zeigt, als deren Sinn mit allen Mitteln
beordern wollte.9) Die das taten, waren solche, welche, selbst in
^en Bruch geraten, den Anblick stimmigerer und reicherer Natu-
re'i nicht mehr ertrugen, oder solche, die einerseits überhaupt
nur in aufgelesenen radikalen Redensarten sich tummeln, ihr
eignes Leben aber weit diesseits in fetter, doch trivialer Un-
ewusstheit abwickeln. Vielleicht ist es überhaupt die

hauptsachliche Erbsünde des Christentums, die grosse Masse in
Masstäbe der Wenigen hineingepresst und damit gerade

®Uch deren stellvertretendes Schicksal sinnlos gemacht zu
aben. Seit der Renaissance kam hierzu noch der bürgerliche

*;Ult des Genies mit dessen zerstörerischen Krämpfen am Rande
es Lebens. Dieser Kult richtete den echten geistigen Mittel-

^and zugrunde und ersetzte ihn durch den Bourgeois, welcher
le Rundung, zu der sich dort Geist und Leben in behutsamer

Lenkung schweigend zusammenfinden, durch lügenhaftes

VW
wenn für einen Philosophen wie Hegel, dem dieser Fortschritt
Meistens ein ganz eindeutiger ist, das Geringste des Geistes dem
Qfössten der Natur unendlich überlegen ist — so kann man bei
Anzweiflung des absoluten Werts dieses Fortschritts ebenso
folgerichtig sagen, dass neun Zehntel des Natürlichen Gott näher ist als
ast aller Geist.

507



Abschneiden der Linien zu machen suchte. Man darf nicht die;

welche auf ungebahntem Wege aus dieser Einheit ins Abso

lute hinausbrechen müssen, unter die religiöse Denkform der

Masse beugen (auch hierin hat das Christentum stark gesündigt

und tut es heute noch). Aber man muss auch jenen geistigel1

Mittelstand gegen die Extremisten schützen. Die Menschen

der Menge in offene Metaphysik hineindrängen heisst sie u11

Lebendigen unselig und im Geistigen frech machen, sonst nichts-

Der Bezirk des Menschlichen ist die Mitte; wir mögen s'e

als Gestalt bezeichnen. Gestalt ist nicht der blinde Schwad

des Lebendigen, nicht die überwache Beschaffenheits-Leere des

Verstandes. Gestalt umfasst Geist und Leben, Sinnenfülle und

regelhafte Form, Spannung und Einklang, Kunst und Wirklich

keit, Spiel und Ernst, und diese alle jeweils als zum Ganzen

Gewachsene. Hier ist's, wo die Dinge festgehalten werden

müssen, hier entspringt dann genug Sinn für uns, hier er

nährt uns Wirklichkeit, hier vermögen wir Wirklichkeit zU

schaffen; hier stehen sich Geist und Leben. — Gestalt zeig

sich aber in ihrer höchsten Erfüllung nicht in der Naturhaftig
keit der Vielen, obwohl sie da eine schöne und gute Vorform

finden kann. Sondern die Gestalt aus Geist und Leben kann

das, was sie eigentlich zu sein vermag und sein muss, nur

da sein, wo Geist und Leben beide ihre höchste Macht un

Stärke erreichen, dann aber doch gerade nicht in wilder Selbst

Versteifung übereinander hinausschnellen, sondern offenbareI1>

dass sie im Innersten ohne Hämischkeit der Natur, ohne

Hochmut des Geistes aufeinander gerichtet und gesinnt sin

Dann fügen sie sich durch Druck und Zug ihrer Unbedingt

heiten zur Gestalt, ein jedes ganz anwesend, keines am 311

dern abgebogen oder aufhörend, keines äusserlich ans andere

gefügt, sondern jedes völlig vom andern durchdrungen und jrl1

andern gelöst, wie — ja, welches Gleichnis werden wir hier

noch zur Verfügung haben? — wie in einer Mozartoper? Ab^
nein; denn Menschen, die diese Fügung und Lösung wir

flCj
verkörpern, sind gerade das höchste Thema der Kunst, sl

mehr als höchste Kunst. Menschen, deren Sinnlichke '

ganz durchgeistigt, dadurch aufs Dichteste gebracht ist, ^erÊ^

Geistigkeit, ganz konkret geworden, dadurch erst ihre eige

liehe Schneide fand — sie sind das wahrhafte Urbild des Metl

508



Schen. Augenblicke, in denen dies Einheitliche schwebend ge-
^ngt, sind die grossen Stunden echter Weltversöhnung. —

Wer aber im Bruch steht, kann sie auf bescheidene Weise
nachahmeii, indem auch bei ihm das, was er an Mittlerem
Und Menschlichem hat, nicht durch sich selbst bestritten wird.
Sondern es ist Erzeugnis äussersten Kampfes zwischen Geist
•Uid Leben — ja zwischen Glaube und Verzweiflung, Schlag
und Gegenschlag. Für fast alles ausserhalb jener Versöhnung
gilt, dass was bewusst nur die Mitte will, nicht bis zur
Mitte vordringt, und was sich von selbst fügt, sich nicht anein-
ander fügt, weil es einander nicht erreicht — und dies obwohl
Jenseits der Mitte tatsächlich die Fruchtbarkeit aufhört. Das
legt eine Schlussbemerkung nahe.

Wir geben uns Rechenschaft, dass hier eine gewisse
Enttäuschung unvermeidlich ist. Ein gerades Fortschreiten zum
^steckten Ziele blieb uns versagt. Die Heilung des Kampfes
tischen Geist und Leben, die wir durch Erkenntnis ihres
^erhältnisses zu verheissen schienen, hat sich nur in der
Dichtung sozusagen einer allgemeinen Kulturpolitik als greifbar

erwiesen. Es handelt sich da um die allerdings keineswegs
Richte Aufgabe, das Leben durch den Geist zu schützen, so,
•lass er leitet, aber nicht gerade zufährt, sondern sich, auch
v°rsichtig einzuschränken weiss. Der Einzelne dagegen erhält,
Se' er diesseits oder jenseits des Kampfes oder mitten darin,
•höht etwas kurzhin Handhabbares. Das liegt in der Sache
Selbst. Eine mechanische Lösung, die der Springwurzel gleich
•lie gegenseitigen Verschränkungen von Geist und Leben sich
c'fnen liesse, ist unmöglich. Nur die Bedingungen eines
Gleichgewichts konnten aufgewiesen werden, das immer etwas Schwebendes

und Statisches oder etwas Fortgehendes und
Dynamisches an sich haben wird, je nachdem es vor oder nach
seiner grossen Störung steht. Unter diesen Umständen wird
Natürlich jeder andere Weg wieder verführerisch, der auf
e'nfache und rasante Weise über die ganze verwickelte Problematik

hinauszuführen unternimmt. Ohnehin ist uns, indem wir
v°i"hin jenes eigentlich religiöse Menschenideal zu umreissen
Versuchten, bereits der Vorwurf gegenwärtig, der gerade von
j"eligiöser Seite zu erwarten ist: es handle sich hier um einen

eidnischen Humanismus, die Form eines Menschentums, das

509



schliesslich doch in reiner Eigengründung ihr Ziel finde und

weder um Gottes nach um des Nächsten willen sich selbst

und die eigene Vollendung als nichtig zu betrachten bereit sei-

Der Auseinandersetzung mit diesem Vorwurf wird ein abschheS"

sender Aufsatz zu dienen haben.

Hermann Hesse

EINEM FREUNDE

MIT DEM GEDICHTBUCH

Was mich je bewegte und erfreute
Seit den sagenhaften Jugendjahren,
All dies Flüchtige und bunt Zerstreute
An Besinnungen und Träumereien,
An Gebeten, Werbungen und Klagen
Findest du auf diesen Seiten wieder.
Ob erwünscht sie oder unnütz seien,
Wollen wir nicht allzu ernstlich fragen —
Nimm sie freundlich auf, die alten Lieder!

Uns, den Altgewordnen, ist das Weilen
Im Vergangenen erlaubt und tröstlich,
Hinter diesen vielen tausend Zeilen
Blüht ein Leben, und es war einst köstlich.

Werden wir zur Rechenschaft gezogen,
Dass wir uns mit solchem Tand befassten,

Tragen wir wohl leichter unsre Lasten
Als die Flieger, die heut Nacht geflogen,
Als der Heere arme, blutige Herde,
Als die Herrn und Grossen dieser Erde.

Dezember 1942

510


	Geist, Leben und Gestalt [Fortsetzung]

