Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 8

Artikel: Geist, Leben und Gestalt [Fortsetzung]
Autor: Brock, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759908

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geist, Leben und Gestalt

Il
Von Erich Brock

Der Widerstand des Schicksals gegen die Vereinigung von Geist
und Leben

\X/ enn wir unsere Forderung, die Losung des Widerstreit€®

zwischen Geist und Leben sei in der Richtung auf Stir”
kung und Erfiillung beider Positionen zu suchen, abgrenze
wollen gegen eine allzu widerstandslos optimistische Betrach’
tung des Konfliktes etwa im Stile von Schleiermacher, so Wif
unvermeidlich eben der Widerstand bei dieser Abgrenzung €if®
Rolle spielen miissen. Es will das nicht heissen, dass der, wel-
cher keinen grosseren inneren oder Ausseren Widerstand findet
auf dem Wege aus dem Konflikt heraus, sich einen Widerstand
kiinstlich schaffen solle; das bleibt in der Hand des Schicksﬂl_s'
Es will nur heissen, dass eine solche miihelose Losung ﬁ_'r
alle tiefer und damit doch wesentlicher Verstrickten wem&
Giiltigkeit beanspruchen kann. Im allgemeinen wird der Ernst
mit dem die Losung gesucht wird, vom Ernst des Konflikts
abhingen, und dieser wird dann beim Fortdringen in jener a%
gegebenen Richtung sich auf ziemlich weite Sicht eher noch ver”
schiarfen. So richtet sich unsere Absicht hier doch hauptséchli‘:h
auf Fille,wo die Versuchung, die Konflikte nicht mehr im einz€”
nen durchzukimpfen, sondern etwa in irgendeiner Grundsitzlic”
keit zu ertrinken, fortzulaufen in die ,,Weisheit” und alles hinZ"’
werfen, dauernd und gross ist. Harmlose Vorstadien, wie defl
Kampf als Wiirze lustvollen Lebensschwalls zu begriissen, M€"
nen wir hier nicht, sondern eher einen Zustand, wo Leben %
mittelbar und zunichst als Pflicht erscheint. Aber wo liegt
da die Grenze der Pflicht? Wie weit ist Zielnahme auf d%°
Schwerere und Reichere an Geist und Leben gebieterisd16
Auflage des Schicksals, wie weit ist sie vermessene eigenmé‘:h'
tige Ueberanstrengung, der niemand zu Hilfe kommt? 5013"1,ge
reichliche Naturkraft den Menschen und seines Daseins Em
zelheiten triagt, fithlt er sich dem Leben und dessen m'og'
lichen Verwicklungen von vornherein gewachsen und wird mcl—
so leicht miide. Ebbt diese Kraft oder wird die aussere A"

496



forderung zu schwer, so ist darum noch kein Anlass, mit
Nietzsche den Menschen fortzuwerfen als den, dessen Ideal
das |, Gliederstrecken” sei. Allerdings kann dies Ideal in die
falsche Richtung, nach riickwirts dringen. Alle Schwiche, die
mehr als Schwiche sein kann, ist korperlich wie seelisch
Krampf, d. h. eine Selbstzusammenziehung (und dadurch
Selbstlahmung) ins angebliche Ungefihrdetere, Unangreifba-
fere, Schmerzlosere, Schmilere hinein. Doch heisst andrerseits
Richtung mnach vorwirts nicht, sich an allem Woiinschbaren
blindlings festklammern. Fiir fast jeden, der iiber die Bliiten-
triume der Jugend hinaus ist, erlegen sich im einzelnen end-
gultige Verzichte auf, die mehr oder minder tief ins Mittelste
des Lebens und des Geistes hineinreichen. ,,Nichts aber macht
Mmehr miide, als wider die Notwendigkeit sich zu baumen”
(Rousseau). Worum es sich jedoch unter allen Umstinden
handelt, ist die sozusagen metaphysische Bereitschaft zum
Mehr, die Entschlossenheit, den Anspruch zum Ganzen aller-
letztlich nicht aufzugeben, und ihn, soweit Raum gegeben
ist, auch im einzelnen auszuleben. Aber was miide macht,
mehr miide als ertriglich, ist gerade dies, die Einzelhei-
ten des Daseins zu leisten, wenn sie immer nur hart und
bruchstiickhaft sie selbst sind und nirgends frei aus Ganzem
Zu Ganzem von der Hand gehen. Wenn das Strémende, Tragen-
de, Lebendige, Widerhallende unter ihnen ginzlich versiegt ist
(Weni,ge wissen von dem Ausmass dieser Moéglichkeit), so ist der
Mensch unterernihrt und iiberanstrengt zugleich. Es handelt
Sich da gar nicht mehr vorwiegend darum, ob das einzelne
dann etwas verniinftiger ist oder weniger. Rechnet der Mensch
€S noch so oft durch, so ergibt die Summe nicht genug zum
Leben, Im allgemeinen f{iberwiegt der Sinn in den Einzel-
beifen des Daseins den Unsinn nicht oder kaum; und nirgends
st der Sinn der Welt, ohne dessen Gedanken wir nicht
leben konnen, etwas mechanisch Verfiigbares. Nichts verwiistet
Mehr die Glaubigkeit des feiner Empfindenden, nichts stosst
den Zweifelnden und Suchenden mehr zuriick, als wenn mit
dem dussersten Sinn gerade des Leidens, des Bdsen, der Zer-
Stﬁrung wie mit einer dinglich obenauf liegenden Tatsache
trocken gearbeitet wird. Es wird dann leicht zugleich mit sol-
them Missbrauch iiberhaupt die unentbehrliche theoretische Sinn-

497



bemithung dem Dasein gegeniiber zuriickgestossen, welche €5
ohnehin schwer genug hat. Denn vnmittelbar angesichts def
immer erneuten Gegenwirtigkeit des krass Sinnlosen im Leben
erscheint auch die behutsame Sinndeutung ohne weiteres als
ein Hohn.

Ueberhaupt soll die Religion nicht wie ein mit der Abso
lutheit ihres Gegenstandes betriebenes Maschinchen laufen. Si_e
bleibt elwas Menschliches, und die durchaus organischen W1-
derstinde im menschlichen Bezirk, die zwar rational jene AbsSO”
lutheit nicht schwichen diirfen, miissen doch in einer grosser
Gewissenhaftigkeit und Schamhaftigkeit des Denkens und R€
dens, die der Schwierigkeit, Bedenklichkeit und Widerstandsaus-
16sung aller letzten Bejahungen aufruht, zum Ausdruck kommem
,»Du sollst den Namen Gottes nicht unniitzlich fithren”, ist einé
ungemein sinnreiche Vorschrift; dabei ist keineswegs zuerst @
Fluchen und dergleichen zu denken, sondern gerade an die Ma
nier der meisten Frommen, den Namen und Gedanken Gottes
wie ein platt eindeutiges Handwerkszeug in alle unbedeutende?
Angelegenheiten hineinzuzerren, die aus sich selbst erledigt wer”
den sollten. Der Sinn des Lebens ist fiir den, bei deém
es hart auf hart gegangen ist, eine Ausserste exister”
zielle Ueberbietung seiner Gegeninstanzen, die nur in sel-
tenen Augenblicken der Ueberwindung ruhig in sich schwebf:
Jene grossen Denker der Religion, Aeschylos, der Verfasser
des ,Hiob’’t), sie haben in sachlichster Uebereinstimmung ihre
Losungen nicht auf das Abzihlen der verniinftigen Eiﬂle.“
positionen gestiitzt; sondern die Stimmsteine nach Ja und Ne
heben sich auf, der Sinn ist dunkel und verborgen, und nuf
die volle, alles einsetzende Hingabe an das, ohne desse”
Dasein wir nicht zu sein vermégen, bringt den Sinn zu™
Quellen. Nur der Glaube an eine gegenwirtige, strbme“fje’
tragende Macht, die alles Ja und Nein, Hin und Her, Sinf
und Unsinn, iibergreift, die des Menschen Machen schon UM
fingt, des Menschen Ergreifen auf einem tiefen gefahrlosle“
Loslassen, des Menschen Anstrengung auf einem ewigen Glie

L osung
ren
als

) Um die Tiefe und Schmalheit der von ihm gebotenen
zu ermessen, muss man allerdings die Elihu-Reden mit ihrer 1€€
Schulmeisterei ausscheiden. Sie sind iibrigens auch sprachiich
unecht zu erweisen.

498



derstrecken ruhen lisst — dieser Glaube allein und die da-
durch erschlossene Wirklichkeit ruht die Miidigkeit aus und
Macht stark. Und er ist Wahrheit; denn Illusionen ergeben
Nichts,

Die falsche Philosophie und der falsche Glaube

Aber auch der Glaube ist kein Wasserhahn. Alle diese Dinge
Sehen auf dem Papier unendlich glatier aus als sie sind; es
handelt sich in Wirklichkeit weithin mehr um ein Postulat
als um einen notwendigen, naturgesetzlichen Ablauf, und
Wahrscheinlich finden wenige den Weg bis zu seinem Ziele.
Sei dem wie immer, jedenfalls ist der Sachverhalt weit von
‘_51‘31' Einfachheit entfernt, unter der man ihn im Christentum
Immer wieder gesehen hat: es geniige, dem Menschen das natiir-
liche Leben, den Sinn des einzelnen zu zerstoren, damit dann
das {ibernatiirliche Leben, der Sinn des Ganzen dahinter sieghaft
tnd allbegliickend hervordringe. So handeln heisst Gott versu-
Chen. Noch schauerlicher ist das Zerstorungswerk, das die herr-
Schende Philosophie seit drei Jahrtausenden mit dem falschen
Geiste angerichtet hat.?)

) Es ist aufschlussreich, dass Platon, der mehr als irgend ein anderer
Denker getan hat, um die Zwangsherrschaft des abstrakten Geistes
fir diese Jahrtausende in Europa aufzurichten, im Augenblick, wo er
den Blick auf die Einzelwirklichkeit zu richten begann, wenigstens
an einem allerdings entscheidenden Punkt zur Einsicht gelangte, dass
die unvermeidliche, doch bruchstiickhafte, verhohlene und missach-
tungsvolle Aufnahme des Lebens in den Geist nicht geniigte, um
diesem eine fruchtbare Herrschaft zu ermoglichen. Am Ende seines
Alterswerk ,,Politikos”’ (vgl. auch ,Epinomis’” 989 B) legt er licht-
voll dar, wie der rein geistige Typ des Menschen einseitig und unzu-
linglich ist und mit dem fiir sich ebenfalls ungeniigenden vitalen
Typ zusammengespannt, ins Gleichgewicht gebracht und vermischt
Werden muss, um dem Ideal niherzukommen. Dies Zusammenbringen
geschieht besonders im Interesse der Haltbarkeit des Gemeinwesens
und ist daher Sache des ,koniglichen Webers”, des Staatsmannes,
Welcher selbst den Idealtyp darstellen soll, der beide Pole des

enschenwesens in sich vereinigt. Weiter getrieben, wiirde diese

Aufsfellung zur Ueberwindung des starren Rationalismus fithren, zur
_insicht, dass Geist und Leben auch durch Verneinung des letzteren
Micht auf einen gemeinsamen rationalen Nenner zu bringen sind,
Sondern ,dass die Teile der Tugend in gewisser Weise einander
Sehr feindlich sind” (306 B) und nur durch sinngemisse Einord-
fung auch des Geistes ausgesohnt werden konnen.

499



Sie hatte ein hoheres Leben nicht einmal zu versprechefl-
lhr Anliegen war, zur Vereinfachung des Daseins die Welt
in die Verdauung des Verstandes hineinzuschlingen und daztt
zuvor alle sinnliche Form zu beseitigen, alle Ganzheit in Atom¢
zu zerkleinern.’) Sie hat alles getan, um dem Menschen das Greif-
bare und Ernihrende seiner Welt am Gedanken und an déf
abstrakten Forderung eines ,Seienden” zunichte zu machet-
Sie hat immer wieder iiberheblich gepredigt, dass alles eil”
zelne, Wahrnehmbare Schein ist, unter den Handen zerrin-
nende Tiuschung, wertlos, schidlich, nichts.) Und das Wahré
Wandellose, das sie dafiir zu geben wiinschte — W45
war es? Einige erschlichene, verstandesmissig bis zur TiF
vialitait verdiinnte Allgemeinheitens), die ohne die viel V€
dammte Sinnenerfahrung gar nicht denkbar wurden. Nus
muss die eigentliche Menschenwelt, wo der Geist nicht
ohne Farben, Tone, Diifte und Gestalten ist, zurﬂckgewonne“
werden von der Welt der sich stossenden Massenteilche!
des klaren und deutlichen Verstandes, fiir die man uns jeneé
abgeschwatzt hat. Die Welt muss wiedergewonnen werden, in
der es das konkrete Einzelding und ein bestimmtes Ja ufl
Nein dazu gibt.

Da ist zunichst der Irrweg des falschen Glaubens abz{’
weisen, der aus der Not eine Tugend machen und die I€¢7

8) Vgl. Marc Aurel, Selbstbetrachtungen XI 2 — eine Stelle, die Jabr
tausende erhellt.

4) Vielleicht ist es nicht unangemessen, den niederdriickend grosseﬂ
Anteil, den eitle und geistig herrschsiichtige Typen an den grossel
und kleinen Philosophengestalten der Geschichte haben, darauf Z%°
riickzufiithren, dass sie sozusagen berufsmissig die Selbs-tgenllgsam—
keit des Geistes vertreten — und zwar gleichgiiltig, ob sie dogmatisc’
kritisch, skeptisch, ja geistfeindlich gerichtet sind — in jedem pd

eben als Philosophen. Platon, der von jenen Lastern und ihre™
Grunde keineswegs frei war, sagt allerdings im ,,Gastmahl”, dﬁz
Mi

der Philosoph zwischen dem Weisen und dem Toren in der
stehe — so wie auch der Liebende zwischen Haben und Nichthabé™
Meint er in diesem schwebendsten seiner Werke vielleicht eine”
Augenblick lang, dass der Philosoph also irgendwie nicht zum reinc!
Geiste durchbrechen, sondern im Gespannten aus Geist und Lebe?
bleiben solle? — Der Philosoph kann sich nur dadurch vor ei.ﬂel‘
Ueberhebung seines wirksam erkennenden Geistes schiitzen, dass dies
Wirksamkeit so weit geht, nun auch die Tiefen des Lebens ot

500



ste Allgemeinheit des falschen Geistes irgendwie in dies kon-
krete Ja umfilschen will. Man besitzt da nicht die Entschlos-
Senheit, um das Konkretwerden und die Stirkung des Nein
in Kauf zu nehmen, welche die des Ja bedingt. Leichter scheint
€s, das Nein abzustumpfen als das Ja zu stirken. Man glaubt,
€in absolutes Ja des Glaubens zu besitzen, und verwischt da-
mit alle Gegensitze in einer matten Mitte, wozu das Christen-
tum immer wieder Vorschub leistete. Und dies besinftigte
Mittlere wird dann als der neugeschenkte helfende positive
Lebenssinn angesprochen. Meistens lebt man eben dann doch
tinfach wieder von den kleinen platten unproblematischen und
Verfiigbaren Alltagssensationen und -Reizen, die dann in ihrem
€rneuten guten Gewissen Gottes Giite genannt werden; das
andere, Unerfreuliche zu erwihnen ist als wider den Glauben
Verboten. Alles Schneidende wird mit einem siisslichen Schleim
des Jasagens, des oberflichlich Glattstreichens, der Ermissi-
gung und Beschwichtigung iiberzogen. Echte Religion ist aber
liemals ein Schlaf- und Vergessenstrank fiir Erschopfte, son-
dern dje Moglichkeit, statt der verrammelten lebensnotwen-
digen Reaktion nach Ja und Nein auf die Dinge hin sie zu-
Nichst wieder in ein widerstandsloseres Medium hinein zu
Vollziehen. Wer nicht verzweifeln kann, muss auch nicht leben,
Sagt Goethe. Wo man sich jeden Augenblick an ein falsch
Konkretes Gesamt-Ja klammern muss, kann man nicht mehr

i

daran die verhiltnismissige Unwesentlichkeit und Unwirklichkeit des
Geistes zu erkennen und praktisch zu ermessen.

) Man muss sich allerdings hiiten, hier den Gegner zu flach zu sehen.
Der grosse Rationalismus hat immer irgendwo das Religidse zu
Seiner Tiefe. Sein eigentliches Zeitalter, das Barock, zeigt den kalten
Fanatismus fiir Mathematik und firr Mystik als tvpische Erscheinung.
Man denke an Pascal, an Nicoles ,Logik von Port Royal” und
Seine hochgespannten religidsen Abhandlungen, an Malebranche, an
die franzésische Tragodie, an die Systeme Spinozas, Leibnizens (spater-
hin auch Hegels), an die ,Kunst der Fuge’”, an die grosse deutsche
Kirchenbaukunst in ihrem kiithlbewussten Spiel mit Kreisen, Ellipsen,
Vielecken in den Grundrissen und ihrem rauschhaften Hereinreissen
des Unendlichkeitsstromens in der Ausfithrung. Immer steht hinter
d_EI' Abstraktion die ,negative Theologie” und an deren Ende schliess-
lich der errechnete oder erschwirmte Umschlag in die Allfiille.
Aber gerade gegen diese Berechnung, die meistens eben nicht stimmt,
Mmissen wir uns stark machen.

501



verzweifeln und lebt auch nicht. Wer jedoch tiefer angelegt
ist, wird eines Tages mit Ekel aus der Einschliferung auf-
schrecken und sich die Frage gestellt finden, ob es sich lohnf
die letzten Griinde zu Hiilfe zu rufen, um damit die Maoglich”
keit zu gewinnen, an den Banalititen des Daseins wieder
die banale Befriedigung zu finden, die es fortzusetzen erlaubt:

Nein, wollen wir wirklich wieder in die Welt des Lebel”
digen hinein mit ihrer tiefen satten Wirklichkeit, die auf del
Spannung gegen das mitanwesende Negative ruht, so miisse?
wir die Kraft finden, uns diesem Nein, ohne die gefundent
Grundversicherung preiszugeben, wieder im Ernste auszusetze™
Es muss also auch der Schmerz wieder gelernt und erobert
werden, die Méoglichkeit, zu leiden, ohne zersttrt zu werdem
die Fiahigkeit, den erfiillten, einzelnen, sinnreichen Schmer?
zu empfinden, nicht mehr nur die dumpfe Qual des Nichts.
Denn es ist auch fiir den Gliubigen unmoglich, jedes Leide!
abzubiegen, ohne zu verarmen und abzusterben. Ohne Abtotung
gibt es keine Ueberwindung des Leidens;darin hat Buddha recht.
Die Dinge mehr, konkreter, reicher, wirklicher und damit doch
positiver zu empfinden, ist nicht Torheit und Roheit, sO%°
dern Verfeinerung, Stirkung, Bevorzugtsein, Wahrheit. Je mehr
man empfindet, desto mehr Schmerz und Irrtum, aber auch,
wenn der Grund des Glaubens tragfihig bleibt, desto mehr
Wahrheit und Freude gewinnt man. Das Relative aller Er
kenntnis und ihrer Standpunkte iberwinden wir nicht nach
riickwirts, in eine Verdiinnung bis hinab zum Mathematisches
Das ergibt keinen absoluten Standpunkt, sondern nur die Sy~
stematisierung des Relativen. Der Relativismus ist nur ﬂa‘fh
vorwirts, laufend zu iiberwinden, indem unsere Erkenntnis 17
jede Erfahrung hineingeht, sich ihr durch die nichste 0def
iibernichste polar gegeniiberstellt, die eine an der andern V€
hiltnismiissig berichtigt, die Synthesis immer wieder zur Th¢
sis macht, ins Weitere und Reichere und Grdssere hineinschr€”
tet, mit dem Material den Irrtum hiuft, aber die Wahrhe!
dadurch noch mehr. Jedoch ist das Absolute da auch scho”
anwesend, namlich als unser existenzieller WahrheitSWi“e
und als die Idee des Zieles.

Die wahre Objektivitit ist nicht diesseits der Parteinahme
sondern das Gleichgewicht aller wesentlichen persc'jrlliCh‘3Il

502



Liebes-Anheftungen in ihrer grossten Gespanntheits). Neutralitit
(dies nebenbei) ist nur wertvoll als tiefe Ergriffenheit von
Wert, Unentbehrlichkeit und Lebensrecht beider Seiten, sonst
our ein anderer Name fiir Gleichgiiltigkeit oder fiir Feigheit.
So ist auch keineswegs die véllige Leidenschaftslosigkeit
der Zustand der Wahrheitserkenntnis, wie uns jene Philosophen
aufnitigen wollten. Der wahre Stand der Vernunft ist der
Rhythmus von Spannung und Lésung der natiirlichen Begeh-
Tungen und Erfiillungen; auch sie eben als Wachsen im Irr-
tum und noch mehr Wachsen in der Wahrheit. Mehr sogar noch
an Erkenntnis als die vollige Stillegung des Gefiihls ergibt
Stine Ueberspannung in der Unbefriedigung: eine verzerrte,
doch vielleicht sehr vertiefte Erkenntnis. Nur der Ergriffene
begreift, nur dem Glaubenden ist Wirklichkeit erreichbar,
Tur dem Vertrauenden vertrauen die Dinge, nur dem Lieben-
den schliessen sie sich auf. Abstandnahme, Kritik, Misstrauen,
Sogar Hass kann seine volle Rolle zur Erkenntnis innerhalb
dieses Rahmens behalten, ja erst gewinnen., Aber der Zustand
des blossen, physiologisch reinen Denkens und sein Erkennt-
Nisbild ist nur eine durch Wesensdiinne und vielleicht einige
€chte Bescheidung befestigte Etappe auf dem Weg zum abso-
luten Kilte- und Schwichetod, wo schliesslich nur noch die
Gerippe der Dinge dem aufgezehrten Geiste gespenstisch da-
Stehen als Nester wiister Angst- und Todesmagie. (Schon in
Sich ist der reine Rationalismus magisch; er will ohne Einsatz
der wirklichen Existenz des Erkennenden eine Zauberformel,
Um die wirklichen Dinge damit zu zwingen und zu besitzen.)
E_S soll nicht mehr so sein, dass alle Dinge von denen auto-
Mtativ gedeutet werden, die dariiber hinausgeraten und ihnen
abgestorben sind. Wir wenden uns auch nicht an Greise fir
d_ie Deutung der Schonheit einer Frau. Oder es miissten wirk-
!ICh Weise sein, bei denen das wahre Dariiberstehen
'r'gendwie immer darinstehen bleibt.

®) Einen Hinweis auf die Richtigkeit dieser Betrachtungsweise enthilt
die neuere Einsicht der Naturwissenschaft, dass das Gebiet, in wel-
Chem uns ,rein” objektive Abliufe zuginglich sind, das unterste,
Primitivste, flachste, armste ist: das der klassischen Mechanik. Bereits
I der Atomphysik tritt der existentielle Ich-Faktor in die Erkenntnis
des Gegenstandes konstitutiv mit ein, wodurch schon hier die Bindung
hiniiber zum hoheren lebendiggeistigen Geschehen stattfindet.

503



Es kann und muss nichts erzwungen sein

Nur dass wir uns klar sind, dass wir damit fiir lange in
allem das Schwerere wihlen. Sobald wir von den Dingen €I
nihrt sein wollen, sobald wir damit das Recht der Dinge auf
unsere angemessene liebende, 'erkennende, annehmende Reaktion
anerkennen?), senkt sich eine Last auf das Leben, die dadurch
nicht geringer wird, dass dies neue Leben der Einzelding®
und unser antwortendes Leben nicht durch ein Machen, soi”
dern durch ein Loslassen kommen muss. Wenn uns das ewig¢
miissen Miissen durch Jahrtausende zu Schanden gemacht hat,
so wird uns das nichtmiissen Miissen zunichst wie Skorpionen
statt Peitschen diinken. Denn das nichtmiissen nicht Miissem
welches das Beste wire, das erwichst uns nicht so schnell
wieder. Hier kann nur die immer stirkere Hinwendung zum
alles 16senden Grund des hoheren Willens weiter helfen. Aber
das Ziel ist immer, die Dinge und das Géttliche wieder inein”
ander hineinzubringen. Wir Menschen sehen, erleben und b€
sitzen die Dinge in Gott, Gott aber in den Dingen.s) Alles al”
dere sind — notwendige — Grenzfille, auf die die Existen?
in ihrer Breite nicht aufzubauen ist. So muss auch in der hief
betrachteten Situation die Tiefe wieder bedeckt werden; dent
der Mensch ist nicht gemacht und ihm ist nicht zugedacht, 1€
benermoglichenden Sinn immer geradewegs aus ihr Z4
gewinnen, sondern durch den Glauben wieder im relativen Sin?
des einzelnen leben zu konnen. Die Augenblicke letzter B€
anspruchung, wo es um Biegen oder Brechen der inneren Kof”
struktionselemente geht, erfordern den geraden Zugang zu™
absoluten Grunde; doch ist es gut, diese Augenblicke so seltent

") Ein eigenartiges moralistisches Vorstadium dieses sehr heutigen Ge
dankens findet man bei den englischen Aufklirungsdenkern Samuc
Clarke und Wollaston.

%) Der geniale Robert Grosseteste, 12351253 Bischof von Lincol™
schreibt in seinem Werke De luce (ed. Baur 138,7): ,Die schwaCh_e"‘
Augen unseres Geistes erblicken die wahren Dinge selbst nurf i
Lichte der hochsten Wahrheit; die hochste Wahrheit in sich selbst
konnen sie aber mnicht erblicken, sondern nur in einer geWiSSe.n
Verbindung mit den wahren Dingen und -einer AusgegOSS'e“he't
dariiber”. Er vergleicht die wahren Einzeldinge mit den Lokal-
farben, die Wahrheit selber mit dem Licht.

504



Wie moglich sein zu lassen, indem Zuldnglichkeit, Ertrag und
trwurzelung des einzelnen so gross wie moglich sei.

Doch scheint hier nun die Stérung zu bedeutend, als dass
Dicht jener Grenzfall, wo der letzte Grund offen angegangen
Werden muss, noch lange ein Uebergewicht behielte. Noch
lange wird der Mensch, dem das einzelne religiés oder ratio-
Nalistisch zerstort wurde, sich immer wieder in der Lage fin-
den, die Tiefe Gottes wie mit einem Stemmeisen aufbrechen
“U miissen, um nur mit hinlinglichem Sinngefithl eine Brief-
Marke kaufen oder eine Tasse Kaffee trinken zu kénnen. Noch
la”ge wird er das Rezept Pascals befolgen miissen, Weihwasser
“ nehmen und sich zu bekreuzigen, um in den Glauben hin-
“inzudringen. Er wird die Gebirde und Haltung des Lebenden
Yinnehmen miissen, um von aussen nach innen wieder ins sich
Selbst {ragende Leben hineinzuwachsen. Er muss jeden Sinn-
gehéz’ll’t, der sich bietet, das Geringste, was noch pulst, das
QhWéChStE, das noch oder wieder angibt, den kleinsten Vor-
¢l der Vernunft innen und aussen sorgsam wahrnehmen und
€gen. Denn die grossen Grundwellen unmittelbarer héherer
ilfe sind selten und liegen nicht im Mittleren des Weltplans.
Ir entfesseln sie nicht, indem wir uns in der Ungeduld
"ach dem Ganzen in die von uns angerichtete Nichtigkeit der
"¢lt hineinfallen lassen. Und wenn der Ekel an der unauf-
fjl'liChen mechanischen Kleinarbeit dieser Art Dasein und die
Ugnerische Ueberanstrengung dadurch einmal ausbrechen und
e Bemijhung in alle Winde streuen will, so sollen wir wissen,
458 der einzige hier noch offene Weg der der endlosen Tap-
®rkeit ist, und dass ihr, aber ihr allein, immer wieder
reChtzeifrig ein Stiick desselben wird freigegeben werden. Auch
W‘e“ﬂ dieser Weg nach dem Ausmass der erfolgten Zerstérung
“{:ht zu strahlenden Zielen fiihrt, so ist doch ganz ohne den
zelsinn der Lebensdinge kein Dasein moglich; und da das,
Was Jenseits liegt, sehr sparsam mitgeteilt zu werden pflegt,
O Muss man eben vorwirts, soweit man kommt. Eine andere
Wah] ist nicht, und irgendwo wird man anlangen. Es ist
4 also eine erlaubte Erleichterung, zu denken, es miisse
lcht unbedingt sein, dass man alles wieder in eine naturhafte
li“‘-h.eit von Geist und Leben, herrlich wie am ersten Tage,
nEmzuspielen vermochte. Es ist auch eine erlaubte, wenn-

f

53

505



gleich etwas roh psychologische Erleichterung, es als ein Zel
chen fiir den rechten Weg anzusehen, wenn das Ja zum mellr
Leben das Leiden steigert. Denn grade wenn man die Rolle
bejaht, die das existentielle Hineingezogensein fiir die Erkenntnis
des Rechten spielt, wird man den Schmerz als ein beildufig®
Zeichen nehmen diirfen, dass man nicht in plumper Weise dic
Erkenntnis an die eigenen Privatinteressen kettet. Allerdings nut
als beilaufiges; denn auf der anderen Seite droht die Gefahl
mittels einer mechanischen Umkehrung einfach das Unang®
genehme als das Richtige zu systematisieren. Im Mittelpunlft
der Erkenntnis des Weges muss also die unbestechliche reif
sachliche und geistige Redlichkeit bleiben. Und ebenso muss m2”
sich nicht beirren lassen, wenn man dann darauf angewies¢”
bleibt, viel mehr auf die letzten Instanzen unmittelbar zuriickz!”
greifen, als es den Menschen gemeinhin verstattet und zutraglic
ist. Da diese Instanzen keineswegs von der idyllischen Bereitwil”
ligkeit sind, die uns von den Theologen oft vorgemalt wird, 3o
geht niemand so leicht diesen Weg, der ihn nicht gehen muss:
Wer auf den Berg Gottes steigt, der wird von der offenet
Gegeniiberstellung nur dann nicht verzehrt, wenn ihn das
Schicksal vorannotigt. Wer einmal nach Zunichtewerden alles
Halts aus den Einzeldingen die Maoglichkeit weiterzugeh®”
unmittelbar mit dem allerletzten Anstreben des Geistes €&
drungen hat, und an jenem Ort zu der dem Menschen nic
zugeschaffenen Hiilfe, die keineswegs daraus folgte, be,(g:ﬂadigt
wurde — der dringt mit Entsetzen aus dieser Wildnis 1a¢

aufschiessender Felsen in die lebendige Landschaft der Mer
schen zuriick — nur noch beflissen, fromm zu verschwejgen
und zu vergessen, was ihm widerfahren. Wen aber dies¢ La‘? )
schaft darnach nicht mehr genug annehmen will, fiir den g‘b
es noch das Wort des Augustin, das einerseits vielleicht @
schrecklich wire, um ausgesprochen zu werden, hier aber
doch seine Stelle finden muss: Vor Gott gibt es Zufluch
bei ihm.

ebell
t nuf

In welchem Sinne die Lésung erreichbar ist

. . . . itten
Die Grenze der Menschheit muss immer wieder ﬁberSch”tt.
etn”

werden; das Salz darf nicht dumm werden. Ist jedoch def =
deutige Riickweg ins einzelne des Lebens fiir die, welche jer

206



Ueberschreitung begangen haben, sicherlich problematisch, so
Wird derselbe auch schon fiir die Vielen mehr eine Vorzeich-
Tung der heute notigen Richtung der allgemeinen Kulturbewe-
Wegung bedeuten. Und bei der Masse der Menschen wird der
ampf immer hauptsichlich darum gehen, sie in der ur-
SPriinglichen Einheit von Geist und Leben zu erhalten und
20 verteidigen. Die Masse ist auf die Ehrfurcht ihrer Schép-
fuhgSgnade angewiesen, auf die Pietit vor dem Geheimnis, das
Sie nicht auf eigenem Wege angehen muss. Verteidigt werden
Muss sje gegen diejenigen, welche sie da hinaustreiben wol-
len und auf den Pfad, der den Wenigen auferlegt ist. Es
&bt auch eine Siinde wider die Natur, die nicht gutzumachen
iSt, und wer sie begeht, dem wire allerdings besser der Miihl-
Stein um den Hals. Sie ist durch die christlichen Jahrhunderte
Unzihligemale begangen worden, aus einem gewissen Fanatis-
Mus und Konstruktivismus heraus, der den Vortrieb des Be-
Wusstseins in den Bruch hinein, den einzigen Fortschritt, wel-
then die Welt zeigt, als deren Sinn mit allen Mitteln be-
fordery wollte.?) Die das taten, waren solche, welche, selbst in
den Bruch geraten, den Anblick stimmigerer und reicherer Natu-
0 nicht mehr ertrugen, oder solche, die einerseits itberhaupt
Tur jp aufgelesenen radikalen Redensarten sich tummeln, ihr ei-
Stnes Leben aber weit diesseits in fetter, doch trivialer Un-
beWusstheit abwickeln. Vielleicht ist es uberhaupt die haupt-
Schliche Erbsiinde des Christentums, die grosse Masse in
die Masstibe der Wenigen hineingepresst und damit gerade
“ch deren stellvertretendes Schicksal sinnlos gemacht zu
dben. Seit der Renaissance kam hierzu noch der biirgerliche
ult des Genies mit dessen zerstorerischen Krimpfen am Rande
Ues Lebens. Dieser Kult richtete den echten geistigen Mittel-
Stand zugrunde und ersetzte ihn durch den Bourgeois, welcher
'® Rundung, zu der sich dort Geist und Leben in behut-
Samer Lenkung schweigend zusammenfinden, durch liigenhaftes

‘)

Wenn fiir einen Philosophen wie Hegel, dem dieser Fortschritt
Meistens ein ganz eindeutiger ist, das Geringste des Geistes dem
Uréssten der Natur unendlich iiberlegen ist — so kann man bei
Nzweiflung des absoluten Werts dieses Fortschritts ebenso folge-
Tichtig sagen, dass neun Zehntel des Natiirlichen Gott niher ist als
fast aller Geist.

507



Abschneiden der Linien zu machen suchte. Man darf nicht dié
welche auf ungebahntem Wege aus dieser Einheit ins ADSO’
lute hinausbrechen miissen, unter die religivse Denkform def
Masse beugen (auch hierin hat das Christentum stark gesiindig?
und tut es heute noch). Aber man muss auch jenen geistig®®
Mittelstand gegen die Extremisten schiitzen. Die Mensche?
der Menge in offene Metaphysik hineindringen heisst sie im
Lebendigen unselig und im Geistigen frech machen, sonst nichts:

Der Bezirk des Menschlichen ist die Mitte; wir mogen i€
als Gestalt bezeichnen. Gestalt ist nicht der blinde Schwall
des Lebendigen, nicht die iiberwache Beschaffenheits-Leere des
Verstandes. Gestalt umfasst Geist und Leben, Sinnenfiille und
regelhafte Form, Spannung und Einklang, Kunst und wirklich-
keit, Spiel und Ernst, und diese alle jeweils als zum Ganze?
Gewachsene. Hier ist’s, wo die Dinge festgehalten werde”
miissen, hier entspringt dann genug Sinn firr uns, hier €T
nihrt uns Wirklichkeit, hier vermogen wir Wirklichkeit zu
schaffen; hier stehen sich Geist und Leben. — Gestalt z€i€
sich aber in ihrer hochsten Erfiillung nicht in der Naturhaftig"
keit der Vielen, obwohl sie da eine schone und gute Vorfor™
finden kann. Sondern die Gestalt aus Geist und Leben kai®
das, was sie eigentlich zu sein vermag und sein muss, nu’
da sein, wo Geist nd Lebey beide jhre Hochste Macht im0
Stiarke erreichen, dann aber doch gerade nicht in wilder Selbst’
versteifung iibereinander hinausschnellen, sondern offenbare?
dass sie im Innersten ohne Himischkeit der Natur, ONf°
Hochmut des Geistes aufeinander gerichtet und gesinnt sind-
Dann fiigen sie sich durch Druck und Zug ihrer Unbeding®
heiten zur Gestalt, ein jedes ganz anwesend, keines am at
dern abgebogen oder aufhdrend, keines &dusserlich ans a“de_re
gefiigt, sondern jedes vollig vom andern durchdrungen und 'm‘l
andern geloést, wie — ja, welches Gleichnis werden wir hief
noch zur Verfiigung haben? — wie in einer Mozartoper? At?er
nein; denn Menschen, die diese Fiigung und Losung wil‘kl_lch
verkorpern, sind gerade das hochste Thema der Kunst slF
mehr als hochste Kunst. Menschen, deren SinnliChke!t’
ganz durchgeistigt, dadurch aufs Dichteste gebracht ist, derelf
Geistigkeit, ganz konkret geworden, dadurch erst ihre eigen
liche Schneide fand — sie sind das wahrhafte Urbild des Mef?

508



Sthen. Augenblicke, in denen dies Einheitliche schwebend ge-
lingt, sind die grossen Stunden echter Weltverséhnung, —
Wer aber im Bruch steht, kann sie auf bescheidene Weise
Nachahmen, indem auch bei ihm das, was er an Mittlerem
Und Menschlichem hat, nicht durch sich selbst bestritten wird.
Sondern es ist Erzeugnis Aussersten Kampfes zwischen Geist
ind Leben -— ja zwischen Glaube und Verzweiflung, Schlag
Und Gegenschlag. Fiir fast alles ausserhalb jenmer Versohnung
gilt, dass was bewusst nur die Mitte will, nicht bis zur
Mitte vordringt, und was sich von selbst fiigt, sich nicht anein-
ander fiigt, weil es einander nicht erreicht — und dies obwohl
Itnseits der Mitte tatsichlich die Fruchtbarkeit aufhért. Das
legt eine Schlussbemerkung nahe.
Wir geben uns Rechenschaft, dass hier eine gewisse Ent-
tﬁUSChung unvermeidlich ist. Ein gerades Fortschreiten zum
8esteckten Ziele blieb uns versagt. Die Heilung des Kampfes
ZWischen Geist und Leben, die wir durch Erkenntnis ihres
€rhiltnisses zu verheissen schienen, hat sich nur in der
Richtung sozusagen einer allgemeinen Kulturpolitik als greif-
bar erwiesen. Es handelt sich da um die allerdings keineswegs
leichte Aufgabe, das Leben durch den Geist zu schiitzen, so,
dass ey leitet, aber nicht gerade zufidhrt, sondern sich auch
Vorsichtig einzuschrinken weiss. Der Einzelne dagegen erhilt,
¢ er diesseits oder jenseits des Kampfes oder mitten darin,
Micht etwas kurzhin Handhabbares. Das liegt in der Sache
“tlbst. Eine mechanische Losung, die der Springwurzel gleich
Elie gegenseitigen Verschrinkungen von Geist und Leben sich
Cifnen liesse, ist unmoglich. Nur die Bedingungen eines Gleich-
8ewichts konnten aufgewiesen werden, das immer etwas Schwe-
bendes und Statisches oder etwas Fortgehendes und Dyna-
Misches an sich haben wird, je nachdem es vor oder nach
Seiner grossen Storung steht. Unter diesen Umstinden wird
"atiirlich jeder andere Weg wieder verfithrerisch, der auf
®Infache und rasante Weise itber die ganze verwickelte Proble-
Matik hinauszufithren unternimmt. Ohnehin ist uns, indem wir
Yorhin jenes eigentlich religidse Menschenideal zu umreissen
Yersuchten, bereits der Vorwurf gegenwirtig, der gerade von
"tligigser Seite zu erwarten ist: es handle sich hier um einen
®idnischen Humanismus, die Form eines Menschentums, das

509



schliesslich doch in reiner Eigengriindung ihr Ziel finde und
weder um Gottes nach um des Nichsten willen sich Sﬁlbs.t
und die eigene Vollendung als nichtig zu betrachten bereit S
Der Auseinandersetzung mit diesem Vorwurf wird ein abschli€s’
sender Aufsatz zu dienen haben.

510

Hermann Hesse

EINEM FREUNDE
MIT DEM GEDICHTBUCH

Was mich je bewegte und erfreute

Seit den sagenhaften Jugendjahren,

All dies Fliichtige und bunt Zerstreute

An Besinnungen und Tradumereien,

An (ebeten, Werbungen und Klagen
Findest du auf diesen Seiten wieder.

Ob erwiinscht sie oder unniitz seien,
Wollen wir nicht allzu ernstlich fragen —
Nimm sie freundlich auf, die alten Lieder!

Uns, den Altgewordnen, ist das Weilen

Im Vergangenen erlaubt und tréstlich,
Hinter diesen vielen tausend Zeilen

Bliiht ein Leben, und es war einst kostlich.

Werden wir zur Rechenschaft gezogen,
Dass wir uns mit solchem Tand befassten,
Tragen wir wohl leichter unsre Lasten
Als die Flieger, die heut Nacht geflogen,
Als der Heere arme, blutige Herde,

Als die Herrn und Grossen dieser Erde.

Dezember 1942



	Geist, Leben und Gestalt [Fortsetzung]

