
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 7

Artikel: Geist, Leben und Gestalt

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geist, Leben und Gestalt
i

von Erich Brock.

E
Geistige Werte und natürliche Worte

in Schlichtungsversuch in dem zerstörendsten Streit, dem

zwischen den natürlichen und den geistigen Werten, der
Utlsere geistig-moralische Position zersprengt und unser Leben
?errissen hat, ja nun sich auch weithin unter den Masken
^es materiellen Kampfes austobt, erscheint heute dringlich.

enn eine Lebensanschauung, die den berechtigten Bedürf-
^lssen unserer Zeit entgegenkäme, müsste weitgehend auf der

^dseitigkeit des Verhältnisses von Geist und Leben auf-
aUen. Wir brauchen dazu schwerlich die Vorfrage zu stellen,
^ es überhaupt natürliche Werte gebe. Heute finden wir
aüm jemanden, der sie durchaus verneinen würde. Wo man

a'ch von der Lehre des ursprünglichen Protestantismus, der
Ie Natur für bis auf den Grund verdorben erklärte, theore-
Sch nicht zu trennen vermag, da deckt man sich vor den

Unabsehbaren praktischen Folgerungen auf der einen Seite
n'er der naiven Naturfreudigkeit Luthers. Aber auoh wo man

tl°ch zu stehen glaubt zu der Forderung Calvins nach dem
" n*ergang des gesamten Fleisches, welches voll von Bosheit
^nd Verkehrtheit und durchaus wider Gott ist", und zu diesem

weck nach „der Abschaffung von allem, was wir von uns
hen, der Verleugnung und dem Untergang unserer Natur, deren

it* »

t Vergessen müssen, da sie Gott abgeneigt ist, der Vernich-

^
n§ unser selbst durch gewaltsame Abschlachtung mittels des

Werts des Geistes" (Inst. III 3,8) — auch da bemerken
nicht die Bemühung, nun das eigene Leben bis ins Kleinste

Zu
'nnerste Sinne altpuritanischer innerweltlicher Askese

entleeren. Der Katholizismus schliesslich arbeitet praktisch

^
h ganz vorwiegend mit der primitiven Gleichsetzung Geist
^atur wie Gut zu Böse; aber theoretisch rückt er durchaus

£
°n ab. (Einen nicht unähnlichen Typ vertreten die grossen

k^teinatiker un*er den Philosophen, Aristoteles, Leibniz, ganz

v
s°nders aber Hegel. Sie reden viel und mit Nachdruck
^ einzelnen, Konkreten; untersucht man dies aber näher,

411



so findet man einen Ableger des reinen Geistes darin, der

sich mit selbstsicherster Ungeniertheit seiner Gegenpositio11

bedient. Die junge Schlupfwespe hat die Raupe völlig ausge

fressen.)
Dass es geistige Werte gebe, wird gleichfalls nur ^

Sinne eines gewissen Ressentiments gelegentlich geleugnet, aber

auch dies weniger in radikaler durchgehaltener Entscheidung

als durch weitgehende, doch allerdings umso gefährlichere bn

klarheit der Prinzipien und der Grenzziehung zwischen ihueI1,

Diese äussersten Stellungnahmen können wir umso eher ver

nachlässigen, als sie durch die Beantwortung der alsdann 211

stellenden, unvergleichlich schwereren Frage miterledigt vver

den: der nach dem wahren und sachgemässen Verhältnis der

natürlichen und der geistigen Werte. Im Falle nämlich GelS

und Natur unvereinbar wären, so muss man sich zwischen

beiden entscheiden. Eine bewusste Entscheidung wird aber

immer schliesslich irgendwie für den Geist ausfallen, da sl®

selbst etwas Geistiges ist. Und mit dem Geist wider den Oel

zu arbeiten, ist eine typische Verzweiflungserscheinung später

Kulturzustände, die nicht durchgehalten werden kann. Entsche1

dung für Ausschliesslichkeit der Natur findet in einer ander
Schicht statt. Es hat immer Wenige gegeben, die theoretic
den Geist ganz abschütteln wollten, und Viele, die es Pra

tisch wollten — Viele andrerseits, die theoretisch die Nah*

vernichten wollten, Wenige, die es praktisch wirklich w°
ten. Menschen, die in ihrer hitzigen, dämonischen, masslosel1

Natur wie in einem Verliess sitzen und nach der Ruhe, HeHe'

Kühle, Freiheit, Gleichmässigkeit,, Verlässlichkeit des Geis*eS

seufzen, sind selten auf Grund einer radikalen Entscheid11"#

für die Natur in diese Lage gelangt. Denn nicht umsonst hab6"

seit Epikur alle, welche die Natur für selbstgenugsam erklärten,

den Geist als ein Element der Mässigung, Verfeinerufl&j
Genussicherung mithineingenommen. Auf der andern Seite s"1

diejenigen Menschen, welche durch Zerstörung der Natur ab

auf Fristung mittels des Geistes angewiesen wurden und n

erst in einer Hölle von Entbehrung ermassen, in welchen Tie

des Geistes die Natur lebenspendend mitanwesend ist, lebe11

dörrend sich zu entziehen vermag — diese Menschen ha

sich wohl seltener in ihre Lage wirklich hineingewünscht

412



dass sie ungewollte Opfer ihres abstrakt-spiritualistischen
Favismus wurden.

Dass es so selten sich ergibt, die Angewiesenheit des Geistes
auf die Natur und umgekehrt zu ermessen, beruht auf der
^ltenheit der extremen Fälle. Sowohl in den Fällen unechten
and unehrlichen Zusammenspiels von Natur und Geist wie auch

^ denen, wo beide vor dem Konflikt und der Fraglichkeit!
111 ungrundsätzlicher Instinktivität beieinanderleben, kann man
Praktisch das Dasein mit einem solchen bestehenden Verhältnisse

lange Zeit bestreiten. Aber die wirkliche Rolle, die
eide Faktoren im inneren Haushalt spielen, die tieferen Bau-
lnien ihrer Beziehung können so nicht erkannt werden.

Infolgedessen hält das Verhältnis dann auch keine stärkeren Stösse
aUs. Wie jig Naturforscher die Verrichtungen eines Organs,
Sonders im antagonistischen Sinne, nur völlig aufhellen können

indem sie experimentell ihr Ausfallen herbeiführen, so
ist

_

es auch zwischen Natur und Geist. Selbst wo eine frei-
adlige radikale Entscheidung zwischen ihnen getroffen wor-

etl ist, und die Ueberzeugung anhält, man habe das einzig
ute gewählt, ergeben sich subjektiv wie objektiv derartige
ângelerscheinungen, dass daran die Rolle des fehlenden Fak-

krs sich klar abzeichnet. Nur der bis zum Aeussersten ent-
aunte Gegensatz, das unterste Auseinanderklaffen der beiden
r'nzipien ist, was die Grundlage dauerhafter Vereinigung

ren kann.
Allerdings scheint zunächst dies Entbrennen, dies Auseinan-
rklaffen nichts anderes zu lehren als die tiefere Ausschliess-
ukeit, die dem Geist und dem Leben innewohnt. Und so-

/ bleibt daran von vornherein unbezweifelbar : dass so wenig

^
e die blosse Instinktivität auf lange Sicht gegen diesen Wi-
rstreit hilft, ebensowenig er durch eine vernünftige, wie

n Schema über den Einzelfall zu legende Formel zu schlichet.

Alle tieferen Widerstreite des Daseins entziehen sich
eher Schlichtung, und der uns hier beschäftigende ist darum

^
e Art Urtypus dieses Sachverhaltes, weil jene Art der Schlich-

nS ja hiesse, über den Gegensatz von Geist und Leben ein-
1 abermals den Geist zu erhöhen als Richter. Das ist ja
ch viele Jahrhunderte geschehen und hat nun der entgegen-
etzten Parteilichkeit gerufen. Aber wer einmal mit dem

413



Geist konfrontiert war und von ihm gekostet hat, kann uur

durch die Lüge hinter ihn zurück. — Dass diese beiden An

massungen möglich waren, zeigt bereits, wie ausserordentlich

bei Geist wie bei Natur Möglichkeit und Strebung ist, sich

absolut zu setzen. Und in der Tat sind Geist und Leben die

zwei aus innerstem Wesen absoluten Mächte unseres Dasems>

von denen jede im tiefsten uns ganz und absolut beansprucht'

Dass es zwei Mächte sind, darin liegt fast alle Tragik unsereS

Seins beschlossen.

Die Absolutheit des Geistes und die Absolutheit des Lebens

Dass der Geist absolut ist, war den vergangenen Jahrhuu

derten selbstverständlich. Und sagen wir nur gleich: aU

für uns muss er das sein, so weit wir nicht etwa in eine111

instinktreichen und äusserlich begünstigten Zustand relather

Sicherheit auf Zusehen uns halten können. Sobald die AUr

fechtung und Beanspruchung mehr ins Mittelste und Wurzei

hafte greift, so hängt alles davon ab, dass wir eine Instand

wissen, die rein aus ihrem eigenen Sinn und unter allen Eni

ständen, im Masse wie dieser Sinn bejaht und ergriffen cvi »

der Bemühung zu Gebote steht; — und dies eben als GeWisS^

heit, Anwesenheit, Ueberlegenheit,, Wirkkraft des Sinnes übe^
haupt. Der Zugang zu dieser Instanz soll von nichts a

hängen, was nicht dem bis zum letzten angespannten gu^eI1

Willen schliesslich durchlässig wird. In diesem Sinne könUeI1

wir trotz mannigfacher Einzelvorbehalte Geist, Wille, GlaU^e

auf eine Formel bringen; und als solche bietet sich das aJU

was Aristoteles zum leidenschaftlichen Bedenken und zur Erör

rung für zwei Jahrtausende, ob dies Gottes, ob es dem Afe0

sehen zugehörig, den ,,tätigen Geist (intellectus agens)"* nanu

Es ist eine frei schwebende, durch nichts, weder sinnlich"1

haltlich noch organisch noch durch irgendeine Gefühls^»

bedingte, aus sich selbst fliessende Funktion reiner Vernu

und Sinnhaftigkeit. Ohne diesen Gedanken kommt der be\V

tere Mensch tatsächlich nicht aus. Wer von dem Weg " ^nichts weiss noch hat, ist auf die Dauer nichts alsein^^
-

*) Genau genommen : Bei Aristoteles selbst hat der Begriff noch nicht

Namen, sondern den des „leidenslosen Geistes".

414



*lch selbst und allen Gründen losgerissenes, sinn- und haltlos
ln und wider getriebenes Trümmerstück.
Soweit sollte Einigkeit herrschen über die Absolutheit des

Oistes. Aber was heisst nun hier „absolut"? Nichts liegt
näher als diesen Ausdruck so zu verstehen, dass er volle
Selbstgenügsamkeit einschliesst — wie es die Jahrtausende wirklich
£etnacht haben. Dies würde also bedeuten, dass dem Geiste
^as Vermögen zugeschrieben wird, alles aus sich zu erzeugen,
^as der Mensch zum Dasein und dessen Mehrung braucht.

s ist kaum ein Zweifel erlaubt, dass der Geist in seinen
toen Tiefen dies Vermögen wirklich besitzt; kein Zweifel

j^So) dass die Fälle hoher Mystik, äusserster seelischer As-
ese wirklich die Möglichkeit eines Zustandes beweisen, in dem
r Geist irgendwie sich selber das Leben ist: eines Zu-

^ands, in welchem der Geist, wie Aristoteles mit Hin-
lck auf seine Metaphysik ahnte, nun auch wirklich
s reine Tätigkeit und Gegenwärtigkeit keinen Inhalt hat
s sich selbst, keinen sinnlich-lebendigen Stoff von aus-

Sen her mehr braucht. Diese Menschen essen nichts mehr
Unh werden aus dem Geiste ernährt, sie tauen Eisblöcke mit

rer geisterzeugten Lebenswärme auf, sie schliessen die Augen

^ Wandern mit innerer Zielnahme sicher über Gletscher-
Usten hin, ihre Sinne sind tot, und im Inneren quillt ihnen
r'ässlich unerschöpfliches Leben. Es ist fast unentbehrlich

vvissen, dass es dies gibt — unentbehrlicher als um alle

^
Von Menschen erdachten Dogmen zu wissen. Aber die Zahl

rer) welche zu solchen letzten Erfüllungen berufen sind, ist

^ 0rstellbar gering. Und viele, die sich's vermassen, sind in
ü Gletscherwüsten des Geistes verdorben und gestorben,

g
enn das alles ist nicht, die eigentliche menschliche

„etotnmung. Gemeinhin macht, der Mensch immer wieder die
a"rung, dass so oft er genötigt ist, mit dem,, was von ihm
angt, also mit Willen, Glauben, Denken auszukommen, er bald

^eine leere Selbstverstrickung gerät, wo er, auch wenn er

*äh

1er

^1 |

über sich hinaus einem Höheren hingeben will, sozusagen
an den eigenen Fingern sich hängen bleibt, sich mit

^er Bemühung nur tiefer in das eigene Nichts hineinarbei-
und dass dann die Hülfe irgendwie unverbunden von

Ssen gegeben wird. Der Glaube ist eben kein mechanisches

der E. t. ikft
415



Prinzip, das geradlinig aus sich selbst und gewissermass61-

magisch wirkte. Sondern was geglaubt werden muss, ist ehe11

dies, dass das zum Leben Unerlässliche rechtzeitig von auss6rl

und aus dem, was nicht von uns abhängt, gegeben werde

allerdings nicht ohne dass wir selbst im Geist und Glab
c* ti6

ben Stand fassen und nach Kräften behalten. In diesem Sinn

ist der Geist absolut und muss an sich festhalten. Will er von

da aus seine Absolutheit aber wieder allumfassend system3

tisieren und schematisieren, so wird ihm das von einer höhe

ren Macht zerbrochen ; denn nur diese selbst übergrel
das Aeussere, das Leben mit. Sie behält sich allein vor, vo11

da aus, von dem aus, was in uns und um uns nicht von UIlS

abhängt, frei den Sinn des Geistes zu erfüllen. Sie ist es,

die das Leben gewährleisten muss; der Geist hat sich selb

zu gewährleisten, wobei aber die Tragweite dieser Gewähr

sich darin misst, dass der Geist eben seine Erfüllung nlC

in sich selbst hat.
Dass es andrerseits nicht nur zu sinnvoller, ja zur Existe0^

überhaupt auch ein unerlässliches Mindestmass von Leben, Le

bensgefühl, ja Fülle und Glück braucht — sondern dass

ben" in sich absolut und allumfassend zu sein beansprllC

— das fühlen die Menschen meistens ja deutlich und lasse)1

sich in ihrem Streben davon bestimmen. Ein klares, W6SÊI1_

erhellendes Bewusstsein aber dieser Absolutheit ist fast n

im Verlustfalle möglich. Und dann kann einer, der zü vl

Scharfsinn und geistige Ehrlichkeit hat, um den Verlust d6S

Lebens zu verdrängen, ansichtig werden, wie das Leben selI,e

Absolutheit meint.
1st einer nicht eisig objektiviert, so erscheint dann "

wendig gegenüber der geringsten Regung des Lebens der G

als der Inbegriff von Leere, Wesenlosigkeit, Abgeleite"16 '

Nichtigkeit; die geistige Existenz als Bitterkeit, Ausgeschlos^e1^

heit, Uebergangenheit — als Selbstbelügung mit jämmerlicfl
Ersatz des Eigentlichen. Der richtigste Gedanke erscheint d

^

schon als Gedanke als widerlegt. Der Gei'st ersche'3

wie das blasse Abbild einer Wirklichkeit, wie überflüssig6
^eS

gelung und Begriff der Sache selbst, wie hohler Schall
^

Namens, wie Oberflächenerscheinung eines Substantiell611

wie Klang der Münze und Duft des Bratens, die der hungr

416



Eulenspiegel aufeinander bezog. In diesem chronischen Gefühl
des Hungers ist die geistige Erkenntnis, die daraus erwächst,'
Uicht mehr ein lustvolles Sich-ihrer-selbst-versichern und Zu-
sich-selbst-kommen der Dinge, sondern nur noch wie ein Schrei,
der nicht erleichtert und doch herausbricht — ja noch das

Lebendige weiter zerfetzt. Durch seine Selbstverständigung
kann der Geist hier höchstens Ruhe aber nicht Wirklichst,

Einschläferung aber nicht Sättigung, Befriedung durch
Entleerung aber nicht durch Erfüllung verleihen. So zeigt sich
dann die Absolutheit des Lebens, gegen welche innerhalb seiner
Unabweisbaren Fragestellung nichts aufkommt, ja ohne oder
&egen die sich nichts Geistiges von irgendwie vorletztem Rang
Überhaupt behaupten kann.

E)as Tragische für den Menschen ist, da er doch einer
*SL dass die beiden absoluten Ansprüche an ihn weitgehend
in verschiedenen Ebenen erfolgen und doch ihn ganz fordern.
Lbe Forderung des Lebens ist völlig auf die Gegenwart
geachtet. Die Gegenwart ist das einzige Sein, das uns zugäng-
Ecli ist. Die unerbittliche Absolutheit des Lebens fragt, ob
etwas jetzt und hier wirklich ist. Ja, wenn es einen lebendigen

Gott gibt, so ist er in der Gegenwart ganz und
er selbst — oder nie und nirgends. Im Reich des Geistes
dagegen wird es fast missachtet, ob und wie dieser oder jener
Augenblick gelebt wurde. Was verfehlt wurde, was nichts
L'ieb, kann in der unterschiedslosen Unendlichkeit immer noch
eiWas werden. Hier steht alles absolut auf Werden, auf
Fortschritt, Entwicklung, Sollen,, Glaube, Wille — kurz auf der
^ukunft. Das Leben dagegen ist das absolut Berufungslose;
^Uchholen gibt es nicht. Unkenntnis seiner Gesetze schützt
Uicht vor Strafe. Der Geist dagegen hat zu seinem innersten
absoluten Wesen die Berufung gegen das So-sein des

Gegenwärtigen, gegen den Augenschein; er ist selbst absolut die
Uikehrung der unbefriedigenden Vorderwelt in eine konstru-

'erte bessere Hinter- und Ueberwelt.
Da Geist und Leben so aneinander vorbeireden, so gibt es

ür den Menschen zwischen den beiden Mühlsteinen ihrer Ab-
a°lutheiten kein mechanisches Rezept endgültiger Ueberwindung,
eme dingliche Sicherheit des Darüberstehens. Stünden aber
lese beiden Absolutheiten und ihr Anspruch sich einfach in

417



gleichmässiger Beziehungslosigkeit gegenüber, so wäre alles

Menschensein ein Chaos. Dass beide trotz allem einander su

chen und aufeinander angewiesen sind, zeigt sich auf mannig'

fache Weise. Das Leben vermag, über sein rein Vegetatives

hinausgelangt, sich nur auf einer gewissen Festigkeit des Oei'

stes anzusiedeln. Der Geist muss, auf sich zurückgeworfen»
immer wieder das Leben zu erwerben trachten, da er in sich

ohne Substanz ist. Besonders aber (dies ist ein allgemeineres
Gesetz menschlichen Wesens) wenn beide sich je am stärksteh

in sich selbst spannen, bricht das andere, das Gegenglied 111

ihnen auf. So will das Leben nach Simmeis schöner, von dem

Eindeutigkeitsbedürfnis der Gegenwart vergessener Formel atrl

Punkte des innigsten Mehrlebens mehr als Leben: a's0

Geist. Der Geist bricht, sobald er intensiv und bewusst wird»

seiner ganzen Länge nach auseinander in Paare von Urgegeh

sätzen, wie Sein und Werden, Inhalt und Form,, Denken utl

Denkgegenstand usw., wobei immer die eine Seite das Leben

darstellt. Doch übergreift in diesen beiden Selbstaufspaltungen
sowohl Geist wie Leben je sein Gegenteil und sich selbst. Die

letzte Formel dieser besonderem, eine Art Hassliebe bedeh

tenden Verzahnung von beiden ineinander möchten wir die

Rückbezüglichkeit des Unbedingten auf das Bedingte nennen-

Das Unbedingte und das Bedingte

Die Dialektik des Absoluten,, in deren Schlünden sich die

Jahrtausende vergeblich um eine endgültige Lösung diese®

letzten Rätsels alles Denkens und Seins bemüht haben, vVl

am besten an ihrem Urfall, am Verhältnis von Gott und *e
klar. Gott ist unbedingt. Er bedingt seinerseits alles andere^

Aber ist die Unbedingtheit als Un-bedingtheit nicht ihrer

seits durch das Bedingte bedingt? Oder was bleibt uns vom

Unbedingten, wenn wir ganz absehen vom Bedingten und d'e^

ser seiner Verneinung im Unbedingten? Gilt hier nicht der be

kannte, in hundert Sprachen des philosophischen Denkens a

gewandelte Vers des Angelus Silesius?
Ich weiss, dass ohne mich Gott nicht ein Nu kann leb en»

Werd' ich zu nicht, er muss vor Not den Geist aufgebet^
Das Denken ist nie über die folgende Alternative hinausge^

kommen: entweder man macht letzten Ernst mit dem genre'11

418



ten Sinne der Unbedingtheit und schneidet also ihre Rückbe-
bchkeit völlig ab, durch welche sie und ihre Denkbarkeit
nieder vom Bedingten bedingt ist. Dann hört eben alles Den-
keU auf. Will man aber dann doch noch etwas von Gott er-
kennen (und wir können nicht ohne dies sein), sucht man
also dann in sein Sein ohne und vor der Welt einzudringen,
So behält man das nackte Nichts in der Hand. Oder aber
tnait denkt in aller Ausdrücklichkeit die Wesensbedingtheit
^es Unbedingten durch das Bedingte. Dann kann man wohl
das Wesen Gottes aus der Welt zu ergründen suchen, aber
VVas man so in der Hand behält, ist immer nur das Alles, nie
Seine Ganzheit in Gott; alles ist dann Gott und darum alles
Wr 7

elt. Alle Dinge und Gott sind dann nur noch an ei n-
a 11 der etwas. — Praktisch lässt sich wohl die Einheit dieser
&egen.sätzlichen Betrachtungsweisen herstellen : Indem wir
Utls Gott ganz hingeben, heben wir uns selbst auf und voll-
Zlehen damit die Absolufheit Gottes im schlichten Sinne. Aber
s°bald der Gedanke nur von ferne daran rührt, so sehen wir,
^ass diese Absolutheit und ihr Vollzug eben durch die
Aufing unser selbst bedingt ist. Die Lösung liegt hier al-
6in [n einem fortlaufenden, alles einsetzenden Handeln: einem

Unerlichen Loslassen unser selbst und aller Dinge in das
übergreifende Halten hinein, mit dem Gott alles hält. Aber
°slassen und hingeben kann man nur, was zuvor ergriffen

und festgehalten worden ist. Je absoluter, anspruchsvoller es
®rgriffen war und immer wieder wird, desto tiefer kann und muss
^as Loslassen sein, desto breiter öffnet es sich in den Reichtum

°ttes hinein. Das Unbedingte wird für uns desto unbeding-
r> je stärker wir das Bedingte setzen und je stärker wir es
arum aufheben können. Der Mensch muss kräftig er selbst

Se'n> damit er kräftig Gottes sein könne. Und diese beiden
Portionen steigern sich gegenseitig noch weiter. Indem der Mensch
^lch über sich selbst hinweg Gott als dem absolut Lebendigen
Ingibt, wird der Wille in ihm wiederum mächtig angefacht,
as Leben in seiner Anwesenheit und Gegenwärtigkeit wieder

?u
ergreifen; und indem er von neuem hineingezogen wird,

j^Uss er sich abermals tiefer in Gott hinein befreien. Der Geist
nur im Leben einen Angriffspunkt, nicht in der leeren

einheit der Enthaltung.

419



Die Richtung, in welcher die Lösung liegt

Es scheint demnach, dass die Richtung, in welcher die abso

luten Ansprüche von Geist und Leben zusammengebracht wer

den können, auch nicht ins Schwächere, Dünnere, in die Her

absetzung der Intensität hinein, welche Berührung und Rel

bung vermindert, sondern in die Heraufsetzung, ins Reichere>

Stärkere und darum Verstricktere hinein zu suchen sei. Das

nur möglich, wenn der Gegensatz von Geist und Leben, We

er fix vor uns zu stehen scheint, in Bewegung gebracht
den kann. An sich ist es so, dass Geist und Leben nicht eins

und nicht zwei, nicht mit und nicht ohne einander sein, nicl
in Frieden und nicht in Unfrieden miteinander stehen können-

Weder ihre gegenseitige Bindung im Menschlichen, noch ''ir

unbändiges Darüber-hinaus-ragen ins Leere scheint ihr
wesentlicher, dinglich stabiler Zustand zu sein. Der Geist ha

alles von oben her, an ihm hängt alles; das Leben trag

alles von unten her, auf ihm ruht alles. Zieht der Gel

sich zurück, so verdickt sich alles und versinkt in sich selbst-

zieht das Leben sich zurück, so höhlt sich alles aus und ver

fliegt. Wie nun die Gegner aus diesen Fronten herausman°v

rieren? Indem wir die Fühlung zwischen ihnen vermindern, 111

dem jeder der beiden sich in sich selbst zurückzieht, oder ifldeirl

sie sich gegenseitig unaufhörlich übergipfeln?
Im Falle zunehmenden Konfliktes wird meistens von del1

Menschen der erstere Weg gewählt, allerdings vorwiegend url

bewusst. Meistens rafft man dann ziemlich mechanisch zU

sammen, was an Geist und Leben kümmerlich noch um ^e11

Weg ist, und tauft das trübe Gemisch auf den Namen eine1

grossen Entscheidung, von der man zu leben meint. Zum ß1'1

spiel man glaubt, rein auf der Natur zu stehen, und ni1111

in naiver Weise so viel vom Geist hinein, dass inhaltlich etwa5

leidlich Haltbares, ja Befriedigendes herauskommt. Aber vV0

gegen den G,eist die Nase gerümpft wird, und er doch z

feineren Würze des Lebensgenusses verstohlen herbei rnU^'
da ist zunächst er so in seinem tieferen Wesen verleug0 '

dass eine echte Fruchtbarkeit nicht entstehen kann. Wo 3

unaufhörlich gegen die Natur deklamiert wird, in den Pat

sen aber immerhin ihre Gaben hinterrücks und undank

genossen werden, da ist vor allem die Natur beschmutzt un

420



Urh ihre wesentlichen Möglichkeiten gebracht. Je weiter diese
^organischen Entscheidungen getrieben werden sollen, desto
ubermächtiger werden die Möglichkeiten, in die Lüge
abzulegen, desto verführerischer die Erleichterung, welche von
^er Schwächung der beiden ineinander verbissenen Parteien,
v°n der Lockerung des Drucks und Gegendrucks und der Ver-
Schmälerung der Angriffsfläche erhofft wird. — Dabei gleicht
hier wie so oft das falsche Verhalten dem wahren so nah
Vv*e mancher Giftpilz dem essbaren. Statt mit schöner In-
stimktsicherheit nur durch das Zurückschwingen in sich selbst

Ungemässe abgleiten zu lassen, versagt so mancher, der
®Us dem Gleichgewicht von Geist und Leben geraten ist, sich mit

erbissenheit dem Geiste und seiner Entschiedenheit, um sich
lfl dumpfer Lebendigkeit festzustemmen. Den Verlust des we-
Senhaft Lebendigen vergessen und ersetzen die Menschen dann

billigen Leidenschaften der tiefelosen Selbstbeziehung: Habicht

und Geiz, Macht- und Herrschgier, Eitelkeit und
ache Wichtigtuerei mit sich selbst, Sensations- und Neu-

^ler) politische und Parteiwut, ja Essen und Trinken.
^nd Andere, denen das Leben unmittelbar abhanden kam,

Versuchen sich auf mannigfache Weise auf einem zu kurz
Urid mechanisch gesehenen Geiste anzusiedeln. Der fast kör-
PerUche Schmerz, den die Begegnung mit dem freien und
^tolzen Leben dem seiner Enterbten bereitet, ist so ausseror-

nhich, dass nur der gegen die Unwahrhaftiigkeit zu jeder
^oralischen Anstrengung Entschlossene ihm standhalten kann.

le Andern werden lieber den ganzen geistigen Kosmos und
^ejne Wertskalen auf den Kopf stellen, als ihr negatives Ver-

tnis zu seinen Gütern, wie es sich darstellt, anzunehmen.
an putzt sich dann seine Lebensschwäche, z. B. die des
ers, als Geist auf, erklärt für objektiv wertlos, was man
ht mehr positiv empfinden kann. Man glaubt in dieser Ver-
achung und Zusammenziehung des Lebens die Macht des

eistes zu besitzen, und bringt sich doch in Wahrheit nur von

^
ensresten durch, die vielleicht mit einiger wirklich aus dem

^ejste stammender Bescheidung versetzt sind. Alles wird geistig

^ angeordnet, dass man sich und den Andern auferlegen kann,
hiut UIKj Schwäche in diesem trügerischein Geistgewande

e'Clî das Gute, Richtige, Wertvolle. Dabei ist audh hier das

421



falsche vom richtigen Verhalten nur durch eine feine, doch

bedeutsame Linie geschieden. Der Geist hat, wie wir schon

sagten, wirklich etwas von dieser Umkehrung, diesem Pr°

test gegen den Augenschein; aber sinnvoller Weise nur nach

ausgiebiger und immer erneuter Ernstnahme der unmittelbaren

Wirklichkeit, auch wenn sie uns rein ihr Nein zukehrt — ®cn

aber im Sinne eines bequemen Mechanismus, der dies Ne'11

ein- für allemal umbiegt und von uns abhält. In diesem Fa^e

wird die Schwäche zur Weltanschauung und erlaubt so, atlS

dem mittelsten Konflikt des Lebens, dem nämlich, seinen An

Sprüchen entsprechen zu müssen und doch nicht zu können«

sich grundsätzlich herauszuziehen und die unbegrenzte ^el
tere Anstrengung einzustellen — heisse dies Verhalten dann

in philosophischer Sprache Weisheit oder in christlicher ße

ruhen auf den Verheissungen an die Schwachen (als solche)'

Kraft und Schwäche

Erleichtert wird solcher Irrtum dadurch, dass wirklich ße

Del'
Ziehungen von Schwäche zu positiven Werten bestehen. u
Schwache ist zuweilen feiner, der Anlage nach geistiger a -

der Starke. Es gibt Zeitabschnitte der Schwäche im Lehen«

wo diese wesentlich als der (wie man in der Musik sag >

Vorhalt einer noch verborgenen, desto grösseren Kraft fungier^
Es gibt ferner eine Schwäche, der die Kraft im nötigen Ausblick

nicht geschenkt, aber doch geliehen wird. Allein a

diese Schwächen sind etwas Wesenhaftes nicht durch slC

selbst, sondern durchaus als Möglichkeiten über sich hinaUS'

Schwäche an sich und schlechthin ist in ihrem Masse
daS

wahre Nichts. Dies zu verkennen ist nur dadurch möglich, daS

wenige Menschen aus Erfahrung wissen, was dies,
Schwäche überhaupt bedeutet. Man stellt sich vielleicht un

Kraft einzelne brutale Aufgipfelungen vor. Die meisten WsS

nicht, dass auch jedes Denken, Fühlen und Sein,, jedes A

nehmen und Antworten, jedes sinnvolle Sichregen des Leb

und des Geistes physiologische und moralische Kraft erforde >

nientweiche auch nicht vorhanden sein kann. Sie wissen
auc'1

uUc
in welchem Masse dann das Dasein von allen seinen

rtÛ
kleinsten Zielen abgleitet, wehrlos, vergeblich, schmutzig
schmerzhaft wird. Sie denken, dies seien ausgefallene

422



^ände, welche sie nicht zu fürchten haben; denken vielleicht,
Sle seien aus ihrer Geistigkeit "jeder Schwächung insbesondere
der Natur zum vornherein gewachsen. So kann man dem gegenüber

ebenso zum vornherein sagen: wer der Natur gegenüber
Srosstun zu können glaubt, weiss nicht, was er tut — und
Aeiss insbesondere nicht, wovon er lebt. Umsomehr als die
Wenigen, die wirklich gezwungen oder freiwillig aus dem
leiste heraus leben, meistens keineswegs dies Bedürfnis des
Grosstuns vor der Natur haben, sondern im Gegenteil dasje-
Dge nach einer Ehrfurcht vor ihr. „Wer das Tiefsfe gedacht,
bebt das Lebendigste." — Es gibt aber auch eine Entkräftung
durch Fehlen des Geistes. Es gibt eine Roheit, Gemeinheit,
brutale Selbstsucht, welche die natürlichen Instinkte einen
Augenblick in voller ungeschlachter Kraft zu zeigen scheint,
aber bald ihre auf Grund bewusster ruchloser Absage an den
Geist erwachsende Substanz- und Wesenlosigkeit als eine
Scheussliche Schwäche herausstellt.

Gass diese äussersten Schwächegrade sich selten selbst offenbar

und fühlbar werden, liegt am Ausbiegen der Menschen
davor. Irgendeine abgelegene Nahrung für das Geltungsverlangen

erfindet sich der Selbsterhaltungstrieb fast jedes Meuchen

noch, um sich daraus das Bewusstsein zu zimmern, er
Sei und könne doch noch etwas Rechtes. So sieht man Men-
Schentrümmer aus den zerschlissensten Abfällen ihrer selbst
Und der Dinge ganz heiter leben. Und solches Bewusstsein,
solches Lebensgefühl gibt eben doch noch eine gewisse Kraft

er- Erst wenn der Mensch diese Flucht nicht mehr will
^der kann, fällt er da hindurch, in, seine wirkliche Schwäche
Dein bis auf den Grund. Und wenn auch rein lebensmässig

das Wenige immer dem Nichts vorzuziehen bleibt, so ist in
eUier letzten Sicht es doch vielleicht besser, vom Schicksal
s° scharf angepackt zu werden, dass überhaupt keine Existenz
Dehr möglich ist, ohne über das Unzulängliche irgendwie hin-
Dszufinden ; — besser als in einem mittleren Zustande des

nglückes, wo man sich noch einigermassen hinfristen und
auf (jer stelle halten kann, doch ohne tiefere Freude und

rtrag [jas i_eben zu verzehren. Nur durch metaphysische
'arte wird das Letzte aus den Menschen herausgeholt. Dies

S°U wohl sein; und zunächst sehen wir nicht weiter, als dass.

423



darum viele an jener Härte zugrunde gehen.*) Denn wer nicht

über das Unzulängliche hinausfindet, bleibt eben darin. ^er
nichts als die Schwäche, das Nein mehr hat, und weiterlebt)

ist nichts. Wer stehen bleibt, wird zerstört. Mit dem Fall-

mit welchem die Theologen gern exemplifizieren, dass dem

Menschen in sein Nichts ein grosser Antrieb gewaltsam- eir1'

gepflanzt, ja gar der Weg selbst erspart und das Ziel in den

Schoss geworfen wird, ist gar nicht zu rechnen. Gott ist nicht

barmherzig; es gibt nichts, was dies zu denken nahelegte oder

auch nur erlaubte; es gibt auch keine; moralische Notwendig

keit, es zu denken (wohl dagegen eine solche, Gott Güte bei

zulegen). Alle grossen Religionsdenker haben das gewuss >

Aeschylos etwa, der Verfasser des „Hiob"; sie lassen d)e

steinerne Härte des Weltlaufs, die von dem Geistig-Moralischen
in seinem inhaltlichen Unbestand kaum geritzt wird, unzer

redet stehen. Erst in, den schwachen Zeiten, wo auch das

Aeussere infolgedessen überschwer in Unordnung gerät, wir
der mitleidige Gott aufgebracht. Es handelt sich aber auch sach

lieh nicht darum, dass den Schwachen etwas geschenkt, dass dem

Sachverhalt abgehandelt, dass Welt und Wert den Kleine"

und Schwachen überantwortet werde. Sondern da die Kra

immer und endgültig entscheidet, handelt es sich einzig darum.

Üass die Schwachen stark werden. Diese Forderung ist v°n

unnachlasslicher Eindeutigkeit. Es gibt als irgendwie wesen

haltigen Zustand nur Starksein oder Starkwerden. Wer aber

sich bemüht, und so, dass, e.r nicht die Bemühung, sonder11

ihr Ziel will, der entfesselt hohe Mächte für sich, auch wer"1

die Müdigkeit ihn übermannt (2. Tim. 2,13).

Vorwärts, nicht zurück

So liegt auch die Lösung zwischen Geist und Leben "ic»1

im Rückzug ins Schmälere. Die an Geist und Leben dürr ¥>

sind oder sich so machen, haben dann wohl Frieden, aber s'e

sind heillos. Es ist ein Irrtum, dass der Friede der Dürfd£e^
dem Geiste, ja Gott näher sei. Auch Blutentzug oder SchW^

*) Da für unsern Augenschein weit mehr an der Schwere und so
ihres Schicksals moralisch zugrunde gehen als an zu geringer Hari1 \e(l
ist diese Härte jedenfalls nicht als ein Mittel in die Hand des Meß
gegeben.

424



chung der Sehkraft bewirken dies nicht. Nichthandeln bürdet
hne Verantwortung ab. Das Masshalten des Schwachen ist

philos. Es gibt keine Geistigkeit, keine Güte, keine Frömmig-
e't ohne Kraft, sondern nur leere gegenstandslose Gebärden

^avon, auch wenn man die eigene Kraftlosigkeit noch dadurch
Positiv zu wenden meint, dass man sie in Gott hineinfühlt.

°ttes Streitüberhobenheit kommt aber keineswegs daher, dass
ei

dünner, enger, kälter, falsch einfältiger, lebensflüchtiger
^äre als wir. Er beschäftigt sich keineswegs, wie uns viele

Pdosophen vorspiegeln, mit Nachdenken über die Winkel-
i^me des Dreiecks. Auch ist er nicht, wie die Naturalen

sagen, von dumpfer Sorg- und Hilflosigkeit den Lebens-
^Nvicklungen seines Gemächtes gegenüber. Gott ist immer

r Erfülltem Je mehr wir in diese Richtung gehen, und
mit tiefer in den, Konflikt gelangen, desto näher sind wir

111 und seiner Hülfe. (Dies ist allerdings nicht als eine
ruhende Formel aufzustellen.) Die Pforte zu ihm ist wohl

und wir müssen Haut, Haare und Glieder daran lassen.
er nur der gelangt hindurch, den der Drang der festge-
denen Breite hindurchpresst. Freiwillige Geist- und Lebens-
uPpel kommen nicht hindurch, gelangen nicht wieder zu

P
er Vollständigkeit. Wir dürfen das Eis des Geistes, das

hier des Lebens, zwischen die wir gestellt sind, nicht von
abtun; erst im Aether der Ewigkeit vereinigt sich beides

z. Der geistarme Men(sch der „Sünde" muss nicht durch
hu,W^C'1Un^ ^er ^a*ur> S0Ilidern durch Stärkung des Geistes

Leitung durch den Geist gelangen. Nur ein Schiff, das

j in den Segeln hat, kann gesteuert werden. Moral

fr-
nicht an sich Dämpfung und Zusammenpressung; solche zer-

h'eh* £enu£ auc^ ^raft der Vernunft, die viel-
^

r noch machtvoller werden muss als die entfesselte Natur.

^
lebensarme Mensch der „Nichtigkeit" aber wird nicht^ Zurückreissen und Blenden des Geistes das Leben wieder

erben. Sondern indem der Geist seinen Weg zu Ende geht,

\v
er schliesslich, doch immer tiefer den Weg zu dem finden,

Kj;
er eigentlich meint. Denn der Geist meint ja das Leben.

dahin müssen wir, die Dinge fahren zu lassen, und aus

(jç Bindungen durch Sich-dünn-machen herauszufallen, son-
ri1 ins Ergreifen müssen wir, ins Binden und Gebunden-

28

425



werden hinein. Wir müssen mehr leben, auch wenn wir we

niger leben möchten. Wir müssen leben, auch wenn wir ster

ben möchten. Wir müssen da sein, auch wenn wir uns he

in nichts auflösen möchten. Buddha sagt einmal (Udana VI H

Wer hundertfach liebt, leidet hundertfach, wer einmal he j
leidet einmal, wer gar nicht liebt, leidet gar nicht —

er schliesst daraus (getreu seiner Lebensanschauung, die

Leid und Leidlosigkeit, aber keine sachlichen Werte kenn >'

man müsse dann eben gar nicht lieben. Wir schli,essen darans>

dass man hundertfach leiden müsse; allerdings darf dies

der unter uns sagen, der weiss, was das bedeutet, und für
die Lebensliebe tatsächlich zunächst nur noch Leiden bedeü

wird. Zunächst wird durch jene Liebe der Widerstreit 1111111

^
gedrängter, auch das Leiden, die Anstrengung; aber nur du

dies hindurch gibt es wieder Freude. Je stärker, gespan"^'
reicher die Parteien werden, desto stärker, gespannter, er

ter wird auch ihr Konflikt. Aber nur indem das Nein bede"

tungsvoller, erfüllter wird, wird das Ja auch stärker. v
^aber ist das Entscheidende, Da ein greifbarer Sinn ^

dem Weltlauf mechanisch nie herauszurechnen ist, so ^er^g
notwendig alle Lebensanschauung, aller positive Lebenser °

'darauf, dass das Ja, indem es, nur da ist und wächst,, sC

als solches im Innersten das Stärkere ist und die Ents° ^
d.ung gibt. Künstlich herabgesetztes narkotisiertes Leben S1

dies nicht her, ist nicht heilbar; künstlich herabgesetzter, ^
gebundener, mit Scheuklappen versehener Geist dring* nlC'

^
durch. Wo keine Spannung ist, ist keine Lösung. Wer _sl

selbst abtötet, ist tot; das ist Selbstmord. Und es gehört kei
^wegs zu Gottes Wesen, dass er denen, die sich unberufen

g

Nichts der Enthaltung heruntergebracht haben, die entstan ^Leere durch sich selbst ausfüllte; wohl aber, dass er Ie

anderen, die sich, der Gefahr bewusst, ins Erfülltere wag

ihren Weg schrittweise erhelle und gewährleiste. n

Es ist nun aber keinesfalls die Meinung, denjenigen, we ^
die lockenden Möglichkeiten reicheren Daseins noch offen

s

greifbar daliegen, zu allem Ansichraffen blindlings ein £
j,

Gewissen zu machen — und andere, denen diese Möglieb'^^g
berufungslos verloren sind, in eine unaufhörliche Aufbär"11

gegen das Schicksal zu hetzen. Es erhebt sich nun die

426



Vvie gegen solche sinnlosen Missverständnisse das aus der
Strenge des Wesenhaften geforderte Vorandringen in die
Einsendung von Geist und Leben brauchbar abzugrenzen sei, das
wir im Auge hatten. (Schluss folgt.)

Politische Maximen

Von Edmund Burke

Edmund Burke, 1729—1797, englischer Publizist, Staatsmann und geistiger
uhrer der Whigs und einer der Klassiker neuzeitlichen politischen Denkens,

Pfagt zu Unrecht mit den reaktionären Kritikern der französischen Revolution
de Maistre, Bonald, Haller u. a.) in eine Reihe gestellt zu werden. Er zeichnet

Sl(~fl vielmehr vor ihnen trotz allem Konservatismus durch seinen Weitblick, seine
p°htische Generosität und durch ein immer wieder zum Durchbruch kommendes
^ ,erQ'es Empfinden aus. Sein Scharfblick für wesentliche politische Zusammen-
an9e und die Kraft seiner Formulierung haben seinen Reden und Schriften

einen grossen Teil ihrer Frische erhalten und lassen uns noch heute den un-
peheuren Einfluss ahnen, den er zu seiner Zeit ausgeübt hat.

Der totale Krieg

iejenigen, deren bekannte Politik es ist, jeden Staatsbürger,

der der Unzufriedenheit mit der Tyrannis verdächtig
lst> zu ermorden und unter den Soldaten des offenen Gegners
J^opagandistisch zu wühlen, müssen sich auf eine hemmungs-

Se Kriegsführung einrichten. Soweit der Krieg nicht aus
lachten besteht, wird er aus Hinrichtungen bestehen... Auf

j
etl Seiten werden die Höllenhunde des Krieges ohne Maulkorb

^gelassen. Nachdem die neue in Paris gegründete Schule des

^°rdes und der Barbarei, soviel an ihr liegt, alle anderen
ePflogenheiten und Grundsätze, die bisher Europa zivilisiert

n> zerstört hat, wird sie auch die Sitte des zivilisierten
leges ausrotten, die mehr als alles andere die christliche Welt
sher ausgezeichnet hat.

427


	Geist, Leben und Gestalt

