Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 10 (1942-1943)

Heft: 7

Artikel: Geist, Leben und Gestalt

Autor: Brock, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759900

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geist, Leben und Gestalt

I

von Erich Brock.

Geistige Werte und natiirliche Worte

in Schlichtungsversuch in dem zerstérendsten Streit, dem
zwischen den natiirlichen und den geistigen Werten, der
Unsere geistig-moralische Position zersprengt und unser Leben
“rrissen hat, ja nun sich auch weithin unter den Masken
S materiellen Kampfes austobt, erscheint heute dringlich.
tn  eine Lebensanschauung, die den berechtigten Bediirf-
HISF’EH unserer Zeit entgegenkime, miisste weitgehend auf der
“Idseitigkeit des Verhiltnisses von Geist und Leben auf-
uen. Wir brauchen dazu schwerlich die Vorfrage zu stellen,
0b es iiberhaupt natiirliche Werte gebe. Heute finden wir
Ia“m jemanden, der sie durchaus verneinen wiirde. Wo man
Sl_ch von der Lehre des urspriinglichen Protestantismus, der
¢ Natur fiir bis auf den Grund verdorben erklirte, theore-
'Sch nicht zu trennen vermag, da deckt man sich vor den
uflabSEhbaren praktischen Folgerungen auf der einen Seite
Nter der naiven Naturfreudigkeit Luthers. Aber auch wo man
och 7y stehen glaubt zu der Forderung Calvins nach dem
:n Otergang des gesamten Fleisches, welches voll von Bosheit
d Verkehrtheit und durchaus wider Gott ist”’, und zu diesem
h:{)e(:k nach ,der Abschaffung von allem, was wir von uns
Wireﬂ,der Verleugnung und dem Untergang unserer Natur, deren
i _VEI‘gessen miissen, da sie Gott abgeneigt ist, der Vernich-
"€ unser selbst durch gewaltsame Abschlachtung mittels des
Ciwerts des Geistes” (Inst. III 3,8) — auch da bemerken
;:1 Nicht die Bemithung, nun das eigene Leben bis ins Kleinste
. Innerste im Sinne altpuritanischer innerweltlicher Askese
Ochentleeren, D?r Katholizismus schliesslich arbeitet praktis‘ch
W N ganz Yorwmgend mit der primitiven Gleichsetzung Geist
day atur wie Gut zu Bose; aber theoretisch riickt er durchaus
On ab, (Einen micht unihnlichen Typ vertreten die grossen
zstel‘ﬂatiker unter den Philosophen, Aristoteles, Leibniz, ganz
VO“:’nd'EI'S aber Hegel. Sie reden viel und mit Nachdruck
€inzelnen, Konkreten; untersucht man dies aber niher,

u

411



so findet man einen Ableger des reinen Geistes darin, d¢’
sich mit selbstsicherster Ungeniertheit seiner Gegenpositio”
bedient. Die junge Schlupfwespe hat die Raupe vollig ausg®
fressen.) '
Dass es geistige Werte gebe, wird gleichfalls nur 17
Sinne eines gewissen Ressentiments gelegentlich geleugnet, abef
auch dies weniger in radikaler durchgehaltener Entscheidung
als durch weitgehende, doch allerdings umso gefihrlichere U1
klarheit der Prinzipien und der Grenzziehung zwischen ihnef
Diese &dussersten Stellungnahmen kénnen wir umso eher ver
nachlissigen, als sie durch die Beantwortung der alsdann zu
stellenden, unvergleichlich schwereren Frage miterledigt We'
den: der nach dem wahren und sachgemissen Verhiltnis d¢¥
natiirlichen und der geistigen Werte. Im Falle nimlich G®
und Natur unvereinbar wiren, so muss man sich zwische?
beiden entscheiden. Einé bewusste Entscheidung wird ab¢
immer schliesslich irgendwie fiir den Geist ausfallen, da S_l‘e
selbst etwas Geistiges ist. Und mit dem Geist wider den Geis
zu arbeiten, ist eine typische Verzweiflungserscheinung SPéte,r
Kulturzustinde, die nicht durchgehalten werden kann. Entschel”
dung fiir Ausschliesslichkeit der Natur findet in einer an der?
Schicht statt. Es hat immer Wenige gegeben, die theoreﬁsdj
den Geist ganz abschiitteln wollten, und Viele, die es Pr?
tisch wollten — Viele andrerseits, die theoretisch die Natuf
vernichten wollten, Wenige, die es praktisch wirklich wol
ten. Menschen, die in ihrer hitzigen, dimonischen, malssloSerl
Natur wie in einem Verliess sitzen und nach der Ruhe, Hell®
Kithle, Freiheit, Gleichmissigkeit, Verlisslichkeit des Geist®®
seufzen, sind selten auf Grund einer radikalen Entscheidun®
fiir die Natur in diese Lage gelangt. Denn nicht umsonst habf‘f
seit Epikur alle, welche die Natur fiir selbstgenugsam erkla!
ten, den Geist als ein Element der Maissigung, Verfeiner“?g’
Genussicherung mithineingenommen. Auf der andern Seite sl
diejenigen Menschen, welche durch Zerstérung der Natur allel”
auf Fristung mittels des Geistes angewiesen wurden und nu?
erst in einer Holle von Entbehrung ermassen, in welchen Tiefeif
des Geistes die Natur lebenspendend mitanwesend ist, lebenﬂ
dorrend sich zu entziehen vermag — diese Menschen hab®

. .. . . Is
sich wohl seltener in ihre Lage wirklich hineingewiinscht ¢

412



dass sje ungewollte Opfer ihres abstrakt-spiritualistischen Fa-
latismus wurden.

Dass es so selten sich ergibt, die Angewiesenheit des Geistes
f die Natur und umgekehrt zu ermessen, beruht auf der
Seltenheit der extremen Fille. Sowohl in den Fillen unechten
“nd unehrlichen Zusammenspiels von Natur und Geist wie auch
I denen, wo beide vor dem Konflikt und der Fraglichkeit
M ungrundsitzlicher Instinktivitit beieinanderleben, kann man
Praktisch das Dasein mit einem solchen bestehenden Verhalt-
Nisse lange Zeit bestreiten. Aber die wirkliche Rolle, die
_ﬁide Faktoren im inneren Haushalt spielen, die tieferen Bau-
ien jhrer Beziehung konnen so nicht erkannt werden. Infol-
Stdessen hilt das Verhiltnis dann auch keine stirkeren Stésse
WS. Wie die Naturforscher die Verrichtungen eines Organs,
Sonders im antagonistischen Sinne, nur véllig aufhellen kon-
len, indem sie experimentell ihr Ausfalien herbeifithren, so
St es auch zwischen Natur und Geist. Selbst wo eine frei-
Willige radikale Entscheidung zwischen ihnen getroffen wor-
0 ist, und die Ueberzeugung anhilt, man habe das einzig
Ute gewihlt, ergeben sich subjektiv wie objektiv derartige

dngelerscheinungen, dass daran die Rolle des fehlenden Fak-
oS sich klar abzeichnet. Nur der bis zum Aeussersten ent-
Tannte Gegensatz, das unterste Auseinanderklaffen der beiden
finzipien ist, was die QGrundlage dauerhafter Vereinigung
®hren kann,

AlIE‘-rdings scheint zunidchst dies Entbrennen, dies Auseinan-
“rklaffen nichts anderes zu lehren als die tiefere Ausschliess-
l,chkeit, die dem Geist und dem Leben innewohnt. Und so-
Vlfﬂ bleibt daran von vornherein unbezweifelbar: dass so wenig
Ve dje blosse Instinktivitit auf lange Sicht gegen diesen Wi-
S.Erstreit hilft, ebensowenig er durch eine verniinftige, wie
" Schema iiber den Einzelfall zu legende Formel zu schlich-
“Iist. Alle tieferen Widerstreite des Daseins entziehen sich
e?lcher Schlichtung, und der uns hier beschiftigende ist dal:um
tune Art Urtypus dieses Sachverhaltes, weil jene Art der Schlich-
¢ ja hiesse, iiber den Gegensatz von Geist und Leben ein-
h abermals den Geist zu erhohen als Richter. Das ist ja
Urch viele Jahrhunderte geschehen und hat nun der entgegen-
“Setzten Parteilichkeit gerufen. Aber wer einmal mit dem

413



Geist konfrontiert war und von ihm gekostet hat, kann nuf
durch die Liige hinter ihn zuriick. — Dass diese beiden A"
massungen moglich waren, zeigt bereits, wie ausserorden’tlich
bei Geist wie bei Natur Moglichkeit und Strebung ist, Si‘fh
absolut zu setzen. Und in der Tat sind Geist und Leben di€
zwei aus innerstem Wesen absoluten Michte unseres Daseins
von denen jede im tiefsten uns ganz und absolut beanspruCht‘
Dass es zw ei Michte sind, darin liegt fast alle Tragik unser®
Seins beschlossen. |

Die Absolutheit des Geistes und die Absolutheit des Lebens

Dass der Geist absolut ist, war den vergangenen Jahrht™
derten selbstverstindlich. Und sagen wir nur gleich: auch
fiir uns muss er das sein, so weit wir micht etwa in eine
instinktreichen und &Ausserlich begiinstigten Zustand relative’
Sicherheit auf Zusehen uns halten konnen. Sobald die Arfr
fechtung und Beanspruchung mehr ins Mittelste und Wurzel”
hafte greift, so hingt alles davon ab, dass wir eine Instan?
wissen, die rein aus ihrem eigenen Sinn und unter allen Um'
stinden, im Masse wie dieser Sinn bejaht und ergriffen Wfr 4
der Bemiithung zu Gebote steht; — und dies eben als Gew1s¥
heit, Anwesenheit, Ueberlegenheit, Wirkkraft des Sinnes ﬁb‘er:
haupt. Der Zugang zu dieser Instanz soll von nichts 2
hiangen, was nicht dem bis zum letzten angespannten guteﬂ
Willen schliesslich durchlissig wird. In diesem Sinne konne!
wir trotz mannigfacher Einzelvorbehalte Geist, Wille, Glaub®
auf eine Formel bringen; und als solche bietet sich das "
was Aristoteles zum leidenschaftlichen Bedenken und zur ErOr®
rung fiir zwei Jahrtausende, ob dies Gottes, ob es dem Met”
schen zugehorig, den ,tatigen Geist (intellectus agens)”” ﬂann.te:
Es ist eine frei schwebende, durch nichts, weder s‘innliCh"l‘ﬂe
haltlich noch organisch noch durch irgendeine Geﬁihlslag‘
bedingte, aus sich selbst fliessende Funktion reiner Vernuf )
und Sinnhaftigkeit. Ohne diesen Gedanken kommt der pewts®
tere Mensch tatsichlich nicht aus. Wer von dem Weg daz”
nichts weiss mnoch hat, ist auf die Dauer nichts als eifl 4

cht diese”

*) Genau genommen : Bei Aristoteles selbst hat der Begriff noch ni
Namen, sondern den des ,leidenslosen Geistes,

414



Sich selbst und allen Griinden losgerissenes, sinn- und haltlos
In und wider getriebenes Triitmmerstiick.
Soweit sollte Einigkeit herrschen iiber die Absolutheit des
Geistes. Aber was heisst nun hier ,absolut’”? Nichts liegt
Naher als diesen Ausdruck so zu verstehen, dass er volle Selbst-
feugsamkeit einschliesst — wie es die Jahrtausende wirklich
€¢macht haben. Dies wiirde also bedeuten, dass dem Geiste
48 Vermogen zugeschrieben wird, alles aus sich zu erzeugen,
Vas der Mensch zum Dasein und dessen Mehrung braucht.
Es ist kaum ein Zweifel erlaubt, dass der Geist in seinen
“zten Tiefen dies Vermogen wirklich besitzt; kein Zweifel
aISO, dass die Fille hoher Mystik, dusserster seelischer As-
Kese wirklich die Méglichkeit eines Zustandes beweisen, in dem
' Geist irgendwie sich selber das Leben ist: eines Zu-
Sa“dS, in welchem der Geist, wie Aristoteles mit Hin-
Olick auf seine Metaphysik ahnte, nun auch wirklich
S reine Tatigkeit und Gegenwirtigkeit keinen Inhalt hat
U sich selbst, keinen sinnlich-lebendigen Stoff von aus-
I her mehr braucht. Diese Menschen essen nichts mehr
l.lnd werden aus dem Geiste ernihrt, sie tauen Eisblocke mit
threy geisterzeugten Lebenswiarme auf, sie schliessen die Augen
"d \andern mit innerer Zielnahme sicher iiber Gletscher-
Usten hin, ihre Sinne sind tot, und im Inneren quillt ihnen
Verl:fiSSlich unerschopfliches Leben. Es ist fast unentbehrlich
o Wissen, dass es dies gibt — unentbehrlicher als um alle
° von Menschen erdachten Dogmen zu wissen. Aber die Zahl
°rer, welche zu solchen letzten Erfiillungen berufen sind, ist
Worstellpar gering. Und viele, die sich’s vermassen, sind in
n Gletscherwiisten des Geistes verdorben und gestorben.
€in  das alles ist nicht die eigentliche menschliche
ESJ‘immu‘ﬂg. Gemeinhin macht, der Mensch immer wieder die
Erfahrung, dass so oft er gendotigt ist, mit dem, was von ihm
?bhéf‘gt, also mit Willen, Glauben, Denken auszukommen, er bald
S elfle leere Selbstverstrickung geridt, wo er, a.uch wenn er
Z;fi] uber sich hinaus einem Hoheren hingeben Wl.ll, sozusagen
al] an den eigenen Fingern sich héingen.biexbt,- S{Ch ml‘t
" Bemithung nur tiefer in das eigene Nichts hineinarbei-
at — und dass dann die Hiilfe irgendwie unverbunden von
Ussen gegeben wird. Der Glaube ist eben kein mechanisches

415




Prinzip, das geradlinig aus sich selbst und gewissermasse”
magisch wirkte. Sondern was geglaubt werden muss, ist ebe”
dies, dass das zum Leben Unerlissliche rechtzeitig von aussel
und aus dem, was nicht von uns abhingt, gegeben werde —
allerdings nicht ohne dass wir selbst im Geist und Gla¥
ben Stand fassen und nach Kriften behalten. In diesem Siffi°
ist der Geist absolut und muss an sich festhalten. Will er vO"
da aus seine Absolutheit aber wieder allumfassend syste®m?
tisieren und schematisieren, so wird ihm das von einer h"jh_e'
ren Macht zerbrochen; denn nur diese selbst iibergre!
das Aeussere, das Leben mit. Sie behilt sich allein vor, V"
da aus, von dem aus, was in uns und um uns nicht von U
abhéingl, frei den Sinn des Geistes zu erfiillen. Sie ist &
die das Leben gewdihrleisten muss; der Geist hat sich 5611?5
zu gewdhrleisten, wobei aber die Tragweite dieser Gewaf
sich darin misst, dass der Geist eben seine FErfiillung nich®
in sich selbst hat.

Dass es andrerseits micht nur zu sinnvoller, ja zur Exi
iiberhaupt auch ein unerlidssliches Mindestmass von Leben;
bensgefiihl, ja Fiille und Gliick braucht — sondern dass ke
ben” in sich absolut und allumfassend zu sein beansprt€
— das fithlen die Menschen meistens ja deutlich und lasse”
sich in ihrem Streben davon bestimmen. Ein klares, weserm
erhellendes Bewusstsein aber dieser Absolutheit ist fast ﬂ,ur
im Verlustfalle moéglich. Und dann kann einer, der zu V'
Scharfsinn und geistige Ehrlichkeit hat, um den Verlust ('jes
Lebens zu verdridngen, ansichtig werden, wie das Leben seint®
Absolutheit meint.

Ist einer nicht eisig objektiviert, so erscheint dann
wendig gegeniiber der geringsten Regung des Lebens der
als der Inbegriff von Leere, Wesenlosigkeit, Abgeleite
Nichtigkeit; die geistige Existenz als Bitterkeit, Ausgeschlo '
heit, Uebergangenheit — als Selbstbeliigung mitjéinnner[icneﬁ
Ersatz des Eigentlichen. Der richtigste Gedanke erscheint da'rlt
schon als Gedanke als widerlegt. Der Geist erschel’
wie das blasse Abbild einer Wirklichkeit, wie iberfliissige > les
gelung und Begriff der Sache selbst, wie hohler Schall de/
Namens, wie Oberflichenerscheinung eines Substantielle?
wie Klang der Miinze und Duft des Bratens, die der hung"

StEI’lZ

-

not’
Geist
theits
ssell”

416



Eulenspiegel aufeinander bezog. In diesem chronischen Gefiihl
des Hungers ist die geistige Erkenntnis, die daraus erwéichst,
Nicht mehr ein lustvolles Sich-ihrer-selbst-versichern und Zu-
Sich-selbst-kommen der Dinge, sondern nur noch wie ein Schrei,
der nicht erleichtert und doch herausbricht — ja moch das
Lehendlge weiter zerfetzt. Durch seine Selbstverstindigung
kann der Geist hier hochstens Ruhe aber micht Wirklich-
Keit, Einschliferung aber nicht Sittigung, Befriedung durch
Elltleerung aber nicht durch Erfiillung verleihen. So zeigt sich
dann die Absolutheit des Lebens, gegen welche innerhalb seiner
Unabwejsbaren Fragestellung nichts aufkommt, ja ohne oder
8¢gen die sich nichts Geistiges von irgendwie vorletztem Rang
Uberhaupt behaupten kann.

Das Tragische fiir den Menschen ist, da er doch einer
ist, dass d1e beiden absoluten Anspriiche an ihn weitgehend
In verschiedenen Ebenen erfolgen und doch ihn ganz fordern.
Dic Forderung des Lebens ist véllig auf die Gegenwart ge-
Tichtet, Die Gegenwart ist das einzige Sein, das uns zuging-
lich ist, Die unerbittliche Absolutheit des Lebens fragt, ob
Ctwag jetzt und hier wirklich ist. Ja, wenn es einen leben-
digen Gott gibt, so ist er in der Gegenwart ganz und
f selbst — oder nie und nirgends. Im Reich des Geistes
dagegen wird es fast missachtet, ob und wie dieser oder jener
Ugenblick gelebt wurde. Was verfehlt wurde, was nichts
lieb, kann in der unterschiedslosen Unendlichkeit immer noch
EtWas werden. Hier steht alles absolut auf Werden, auf Fort-
Schritt, Entwicklung, Sollen, Glaube, Wille — kurz auf der
kunft. Das Leben dagegen ist das absolut Berufungslose;

achholen gibt es nicht. Unkenntnis seiner Gesetze schiitzt
Nicht vor Strafe. Der Geist dagegen hat zu seinem innersten
soluten Wesen die Berufung gegen das So-sein des Ge-
genwarngen gegen den Augenschein; er ist selbst absolut die

Mmkehrung der unbefriedigenden Vorderwelt in eine konstru-
lerte pessere Hinter- und Ueberwel.

Da Geist und Leben so aneinander vorbeireden, so gibt es
Ur den Menschen zwischen den beiden Miihlsteinen ihrer Ab-
“Oluthejten kein mechanisches Rezept endgiiltiger Ueberwindung,
“Cine dingliche Sicherheit des Dariiberstehens. Stiinden aber
iese beiden Absolutheiten und ihr Anspruch sich einfach in

417



gleichmissiger Beziehungslosigkeit gegeniiber, so ware alles
Menschensein ein Chaos. Dass beide trotz allem einander SY
chen und aufeinander angewiesen sind, zeigt sich auf mannig’
fache Weise. Das Leben vermag, iiber sein rein Vegetatives
hinausgelangt, sich nur auf einer gewissen Festigkeit des G
stes anzusiedeln. Der Geist muss, auf sich zu~rﬁckgeworf?“’
immer wieder das Leben zu erwerben trachten, da er in sich
ohne Substanz ist. Besonders aber (dies ist ein allgemeiner®
Gesetz menschlichen Wesens) wenn beide sich je am starkste?
in sich selbst spannen, bricht das andere, das Gegenglied I
ihnen auf. So will das Leben nach Simmels schéner, von dem
Eindeutigkeitsbediirfnis der Gegenwart vergessener Formel am
Punkte des innigsten Mehrlebens mehr als Leben: also
Geist. Der Geist bricht, sobald er intensiv und bewusst wirds
seiner ganzen Linge nach auseinander in Paare von Urgeg&"
satzen, wie Sein und Werden, Inhalt und Form, Denken und
Denkgegenstand usw., wobei immer die eine Seite das Leben
darstellt. Doch iibergreift in diesen beiden Selbstaufspaltung®’
sowohl Geist wie Leben je sein Gegenteil und sich selbst. Die
letzte Formel dieser besonderen, eine Art Hassliebe bed€
tenden Verzahnung von beiden ineinander mé&chten wirl di€
Riickbeziiglichkeit des Unbedingten auf das Bedingte nenn€f™

Das Unbedingte und das Bedingte

Die Dialektik des Absoluten, in deren Schliinden sich 4
Jahrtausende vergeblich um eine endgiiltige Losung diefes
letzten Ritsels alles Denkens und Seins bemiiht haben, WA
am besten an ihrem Urfall, am Verhiltnis von Gott und welt
klar. Gott ist unbedingt. Er bedingt seinerseits alles aﬂdere'_
Aber ist die Unbedingtheit als Un-bedingtheit nicht ihr¢
seits durch das Bedingte bedingt? Oder was bleibt uns V'O'nl
Unbedingten, wenn wir ganz absehen vom Bedingten und dle_
ser seiner Verneinung im Unbedingten? Gilt hier nicht der be‘
kannte, in hundert Sprachen des philosophischen Denkens ab
gewandelte Vers des Angelus Silesius?

Ich weiss, dass ohne mich Gott nicht ein Nu kann lebes

Werd’ ich zu nicht, er muss vor Not den Geist aufgeben"

Das Denken ist nie iiber die folgende Alternative hinausg.e’
kommen: entweder man macht letzten Ernst mit dem gem.elﬂ

418



ten Sinne der Unbedingtheit und schneidet also ihre Riickbe-
lichkeit vollig ab, durch welche sie und ihre Denkbarkeit
Vieder vom Bedingten bedingt ist. Dann hort eben alles Den-
0 auf. Will man aber dann doch noch etwas von Gott er-
kennen (und wir koénnen nicht ohne dies sein), sucht man
also dann in sein Sein ohne und vor der Welt einzudringen,
S0 pehilt man das mackte Nichts in der Hand. Oder aber
Man  denkt in aller Ausdriicklichkeit die Wesensbedingtheit
des Unbedingten durch das Bedingte. Dann kann man wohl
as Wesen Gottes aus der Welt zu ergriinden suchen, aber
Was man so in der Hand behilt, ist immer nur das Alles, nie
S€ine Ganzheit in Gott; alles ist dann Gott und darum alles

elt. Alle Dinge und Gott sind dann nur noch an ei n-
Ander etwas. — Praktisch lisst sich wohl die Einheit dieser
S8ensitzlichen Betrachtungsweisen herstellen: Indem wir
u.nS Gott ganz hingeben, heben wir uns selbst auf und voll-
“ehen damit die Absolutheit Gottes im schlichten Sinne. Aber
Sobald der Gedanke nur von ferne daran riihrt, so sehen wir,
Qass diese Absolutheit und ihr Vollzug eben durch die Auf-
®bung unser selbst bedingt ist. Die Lésung liegt hier al-
i in einem fortlaufenden, alles einsetzenden Handeln: einem
Mnerlichen Loslassen unser selbst und aller Dinge in das
ubergrei‘r'ende Halten hinein, mit dem Gott alles hilt. Aber
Oslassen und hingeben kann man nur, was zuvor ergriffen
tind festgehalten worden ist. Je absoluter, anspruchsvoller es
Crgriffen war und immer wieder wird, desto tiefer kann und muss
3 Loslassen sein, desto breiter 6ffnet es sich in den Reichtum
JlOttes hinein. Das Unbedingte wird fiir uns desto unbeding-
T, je stirker wir das Bedingte setzen und je stirker wir es
ifum aufheben kénnen. Der Mensch muss kriftig er selbst
Stin, damit er kriftig Gottes sein konne. Und diese beiden Po-
Smmlen steigern sich gegenseitig noch weiter. Indem der Mensch
]Sl.ch iber sich selbst hinweg Gott als dem absolut Lebendigen
llﬂgibt, wird der Wille in ihm wiederum maichtig angefacht,
Zas Leben in seiner Anwesenheit und Gegenwirtigkeit wieder
1 €rgreifen; und indem er von neuem hineingezogen wird,
USS er sich abermals tiefer in Gott hinein befreien. Der Geist
at. nur im Leben einen Angriffspunkt, nicht in der leeren
Reinheit der Enthaltung.

419



Die Richtung, in welcher die Losung liegt

Es scheint demnach, dass die Richtung, in welcher die abs®
luten Anspriiche von Geist und Leben zusammengebracht Wer”
den konnen, auch nicht ins Schwichere, Diinnere, in die Her
absetzung der Intensitit hinein, welche Berithrung und Re"
bung vermindert, sondern in die Heraufsetzung, ins Reicher¢
Starkere und darum Verstricktere hinein zu suchen sei. Das i?t
nur moglich, wenn der Gegensatz von Geist und Leben, wit
er fix vor uns zu stehen scheint, in Bewegung gebracht W&
den kann. An sich ist es so, dass Geist und Leben nicht €if®
und nicht zwei, nicht mit und nicht ohne einander sein, nich
in Frieden und nicht in Unfrieden miteinander stehen konne™
Weder ihre gegenseitige Bindung im Menschlichen, noch ihr
unbindiges Dariiber-hinaus-ragen ins Leere scheint ihr W€
sentlicher, dinglich stabiler Zustand zu sein. Der Geist halt
alles von oben her, an ihm hingt alles; das Leben tfélgt
alles von unten her, auf ihm ruht alles. Zieht der Gets
sich zuriick, so verdickt sich alles und versinkt in sich selbs®
zieht das Leben sich zuriick, so hohlt sich alles aus und V€'
fliegt. Wie nun die Gegner aus diesen Fronten herausmaﬂ‘év"
rieren? Indem wir die Fiihlung zwischen ihnen vermindern; i
dem jeder der beiden sich in sich selbst zuriickzieht, oder indem
sie sich gegenseitig unaufhérlich iibergipfeln?

Im Falle zunehmenden Konfliktes wird meistens vom d¢°
Menschen der erstere Weg gewihlt, allerdings vorwiegend un”
bewusst. Meistens rafft man dann ziemlich mechanisch 2%
sammen, was an Geist und Leben kimmerlich noch um der
Weg ist, und tauft das tritbe Gemisch auf den Namen einef
grossen Entscheidung, von der man zu leben meint, Zum Ber
spiel man glaubt, rein auf der Natur zu stehen, und Himm_
in naiver Weise so viel vom Geist hinein, dass inhaltlich etwd®
leidlich Haltbares, ja Befriedigendes herauskommt., Aber W°
gegen den Geist die Nase geriimpft wird, und er doch zuf
feineren Wiirze des Lebensgenusses verstohlen herbei mus®
da ist zunichst er so in seinem tieferen Wesen verleugi®’
dass eine echte Fruchtbarkeit nicht entstehen kann Wo ab€
unaufhorlich gegen die Natur deklamiert wird, in den pal”
sen aber immerhin ihre Gaben hinterriicks und undaﬂkbar
genossen werden, da ist vor allem die Natur beschmutzt ur

420



Um jhre wesentlichen Moglichkeiten gebracht, Je weiter diese
“Norganischen Entscheidungen getrieben werden sollen, desto
Ubermichtiger werden die Moglichkeiten, in die Liige abzu-
legen, desto verfithrerischer die Erleichterung, welche von
e Schwichung der beiden ineinander verbissenen Parteien,
Yon der Lockerung des Drucks und Gegendrucks und der Ver-
Schmilerung der Angriffsfliche erhofft wird. — Dabei gleicht
'r wie so oft das falsche Verhalten dem wahren so nah
er mancher Giftpilz dem essbaren. Statt mit schéner In-
Stinktsicherheit nur durch das Zuriickschwingen in sich selbst
4 Ungemisse abgleiten zu lassen, versagt so mancher, der
dUs dem Gleichgewicht von Geist und Leben geraten ist, sich mit
"Crbissenheit dem Geiste und seiner Entschiedenheit, um sich
n dumpfer Lebendigkeit festzustemmen. Den Verlust des we-
Se_nhaft Lebendigen vergessen und ersetzen die Menschen dann
Mt billigen Leidenschaften der tiefelosen Selbstbeziehung: Hab-
Sucht yngd Geiz, Macht- und Herrschgier, Eitelkeit und
lflche Wichtigtuerei mit sich selbst, Sensations- und Neu-
gle_r; politische und Parteiwut, ja Essen und Trinken.
“nd  Andere, denen das Leben unmittelbar abhanden kam,
"ersuchen sich  auf mannigfache Weise auf einem zu kurz
“d mechanisch gesehenen Geiste anzusiedeln. Der fast kor-
Perliche Schmerz, den die Begegnung mit dem freien und
Stolzen |eben dem seiner Enterbten bereitet, ist so ausseror-
“Utlich, dass nur der gegen die Unwahrhaftigkeit zu jeder
Moralischen Anstrengung Entschlossene ihm standhalten kann.
Seli-e Andern werden lieber den ganzen geistigen Kosmos und
1& Wertskalen auf den Kopf stellen, als ihr negatives Ver-
Altnis 7y seinen Giitern, wie es sich darstellt, anzunehmen.
a0 putzt sich dann seine Lebensschwiiche, z. B. die des
ﬂict}?rs’ als Geist auf, erklart fiir objektiv wertlos, was man
Einft mehr positiv empfinden kann. Man glaubt in dieser Ver-

fachung und Zusammenziehung des Lebens die Macht des
“Istes zu besitzen, und bringt sich doch in Wahrheit nurvon
et?Ensresten durch, die vielleicht mit einiger wirklich aus dem
SOEISte stammender Bescheidung versetzt sind. Alles wird geistig
Ar dfigeordnet, dass man sich und den Andern auferlegen kann,
Se;;mt und Schwiche in diesem triigerischen Geistgewande

I das Gute, Richtige, Wertvolle. Dabei ist auch hier das

421



falsche vom richtigen Verhalten nur durch eine feine, doch!
bedeutsame Linie geschieden. Der Geist hat, wie wir schoft
sagten, wirklich etwas von dieser Umkehrung, diesem pro”
test gegen den Augenschein; aber sinnvoller Weise nur nac
ausgiebiger und immer erneuter Ernstnahme der unmittelbare?
Wirklichkeit, auch wenn sie uns rein ihr Nein zukehrt — Hid_]
aber im Sinne eines bequemen Mechanismus, der dies NE¥
ein- fiir allemal umbiegt und von uns abhilt. In diesem Fall®
wird die Schwiche zur Weltanschauung und erlaubt so, aus
dem mittelsten Konflikt des Lebens, dem nimlich, seinen A%
spriichen entsprechen zu miissenr und doch nicht zu konner
sich grundsitzlich herauszuziehen und die unbegrenzte W&
tere Anstrengung einzustellen — heisse dies Verhalten dant
in philosophischer Sprache Weisheit oder in christlicher Be
ruhen auf den Verheissungen an die Schwachen (als solche)-

Kraft und Schwiche

Erleichtert wird solcher Irrtum dadurch, dass wirklich Ber
ziehungen von Schwiche zu positiven Werten besteherl. et
Schwache ist zuweilen feiner, der Amnlage nach geistiger &
der Starke. Es gibt Zeitabschnitte der Schwiche im Lebel
wo diese wesentlich als der (wie man in der Musik sagt)
Vorhalt einer noch verborgenen, desto grosseren Kraft fungier™
Es gibt ferner eine Schwiche, der die Kraft im nétigen Auge”
blick nicht geschenkt, aber doch geliehen wird. Allein 3,”6
diese Schwichen sind etwas Wesenhaftes nicht durch sich
selbst, sondern durchaus als Moglichkeiten iiber sich hinai™
Schwiche an sich und schlechthin ist in ihrem Masse 9%

. . . P §S

wahre Nichts. Dies zu verkennen ist nur dadurch moglich, da :
: i ; a
wenige Menschen aus Erfahrung wissen, was dies, “i ;
unté

Schwiche iiberhaupt bedeutet. Man stellt sich vielleicht
Kraft einzelne brutale Aufgipfelungen vor. Die meisten wisse‘
nicht, dass auch jedes Denken, Fiihlen und Sein, jedes Auf
nehmen und Antworten, jedes sinnvolle Sichregen des Leber®
und des Geistes physiologische und moralische Kraft erfordert’
— welche auch nicht vorhanden sein kann. Sie wissen UiChﬁ’
in welchem Masse dann das Dasein von allen seinen auct
kleinsten Zielen abgleitet, wehrlos, vergeblich, schmutzig “ﬂ_

schmerzhaft wird. Sie denken, dies seien ausgefallen®

422



Stande, welche sie nicht zu fiirchten haben; denken vielleicht,
Sle seien aus ihrer Geistigkeit “jeder Schwichung insbesondere
der Natur zum vornherein gewachsen. So kann man dem gegen-
iber epenso zum vornherein sagen: wer der Natur gegeniiber
grosstun zu koénnen glaubt, weiss nicht, was er tut — und
Weiss insbesondere nicht, wovon er lebt. Umsomehr als die
Wenigen, die wirklich gezwungen oder freiwillig aus dem
Geiste heraus leben, meistens keineswegs dies Bediirfnis des
Grosstuns vor der Natur haben, sondern im Gegenteil dasje-
Nige nach einer Ehrfurcht vor ihr. ,Wer das Tiefste gedacht,
liebt das Lebendigste.” — Es gibt aber auch eine Entkriftung
durch Fehlen des Geistes. Es gibt eine Roheit, Gemeinheit,
brutale Selbstsucht, welche die natiirlichen Instinkte einen
Augenblick in voller ungeschlachter Kraft zu zeigen scheint,
dber bald ihre auf Grund bewusster ruchloser Absage an den
Geist erwachsende  Substanz- und Wesenlosigkeit als eine
Stheussliche Schwiche herausstellt.

Dass diese dussersten Schwichegrade sich selten selbst offen-
ar und fithlbar werden, liegt am Ausbiegen der Menschen
davor, Irgendeine abgelegene Nahrung fiir das Geltungsver-
]a“gen erfindet sich der Selbsterhaltungstrieb fast jedes Men-
Schen noch, um sich daraus das Bewusstsein zu zimmern, er
¢l und kénne doch noch etwas Rechtes. So sieht man Men-
SChentriimmer aus den zerschlissensten Abfillen ihrer selbst
“nd der Dinge ganz heiter leben. Und solches Bewusstsein,
Solches Lebensgefiihl gibt eben doch noch eine gewisse Kraft
®. Erst wenn der Mensch diese Flucht nicht mehr will
Oder kann, fillt er da hindurch in seine wirkliche Schwiche
nein bis auf den Grund. Und wenn auch rein lebensmissig
4 Wenige immer dem Nichts vorzuziehen bleibt, so ist in
Cler letzten Sicht es doch vielleicht besser, vom Schicksal
S0 scharf angepackt zu werden, dass itberhaupt keine Existenz
Mehr moglich ist, ohne iiber das Unzulidngliche irgendwie hin-
aUSZufinden; — besser als in einem mittleren Zustande des
fglickes, wo man sich noch einigermassen hinfristen und
Wf der Stelle halten kann, doch ohne tiefere Freude und
r.trag das Leben zu verzehren. Nur durch metaphysische
Hirte wird das Letzte aus den Menschen herausgeholt. Dies
Ol wohl sein; und zunichst sehen wir nicht weiter, als dass

423



darum viele an jener Hairte zugrunde gehen.*) Denn wer nicht
iiber das Unzulingliche hinausfindet, bleibt eben darin. Wer
nichts als die Schwiche, das Nein mehr hat, und weiterlebt,
ist nichts, Wer stehen bleibt, wird zerstort. Mit dem Falb
mit welchem die Theologen gern exemplifizieren, dass d¢™
Menschen in sein Nichts ein grosser Antrieb gewaltsam €%
gepflanzt, ja gar der Weg selbst erspart und das Ziel in den
Schoss geworfen wird,ist gar nicht zu rechnen. Gott ist nicht
barmherzig; es gibt nichts, was dies zu denken nahelegte Od_er
auch nur erlaubte; es gibt auch keine moralische Notwend!g"
keit, es zu denken (wohl dagegen eine solche, Gott Giite bl
zulegen). Alle grossen Religionsdenker haben das gewus-S.f’
Aeschylos etwa, der Verfasser des ,,Hiob”; sie lassen die
steinerne Hirte des Weltlaufs, die von dem Geistig-Moralische®
in seinem inhaltlichen Unbestand kaum geritzt wird, unzer”
redet stehen. Erst in den schwachen Zeiten, wo auch c?aS
Aeussere infolgedessen iiberschwer in Unordnung gerit, Wi

der mitleidige Gott aufgebracht. Es handelt sich aber auch sach”
lich nicht darum, dass den Schwachen etwas geschenkt, dass der
Sachverhalt abgehandelt, dass Welt und Wert den Kleiner
und Schwachen iiberantwortet werde. Sondern da die Kr?

immer und endgiiltig entscheidet, handelt es sich einzig dartm™
dass die Schwachen stark werden. Diese Forderung ist yor
unnachlasslicher Eindeutigkeit. Es gibt als irgendwie wesens’
haltigen Zustand nur Starksein oder Starkwerden. Wer aber
sich bemiiht, und so, dass er nicht die Bemiihung, sonder®
ihr Ziel will, der entfesselt hohe Maichte fiir sich, auch wenfl
die Miidigkeit ihn iibermannt (2. Tim. 2,13).

Vorwarts, nicht zuriick

So liegt auch die Losung zwischen Geist und Leben nic}_1
im Riickzug ins Schmilere. Die an Geist und Leben diiff“,g
sind oder sich so machen, haben dann wohl Frieden, aber 16
sind heillos. Es ist ein Irrtum, dass der Friede der Dﬁl’fﬁgeﬂ
dem Geiste, ja Gott niher sei. Auch Blutentzug oder SChwa.
*) Da fiir unsern Augenschein weit mehr an der Schwere und Ka;ghgg

ihres Schicksals moralisch zugrunde gehen als an zu geringer ﬂfﬁsc’he“

ist diese Hirte jedenfalls nicht als ein Mittel in die Hand des
gegeben.

424



“Wmg der Sehkraft bewirken dies nicht. Nichthandeln biirdet
tine Verantwortung ab. Das Masshalten des Schwachen ist
Vertlos, Es gibt keine Geistigkeit, keine Giite, keine Frommig-
®it ohne Kraft, sondern nur leere gegenstandslose Gebidrden
daVOH, auch wenn man die eigene Kraftlosigkeit noch dadurch
POsitiv 71y wenden meint, dass man sie in Gott hineinfiihlt.
Ottes Streitiiberhobenheit kommt aber keineswegs daher, dass
- diinner, enger, kilter, falsch einfiltiger, lebensfliichtiger
Vire als wir, Er beschiftigt sich keineswegs, wie uns viele
il()Sophen vorspiegeln, mit Nachdenken i{iber die Winkel-
S.umme des Dreiecks. Auch ist er nicht, wie die Natura-
ISten sagen, von dumpfer Sorg- und Hilflosigkeit den Lebens-
Vel'WiCklungen seines Gemichtes gegeniiber. Gott ist immer
r Erfiilltere. Je mehr wir in diese Richtung gehen, und
Mt tiefer in den Konflikt gelangen, desto niher sind wir
"M und seiner Hiilfe. (Dies ist allerdings nicht als eine
Thenqe Formel aufzustellen.) Die Pforte zu ihm ist wohl
ef]g, und wir miissen Haut, Haare und Glieder daran lassen,
® nur der gelangt hindurch, den der Drang der festge-
_a‘lte“en Breite hindurchpresst. Freiwillige Geist- und Lebens-
"Uppel  kommen nicht hindurch, gelangen nicht wieder zu
rer Vollstéindigkeit. Wir diirfen, das Eis des Geistes, das
“Uer des Lebens, zwischen die wir gestellt sind, nicht von
'S abtun; erst im Aether der Ewigkeit vereinigt sich beides
Mz, Der geistarme Mensch der ,Siinde” muss nicht durch
7Qh‘V5Chung der Natur, sondern durch Stirkung des Geistes
-Lu; LEitung durch den Gleist gelangen. Nur ein Schiff, das
istln(-l in den Segeln hat, kann gesteuert werden. Moral
. Micht an sich Dampfung und Zusammenpressung; solche zer-
st o genug auch die Kraft der Vernunft, die viel-
thr noep machtvoller werden muss als die entfesselte Natur.
T lebensarme Mensch der ,,Nichtigkeit’’ aber wird nicht
Urch Zuriickreissen und Blenden des Geistes das Leben wieder
Wivr"'erben., Sondern indem der Geist seinen Weg zu Ende.gehf,
W @ er schliesslich doch immer tiefer den Weg zu dem finden,
S o eigentlich meint. Denn der Geist meint ja das Leben.
;C‘t dahin miissen wir, die Dinge fahren zu lassen, und aus
dn Bindungen durch Sich-diinn-machen herauszufallen, son-
M ins Ergreifen miissen wir, ins Binden und Gebunden-

i

28

425



werden hinein. Wir miissen mehr leben, auch wenn wif We:
niger leben mochten. Wir miissen leben, auch wenn wir stef
ben mochten. Wir miissen da sein, auch wenn wir uns 1ieb€f
in nichts auflésen méchten. Buddha sagt einmal (Udana VIII 8):
Wer hundertfach liebt, leidet hundertfach, wer einmal lieP"
leidet einmal, wer gar nicht liebt, leidet gar nicht — uf
er schliesst daraus (getreu seiner Lebensanschauung, di€ puf
Leid und Leidlosigkeit, aber keine sachlichen Werte kennt)
man miisse dann eben gar nicht lieben. Wir schliessen darat®
dass man hundertfach leiden miisse; allerdings darf dies nuf
der unter uns sagen, der weiss, was das bedeutet, und filf det!
die Lebensliebe tatsichlich zunichst nur noch Leiden bede“te[;
wird. Zunichst wird durch jene Liebe der Widerstreit imm€1
gedriangter, auch das Leiden, die Anstrengung; aber nur dure
dies hindurch gibt es wieder Freude. Je stirker, gespaﬂﬂferi
reicher die Parteien werden, desto stirker, gespannter, erfi )
ter wird auch ihr Konflikt. Aber nur indem das Nein bed‘?“s
tungsvoller, erfiillter wird, wird das Ja auch starker. Die
aber ist das Entscheidende, Da ein greifbarer Sinf art
dem Weltlauf mechanisch nie herauszurechnen ist, so peru®
notwendig alle Lebensanschauung, aller positive Lebensertrdﬁ
darauf, dass das Ja, indem es nur da ist und wichst, SChO.'
als solches im Inmersten das Stirkere ist und die Entsth®
dung gibt. Kiinstlich herabgesetztes narkotisiertes Lebenl g
dies nicht her, ist nicht heilbar; kiinstlich herabgesetzter; ‘at
gebundener, mit Scheuklappen versehener Geist dringt th
durch. Wo keine Spannung ist, ist keine Losung. Wer ‘SI-CS_
selbst abtdtet, ist tot; das ist Selbstmord. Und es gehort kein®
wegs zu QGottes Wesen, dass er denen, die sich unberufen Iﬂe
Nichts der Enthaltung heruntergebracht haben, die en’tsfﬂf?deeIl
Leere durch sich selbst ausfiillte; wohl aber, dass er ]enn
anderen, die sich, der Gefahr bewusst, ins Erfiilltere wag®”
ihren Weg schrittweise erhelle und gewdihrleiste.

Es ist nun aber keinesfalls die Meinung, denjenigen, "
die lockenden M&glichkeiten reicheren Daseins noch offel S
oreifbar daliegen, zu allem Ansichraffen blindlings ein gl.lteﬂ
Gewissen zu machen — und andere, denen diese I\/l('jglichkelII
berufungslos verloren sind, in eine unaufhérliche Aufbaum” 2
gegen das Schicksal zu hetzen. Es erhebt sich nun dié rag

426



Wie gegen solche sinnlosen Missverstindnisse das aus der
trenge des Wesenhaften geforderte Vorandringen in die Eins-
Werdung von Geist und Leben brauchbar abzugrenzen sei, das
Wir im Auge hatten. (Schluss folgt.)

Politische Maximen

Von Edmund Burke

i Edmund Burke, 1729—1797, englischer Publizist, Staatsmann und geistiger
threr der Whigs und einer der Klassiker neuzeitlichen politischen Denkens,
b jlegg zu Unrecht mit den reaktiondren Kritikern der franzisischen Revolution
Siéhde-MaiStre’ Bonald, Haller u. a.) in eine Reihe gestellt zu werden. Er zeichnet
Vielmehr vor ihnen trotz allem Konservatismus durch seinen Weitblick, seine
f‘ozitische Generositdt und durch ein immer wieder zum Durchbruch kommendes
'l"‘e"ales Empfinden aus. Sein Scharfblick fiir wesentliche politische Zusammen-
A"ge und die Kraft seiner Formulierung haben seinen Reden und Schriften
'en grossen Teil ihrer Frische erhalten und lassen uns noch heufe den un-
Yeheuren Einfluss ahnen, den er zu seiner Zeit ausgeiibt hat.

Der totale Krieg

iejenigen, deren bekannte Politik es ist, jeden Staatsbiir-
ger, der der Unzufriedenheit mit der Tyrannis verdichtig
» Zu ermorden und unter den Soldaten des offenen Gegners
p‘ropagandisti-sch zu wiihlen, miissen sich auf eine hemmungs-
Ose Kriegsfilhrung einrichten. Soweit der Krieg nicht aus
aﬁhlaChten besteht, wird er aus Hinrichtungen bestehen... Auf
0 Seiten werden die Hollenhunde des Krieges ohne Maulkorb
I&Sgﬂassen. Nachdem die neue in Paris gegriindete Schule des
JOrdES und der Barbarei, soviel an ihr liegt, alle anderen
Pflogenheiten und Grundsidtze, die bisher Europa zivilisiert
a_efl, zerstort hat, wird sie auch die Sitte des zivilisierten
irleges ausrotten, die mehr als alles andere die christliche Welt
Sher ausgezeichnet hat.

Ist

427



	Geist, Leben und Gestalt

