
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 7

Artikel: Nietzsche und die politischen Ideologien der Gegenwart

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759898

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Folge, 10. Jahrgang November 1942 Heft 7

Nietzsche und die politischen Ideologien
der Gegenwart

Von Haas Barth

^^"ietzsches Werk lebt von der Spannung zwischen Nein und

y
Ja. Es ist ein einziger Protest gegen die Kultur seiner
und zugleich die Vision einer neuen Kultur eines zukünf-

gen Menschen. Es ist Kritik am überlieferten Begriff der
er"unft und Kritik an den Lebensformen der christlichen
Higion und Moral. Dahinter aber steht — als Masstab der

j.
]k — eine neue, die „grosse Vernunft", die eine neue Re-

sgI°u und Philosophie zu schaffen bestimmt ist. Aus dem

^Pannungsverhältnis zwischen kritischer Destruktion und
Neugründung einer weltdeutenden und welterlösenden Philosoph
le stammt die eigentümliche Doppelsinnigkeit von Nietzsches

^griffen, die sein Werk oft widersprüchlich erscheinen lässt.

^ ist zu vermuten, dass auch Nietzsches Gedanken über den
aai unter dem Aspekt dieser Polarität geordnet werden kön-

Sta\ Und in der Tat begegnet der Versuch, die Kritik des
aates des 19. Jahrhunderts abzuheben von den Visionen,

p
denen die „Gesetzgeber der Zukunft" mit ihrer „grossen

i
o'itik" am Horizont erscheinen, nicht der geringsten Schwierig-

• Freilich hat Nietzsche nirgends systematisch den Staat

10
d'e gesellschaftliche Ordnung zum Gegenstand der phi-

j^Phischen Besinnung gemacht, wenn man auch nicht
rsehen darf, dass er auf dem Gebiete der Soziologie, die

Ms
6^ne "^edre V011 den Herrschaftsgebilden" verstanden

sen wollte, entscheidende und vielfach unausgeschöpfte An-
üh^Ull^en vermi^elt. Dazu kommt, dass seine Ausführungen

g
.r »Völker und Vaterländer" oft mehr den Charakter des

das
re^cden' ader aucF unverpflichteten Aperçus tragen und

j seine Einstellung dem Staate und dem Recht gegenüber
den verschiedenen Phasen seines Schaffens einem bemer-

26

393



kenswerten Wandel unterworfen war. Einen Aspekt hat

Nietzsche aber nie aufgegeben. Er verschafft sich Geltung
111

der Kritik am deutschen Staat in den Jahren, die d£{

Reichsgründung folgten, und er bleibt erhalten im »>Zara

thustra" und in den Fragmenten über den „Willen ztjr

Macht". Der Staat ist nie Selbstzweck, sondern immer

nur ein Mittel. Seine Rechtfertigung besteht darin, ^aSS

„die höchsten Exemplare in ihm leben können". „Dort vV°

der Staat aufhört, da beginnt erst der Mensch, der nicht über

flüssig ist: da beginnt das Lied des Notwendigen, die el®

malige, notwendige Weise" — heisst es im „Zarathustra
Die Kultur rechtfertigt den Staat. Gleichwohl zeigt aber

^
Geschichte der Nachwirkung von Nietzsches Werken, dass s

dem Ende des ersten Weltkrieges in Deutschland das SchW1

gewicht der Betrachtung und der Bewertung von dem Mora

kritiker, Kulturphilosophen und Psychologen auf den „P°
ker" verlegt wurde. Es gehört überdies zu den EigentürnlK
keiten dieser Geschichte, dass das, was Nietzsches Werke U

den Staat enthalten, schon zu Beginn des 20. Jahrhunder
auf die Philosophie der Politik in Frankreich und Italie11 el

gewaltige Wirkung auszuüben begann. In den beiden roIf
nischen Ländern entdeckte man frühzeitig, dass sich Nietzs

^für politische Zwecke ausbeuten liess. Das metaphys15

Prinzip des Willens zur Macht, das sich zwar gemäss
Absicht seines Schöpfers in den mathematischen Naturwissel1

Schäften auch hätte bewähren sollen, entfaltete seine Wirk11

unbestritten in der Psychologie und in der Lehre vom 5
t

und der Gesellschaft, zumal Nietzsche mehrfach seine

neidvolle Bewunderung für einen der grössten politisC ^
Denker seit der Renaissance, für Machiavelli, zum
Aufgebracht hatte. Sein glühender Wunsch „ein böses Buch

mal zu machen, schlimmer als Machiavell" (XIV 311)» s

nicht nur eine provokatorische Uebertreibung dar, an fj-
che

Nietzsches Werk keinen Mangel leidet, sondern er verrät
mehr die Absicht, einige sechsundzwanzig staatsphilosoph1^^
Kapitel zu schaffen, deren Wirkung sich mit derjenige11 ^

„Principe" messen konnte.1) Ein Buch, das eben so sehr
1——~ 0fl-

x) Nietzsche wird zitiert nach der 22bändigen Musarion-Ausgabe,
chen 1923—29.

394



läute und leidenschaftliche, moralisch begründete Ablehnung
und Entrüstung stossen musste wie es mit der geflüsterten,
k°nspirativ bedingten Zustimmung der um die arcana imperii
Wissenden zu allen Zeiten rechnen konnte, musste seine Phan-
täsie aufs höchste erregen. Nietzsche hat dieses „schlimmere"
ßuch nicht geschrieben. Was — so muss gefragt werden —
t>°t in seinen Schriften Anlass dazu, dass — nota bene —
Politisch äusserst erfolgreiche Denker für die Ausbildung ihrer
Ideologien auf Nietzsches Werk zurückgriffen? Drei Dinge
^aren es, von denen sie sich mächtig angezogen fühlten: von
Nietzsches Ablehnung des zeitgenössischen Staates und der
Ideen, die sich in ihm verkörperten; von der Forderung einer
neuen Aristokratie, die in dem heraufkommenden „Zeitalter der
fassen", der Nivellierung und der Unkultur das Element der
^rdnung und der Selbstbeherrschung, des geistigen und künst-
eriSchen Schöpfertums und der Verantwortung darstellen soll-
etl; und endlich von der Lehre des Willens zur Macht als

dem Wesen des Seins.

*

Schon in den Anfängen von Nietzsches Einfluss auf die
Politische Philosophie zeigt sich, was die bisherige Geschichte
Sidner Wirkung nur bestätigt: die Schriften, die nach dem
''«-arathustra" erschienen, lieferten den in unversöhnlichem Wi-
^erstreite stehenden politischen Denkern in gleicher Weise die

ar°len und die Bilder, die sich im Machtkampf der Staaten
Und Parteien als wirksamste geistige Waffen erwiesen haben,

k
leser eigentümliche Sachverhalt, der darin zum Ausdruck
ftunt, dass der revolutionäre Syndikalismus eines Georges Sorel^ gleichem Rechte Nietzsche für sich in Anspruch nehmen

dürfen glaubte wie der imperialistische Nationalismus

^Pco Corradinis, hängt damit zusammen, dass Nietzsche zwar

^

s> Was seine Kritik negierte, verständlich zu machen in der
'age war, dass er aber den aufbauenden, den positiven Teil
^Ues Werkes in der gefährlichen Unbestimmtheit einer viel-

l^^g schimmernden Vision beliess. Seiner vehementen
Ahnung der demokratischen und liberalen, der sozialistischen

nationalen Ideen des 19. Jahrhunderts mangelte die not-

395



wendige Ergänzung durch konstruktive politische Gedankeib

die als Grundlage der Staats- und Völkerordnung hätten ver

wendet werden können. Der kategorische Gegner der ,,erbär®

liehen Kleinstaaterei" und des „Hornviehnationalismus", ^er

Nietzsche war, bildete eine Instanz, auf die sich der extreffle

französische und italienische Nationalismus vor dem ersten

Weltkrieg berief. Und wenn auch Jacques Bainville Nietzsche

nachrühmte, er habe der „église humanitaire" und der „gn°se

démocratique" die kräftigsten Schläge versetzt, so ist doch

in Nietzsches ideologischem Gegensatz zum 19. Jahrhunder
der wirkliche Grund seines mächtigen Einflusses noch nid1*

gefunden. Er ist an einem andern Ort zu suchen, nätnlid1

dort, wo Nietzsche sein Urbild aller Aristokratien entwirf-
Wie Nietzsche dem Egoismus „das gute Gewissen" zu ver

schaffen strebt (XVI 152), so will er denen, die er für die

„Vornehmen", die „Mächtigen" und die „Herrschenden" hal »

„die Unschuld des Raubthier-Gewissens" „zurück"-geben. DieSÊ

„vornehmen Rassen"... „sind nach aussen hin, dort wo das

Fremde, die Fremde beginnt, nicht viel besser als losgelassene

Raubthiere. Sie geniessen da die Freiheit von allem sozial11

Zwang, sie halten sich in der Wildnis schadlos für die Span

nung, welche eine lange Einschliessung und Einfriedigung ^
den Frieden der Gemeinschaft gibt, sie treten in die UnschU

des Raubthiergewissens zurück, als frohlockende Ungeheuer,

welche vielleicht von einer scheusslichen Abfolge von Mor '

Niederbrennung, Schändung, Folterung mit einem Uebermutke

und seelischem Gleichgewichte davongehen wie als ob nur el!1

Studentenstreich vollbracht sei, überzeugt, dass die Dichter ^
lange nun wieder etwas zu singen und zu rühmen haben^

— „Das Tier muss wieder heraus, muss in die Wildnis zurück •

Es ist kein Zufall, dass Sorel in den „Réflexions sur la ^l0^
lence" diese Stellen aus der „Genealogie der Moral" ^nierfT^e
tiert und dazu bemerkt: „Pour bien comprendre cette thèse, il
faut pas trop s'attacher à des formules qui ont été part ^
exagérées à dessein, mais aux faits historiques". Nietzsche
aber so wenig wie Sorel die Geschichte in rein kontern,P p
Absicht herangezogen. Das geschichtliche Beispiel wurde v

^mehr zur Verdeutlichung der eigenen Absicht beschworen-
hatte die Funktion eines Vorbildes, das zu erheben und zurNa

396



ahtnung aufzufordern bestimmt war. Die Geschichte enthüllte
das Wesen der Aristokratien. Was aber in Nietzsches Darstellung

der Eliten vor allem eine faszinierende Wirkung
ausübte, das war die Glorifizierung der kämpferischen Tugenden,
des Krieges und der Eroberung. Das radikal antibürgerliche
^bensgefühl, das den revolutionären Syndikalismus ebenso
sehr erfüllte wie den imperialistischen Nationalismus, führte
Zur inthronisierung der Gewalt als des primären und eigentlichen

Mittels im politischen Kampf. Die Doktrin der action
directe, die zunächst in den romanischen Staaten ausgebildet
Wurde, ruht auf einer Anthropologie, nach der ein „istinto
'ttdividuale imperialista" das Wesen der menschlichen Natur
"det. Auch wenn Corradini sich nicht ausdrücklich auf die
ehre vom Willen zur Macht beziehen würde, so wäre doch

d'e Herkunft von Nietzsches anthropologischem Entwurf un-
Verkennbar. Wie Sorel eine „Apologie de la violence", so

Inaugurierte Corradini den „Culto délia morale guerresca".2)
,Ieizsche vermittelte dem individuellen und nationalen Impe-

^la'ismus das gute Gewissen; denn seine Kritik der überlie-
erten universalen, wesentlich christlich-stoischen Moral ent-

larvte

Wirk
das Urteil, dass der Wille zur Macht und seine Aus-

ung böse sei, als das Urteil der „Schlechtweggekommenen yy

ütld Ohnmächtigen, die nur daran interessiert sind, den Mäch-
an der Entfaltung seiner Macht durch die Bindung an

%en
as »absolute" Sittengesetz zu hindern. Da indessen auch das
§erneinverbindliche, bedingungslose Geltung beanspruchende
tengesetz eine Schöpfung des Machtwillens ist, nämlich des

^
hlens derjenigen, die zwar als Einzelne ohnmächtig, durch
11 Zusammenschluss aber mächtig werden, so stehen sich in

geschichtlichen Welt, deren Charakter der Kampf um die
erfschaft in der Gesellschaft ist, immer zwei Moralen gegen-

I^eer' Von denen eine von oben, die andere von unten ihre
echtfertigung herleitet. Weil in beiden Moralen sich der eine

\fnr'C° Corradini, Discorsi Politici 1902—1923, Florenz 1923, S. 172
und 67 ff. Ueber Corradini als geistigen Wegbereiter des Faschismus,

Erwin v. Beckerath, Wesen und Werden des faschistischen

^
aates, Berlin 1927, S. 24 ff. Ferner Adolf Menzel, Der Staatsge-

irrt
^es Faschismus. Eine geistesgeschichtliche Untersuchung, Wien

y35, S. 102 ff.

397



Wille zur Macht manifestiert, die geschichtlichen Begriffe der

Sittlichkeit also nicht allein an einem „absoluten" Masstab

zu messen sind, sondern als Verkörperung von Macht zu ge'

ten haben, so liegt die Bestimmung über gut und böse 111

der Hand des Mächtigeren. Der Mächtige aber ist die Aus

nähme; er steht über der Regel. „Die Mittel, vermöge dere*1

eine stärkere Art sich hält", sind: „sich ein Recht auf Aus

nähme zuzugestehen; sich in Zustände begeben, wo es nie

erlaubt ist, nicht Barbar zu sein; sich durch jede Art vofl

Askese eine Uebermacht und Gewissheit in Hinsicht auf seine

Willensstärke verschaffen; nie schliessen, ,was dem Eine^

recht ist, ist dem Andern billig', — sondern umgekehrt

(XIX 295/6). Nietzsches Analyse der aristokratischen Schic

und ihrer Ideologie lag bereit wie das Rezept, das eine111

Kranken Heilung verspricht. Die Georges Sorel, Edouard Berth;

Elie Faure, Ernest Psichari, Georges Valois und Maurice Bar

rès, die Corradini, Caestano Mosca und Vilfredo Pareto z°

gerten denn auch nicht, für die Begründung der „Moral def

Produkteure" und die „formazione d'una coscienza guerresca^
für die Verherrlichung der Nation und des Krieges — »

guerre qui purifiera, qui sera sainte, qui sera douce à n°s^

coeurs malades" ruft Psichari im „Appel des Armes" — un.

für den Ausbau des Elite- und Herrschaftsgedankens sl

des geäufneten Arsenals Nietzsche'scher Metaphern, Parolen ün

Aperçus zu bedienen. Freilich darf man nicht den Ansehet

erwecken, als ob zwischen Nietzsches Werk und der poh^
sehen Philosophie zu Beginn des 20. Jahrhunderts ein ^
sächliches Verhältnis bestanden hätte. Der Begriff der

sache ist ohnehin auf dem Felde der Geisteswissenschat
kaum zu gebrauchen, weil Ursache und Wirkung im seelisc

und geistigen Leben nur bedingt, wenn überhaupt anwend

sind. Feststellen kann man allein, dass Nietzsche bestimm
Ver'

politischen Denkern die stimmungsträchtigen Bilder zur

fügung gestellt hat, die es ihnen gestatteten, ihrem W1'

und ihren Anschauungen einen wirksamen Ausdruck zu geb

398



'n Deutschland wurde im Vergleich zu Frankreich und Ita-
le>1 spät — erst nach dem ersten Weltkrieg — der staats-

a"d sozialphilosophische Gehalt von Nietzsches Werk entdeckt.
achdem der Moralist und Kulturkritiker, der Psychologe und
rzieher das Feld fast ausschliesslich beherrscht hatten,

bemächtigte sich die Interpretation des Politikers Nietzsche mit
e'ner Uebertreibung, die den Anschein erwecken konnte, als
^ei Nietzsche überhaupt ein politischer Denker von grösster,
,s anhin bloss verkannter Bedeutung. Dieses Werturteil stützte

s'ch auf die oft erstaunlichen, übrigens auch sehr widerspruchs-
V°Uen weltpolitischen Prognosen, denen freilich auch

unbefugte Prophezeiungen in beträchtlicher Zahl entgegenstehen.
le Würdigung Nietzsches als eines politischen Philosophen

V°n Rang hängt überdies mit der Unbestimmtheit seiner Vi-
^l°nen zusammen. Diese Unbestimmtheit Hess die verschieden-

^ns*en Interpretationen zu und gestattete, dass sein Werk

^
Politische Zwecke ausgebeutet und missbraucht wurde, denen

^
nach menschlichem Ermessen, d. h. sofern man voraussetzt,

Ss sein tiefstes Anliegen doch in der Begründung einer
VQUen Kultur lag, seine Zustimmung versagt hätte. Es stehen

allem zwei Probleme in Frage. Dass Nietzsche sich mit

j.
ieu beschäftigte, hat ihm den Ruhm eingetragen, in die
'ne Her Politiker und Philosophen des Staates erhoben zu

^
den. Das eine Anliegen — es hatte schon das politische

fnken in Frankreich und Italien gefesselt — ist das Problem
Elite, das in der Aufgabe, „eine Herren-Rasse, die zu-

3^ftigen „Herren der Erde" heraufzuzüchten", gipfelt (XIX
der

^as andere ist das Problem der Einigung Europas und

PK ^elthcrrschaft. „Der Refrain meiner praktischen Philoso-
Sop6 ' bekannte Nietzsche (XIV 185), bleibt die Frage: „Wer

der Erde Herr sein?" In beiden Fällen hat Nietzsche
*«*chmäht, denjenigen Weg einzuschlagen, der ihm allein

mit Recht den Rang eines politischen Philosophen ver-
V ,e hätte: er bemühte sich nirgends um die wirklichen

q altnisse einer politischen, rechtlichen und wirtschaftlichen
'>dienUn^ ^er Kölker Europas und der Welt. Zwar hat er

q grosse Frage" aufgeworfen, „wie soll die Erde als

q
Zes verwaltet werden? Und wozu soll der ,Mensch' als

es — und nicht mehr als ein Volk, eine Rasse — ge-

399



zogen und gezüchtet werden?" Aber gleichzeitig beklagte tX

obwohl er die „Erdregierung in der Nähe" glaubte, den ,,v0

ständigen Mangel an Prinzipien dafür" (XIX 327). Der vis1

onäre und ästhetische Charakter seines angeblich politische^
Denkens kam über die gewaltsame und krampfhafte BeschW0

rung der „grossen Politik", welche die „Gesetzgeber der 2a

kunft" zu inaugurieren bestimmt waren, nicht hinaus.
sucht in den letzten Werken Nietzsches vergeblich nach eine1^

politischen Prinzip, das einer staatlichen Ordnung der We

zu Grunde gelegt werden könnte. Selbst ein so wohlmeinen

Nietzsche-Interpret wie Karl Jaspers spricht von einer ,,e^el1

so grossartigen wie schliesslich leer bleibenden AllS

sieht".3)
Aehnlich steht es mit dem Problem der Elite. Die P°^

rität von Elite und Masse, Führern und Geführten, ^e^e,,

und Gehorsam ist ein rein formales Prinzip jeder Gesellscha
Es gibt keine Sozietät, die keine führende Schicht besässe-

Jede Gesellschaft braucht eine Elite, die den gemeinsam^
Willen auf bestimmte Ziele ausrichtet und die Mittel zu

Erreichung bereitstellt. Die ausschlaggebende Frage ist
^

die, in welchen politischen Formen der Prozess der Sese

schaftlichen Willensbildung sich vollzieht. Worin liegt
Grund der Legitimation, welche den einen ermächtigt, z11

fehlen und den andern anweist, zu gehorchen? Mit der re

Stellung, dass eine Elite für den Aufbau einer Gesellsch^

unerlässlich ist, wird über die politische Form, in der
Elite die für das gedeihliche Zusammenwirken notwetf^ë

Unterstützung und Zustimmung der „Masse" erwerben

gar nichts ausgesagt. Je nachdem man von Abstimmung 0

traditioneller Herrschaft einer Dynastie, von Akklamation 0

einer mythischen Einheit von Führung und Gefolgschaft
geht, gelangt man zu verschiedenen politischen Formen, _

indessen alle das formale Prinzip der Elite bestätigen. ^Postulat einer neuen Aristokratie genügt nie und n'r^e^eIn
Alles kommt darauf an, welches politische Ordnungssys
eine Elite zu verkörpern beabsichtigt und für welche
tischen Ziele sie sich entscheidet. Nietzsches Forderung e

„" H tCl1 '
„Moral mit der Absicht, eine regierende Kaste zu zu^U--"
3) Karl Japsers, Nietzsche, Berlin 1936, S. 246.

alle"1

400



bietet für das Fehlen eines solchen Ordnungsprinzips keinen
Ersatz, weil eine Elite die Funktion der Führung in einer
staatlichen Gemeinschaft oder in einer weltumspannenden
Organisation der Völker nur auf Grund bestimmter Ordnungs-
v°rstellungen inne hat und ausübt — sofern man nicht im
bloss faktischen und darum vielfach temporären Besitz der
flacht den Rechtfertigungsgrund einer Elite zu erblicken ge-
neigt ist.

Es ist nicht erstaunlich, dass diejenigen, die Nietzsches
politische Visionen als Staatsphilosophie auszugeben bemüht wa-
ren> zu keinem einheitlichen und fassbaren Ergebnis gekommen
sGd. Nachdem der Versuch, die Entwicklung des deutschen
Siaatsgedankens bei Nietzsche darzustellen, mit dem
Eingeständnis endete, dass sich Nietzsche nicht einmal darüber „mit
Bestimmtheit" ausgesprochen habe, wie er sich die staatliche
Ankunft Deutschlands denke4), drängt sich die Vermutung auf,
bass auch Nietzsches Gesetzgebung für die Regierung der
b-rile im undurchdringlichen Geheimnis des Visionärs verbor-
Een bleibe. Und in der Tat: die Interpretationen, die dem
Politischen Denken Nietzsches in Deutschland zuteil geworden
smd, bestätigten durch ihre Widersprüchlichkeit die Unbe-
stImmtheit von Nietzsches Entwürfen. Für den einen mündet
Klotzsches Staatsphilosophie im „Edelanarchismus", der den
Staat als dauernd notwendig nur bejaht, damit Hinz und Kunz
Slch nicht prügeln — wobei sich „die wirklich grossen und
riitscheidenden Ereignisse" der schöpferischen Kultur „jenseits
bes Staates" vollziehen.5) Den andern ist Nietzsche der anti-
christliche, antiwestliche Begründer eines mächtigen „nordisch"-
beutschen Reiches mit imperialen Zielen13). Noch ein Urteil
^bge erwähnt sein. Es steht am Anfang der politischen Inter-
Potation und begreift Nietzsche vom Standpunkte des
historischen Materialismus aus. Für Franz Mehring, der Verfasser
eines bedeutenden Beitrages zur deutschen Geistes- und Ge-

1 falter Lemke, Die Entwicklung des deutschen Staatsgedankens bei
nedrich Nietzsche, Leipzig 1941, S. 18. Ungenügend ist Erich

5\FSS'er' Nietzsche und das Recht, Leipzig 1941.
e| riedrich Mess, Nietzsche der Gesetzgeber, Leipzig 1930, S. 400.

Alfred Baeumler, Nietzsche der Philosoph und Politiker, Leipzig 1931,
S- 165/6, 181/3.

401



sellschaftsgeschichte, der „Lessing-Legende", stand schon 1891

fest, dass Nietzsche der „Sozialphilosoph des Kapitalismus
sei. Mehring urteilte vornehmlich auf Grund von „Jenseits von

Gut und Böse", das ihm als der Versuch erschien, ,Aie

Klassenmoral des Kapitalismus auf der heutigen Stufe seiner

Entwicklung zu entdecken und die Bande zu zersprengen, welche

die Klassenmoralen seiner früheren Entwicklungsstufen, die

kleinbürgerliche Ehrbarkeit und die grossbürgerliche Respekta-

bilität, ihm noch anlegen".7)
Dass Nietzsche auch von einzelnen Wortführern des Sozi

alismus und Pazifismus für die Sache der sozialen Gerechtig'

tigkeit und des Weltfriedens in Anspruch genommen worden

ist, bleibt ein folgenloses Missverständnis, welches die Ge

schichte der Fehldeutungen seines Werkes auch noch um d'e

tragikomische Note bereichert.
In der Zeit zwischen den beiden Weltkriegen war es Os

wald Spengler, der in Deutschland Nietzsches Werk für das

politisch-geschichtliche Denken fruchtbar zu machen suchte-

Spengler hat im Vorwort zur endgültigen Fassung des „Unter

ganges des Abendlandes" (1922) die Namen genannt, dene11

er „so gut wie alles verdanke": Goethe und Nietzsche. Die

Berufung auf den Dichter ist ein Selbstmissverständnis un

von Nietzsche hat Spengler nur übernommen, was in seine

Konzeption der Morphologie der Weltgeschichte passte. Dd

das war wenig genug: die Lehre vom Willen zur Macht mh

ihrer verzweifelten Brutalität, die in Nietzsches Frage ausbricht

(XIX 268) : „Wo sind die Barbaren des 20. Jahrhunderts >

die als „herrschaftliche Rasse" „nur aus furchtbaren und ge

waltsamen Anfängen emporwachsen können? Spengler ve^
ehrt Nietzsche um seiner „grossartigen Kritik der Moral

willen, „in welcher er nicht eine Moral predigt, sondern die

geschichtlich aufgetretenen Moralen an ihrem Erfolge mlsS|'

nicht an irgend einer ,wahren' Moral".8) Die Selbstrechtfer*1

gung des Willens zur Macht durch den Erfolg bedeutet de

Verzicht auf eine philosophische Begründung einer allgemeü^
—

7) Franz Mehring, gesammelte Schriften und Aufsätze, Bd. VI:
Geschichte der Philosophie, Berlin o. J., S. 177.

r
8) Oswald Spengler, Nietzsche und sein Jahrhundert, 1924 gehahe"

Vortrag, abgedruckt in: Reden und Aufsätze, München 1936, S.

402



gültigen Moral. Für Spengler vermittelt Nietzsches Werk „das
endgültige Begreifen der Geschichte", welches in der Ansicht
Vsteht, „dass der Wille zur Macht stärker ist als alle Grundsätze

und Lehern, dass er die Geschichte von je gemacht hat
Und in alle Zukunft machen wird." Spengler war ein Verächter
^er »Moral der Ideologen und Weltverbesserer"; aber es wäre
n°ch sehr zu prüfen, ob nicht zu Zeiten ein kluger Weltver-
^esserungsplan mit einem entsprechenden politischen Verhal-
*en

machtpolitisch weiter führt als der blosse Rückgriff auf
üen Willen zur Macht. Spengler gehört zu denen, die aus
Politischem „Ueberrealismus" dazu neigen, die Bedeutung der
Wn ihm verspotteten „weltfremden Ideale" zu unterschätzen.

r scheint, wie Nietzsche, zu übersehen, dass derjenige, der
Geltung von universalen Rechtsideen bestreitet und auf

Verstaatliche, scheinbar weltfremde Ideale verzichtet, seine
eJgenen Lebensbedingungen zerstört. Es ist sein Irrtum, den
^ln einseitiges Nietzsche-Bild nährte, dass „Wirklichkeit und
deal" Mächte seien, „die einander nie verstehen", weil in
er Wirklichkeit nicht das Ideal und die Moral, sondern allein

Macht regiere. Das Verhältnis der beiden ist aber nicht
eitl solches der Trennung, sondern des Aufeinanderangewiesen-
Seins.

Was Nietzsche in seinen eschatologischen Ahnungen über
le »zukünftigen Herren der Erde" und die „Rangordnung
er Werte", über Zucht und „Züchtung" des neuen Menschen
s sein ungreifbares und, wie er erwähnte, das Schicksal

es nächsten Jahrtausends entscheidendes Geheimnis bewahrte,
®rhielt nach dem Ausbruch der nationalsozialistischen Revolu-

^ "— sehr handfest — den Charakter einer präzisen Antizi-
ÜV'On der politisch-weltanschaulichen Bewegung, welche in
,e Geschicke Deutschlands, Europas und der Welt bestimmend

e'ngreifen sollte. Jetzt wird der Versuch unternommen, „Zug
Zug" aufzuzeigen, „welche Brücken zwischen Nietzsche und

s bestehen". „Die Gegenwart ist, kurz formuliert, wahrhafte

^ üllung Nietzsches.9) Nietzsche ist „der beste Wegbereiter
s neuen Geschehens." „Was der Philosoph vor Jahrzehnten

^nhaut hat, der Erneuerer des deutschen Volkes führt es

Jiedrich Giese, Nietzsche. Die Erfüllung, Tübingen 1934, S. 2, 135,
141> 143, 150.

403



durch."10) Die Ideologen des totalen Staates scheuten keine

Mühe, Nietzsche als den Vorläufer und Visionär dessen, waS

sie für den Sinn der politischen und weltanschaulichen Or^

nung des 20. Jahrhunderts halten, zu preisen. „Im geschieh*

liehen Ganzen, schreibt etwa Giese, wird einst das erste Dritte*

des 20. Jahrhunderts weltanschaulich mit dem Aufkommen de®

Faschismus gleichgesetzt werden. Historisch wird aber dam

die Gestalt Mussolinis für immer die Lehre Nietzsches in Er

innerung rufen! Niemand ist folgerichtiger als Staatsmann del1

Spuren Nietzsches gefolgt!" Während der Philosophie-ProfeS

sor Giese Nietzsche zum ideologischen Vorläufer primär des

Faschismus und sekundär des Nationalsozialismus macht, suc

Oehler geradewegs Nietzsches Uebereinstimmung mit den Pf0

grammschriften des Nationalsozialismus herauszustellen.
Wille zur Macht, die Züchtung der Herrenrasse und der „Kamp

um die Erdherrschaft" stehen naturgemäss im Mittelpm1
dieser Interpretation. Nietzsches Frage, „wer soll der Erde

Herr sein", die der Philosoph nicht im Sinne eines Volk'eS

entschieden hat, wird daher von Oehler eingehend behandeh-

Er schreibt im Kapitel über „die Herren der Erde": >Pie

Weltaufgabe für die Menschheit nimmt der Nationalsozialist11115

auf. Er ,masst' sie sich nicht an, er hat sie einfach, atlS

(î ci*
Notwendigkeit. Vom deutschen Volk aus, und zwar in
Ueberzeugung, dass nur vom arischen Menschen die ErdN

gierung im Sinne Nietzsches ausgehen kann". Es ist ein lelC

tes Spiel, diese Deutungen, deren Herkunft aus politisCEe^

Antrieben allzu unverkennbar ist, mit Nietzsche selbst zu

derlegen". Die Interpretation seines verhängnisvollen vieldeU

tigen Werkes erfolgt immer nach demselben ordinären Mus*er

der politische Zweck fungiert als Filter, der zurückbehält, vV

die eigenen politischen Absichten stört. Was einem nicht PasSj
wird verschwiegen. Das Verfahren ist zweifellos einfach

erfolgreich; denn es rechnet mit der Dummheit und Kenntms

losigkeit des Lesers. Ein Beispiel für viele mag immerf11^

in diesem Zusammenhang seine Stelle finden. Es illustré
die hochkomplexe Art von Nietzsches sogenanntem politiscEeI^
Denken, das sich jeder willkürlichen Simplifizierung

10) Richard Oehler, Friedrich Nietzsche und die deutsche Zukunft,
zig 1935, S. 5, 120, 125, 127.

404



^arin besteht die zweckgebundene politische Ausbeutung —
zWar entzieht, aber auch offenbar macht, wie sich darin
Eingeht, Wunsch und Phantastik seltsam überschneiden. Nietzsche
Schreibt (XVI 377): „Eine Frage: die Herrschaft der Erde

angelsächsisch. Das deutsche Element ein gutes Ferment,
es versteht nicht zu herrschen. Die Herrschaft in Europa ist
^eshalb deutsch, weil es mit ermüdeten, greisen Völkern zu
tutl hat: es ist seine Barbarei, seine verzögerte Kultur, die

Macht gibt. Frankreich voran in der Kultur — Zeichen
des Verfalls Europas. Russland muss Herr Europas und Asiens
^erden, — es muss kolonisieren und China und Indien
gewinnen. Europa als das Griechenland unter der Herrschaft
K°ms. Europa also zu fassen als Kultur-Zentrum: die natio-
aalen Torheiten sollen uns nicht blind machen, dass in der

Queren Region bereits eine fortwährende gegenseitige Ab-
angigkeit besteht... Alles strebt nach einer Synthese der

eur°päischen Vergangenheit in höchsten geistigen Typen." Und
^'eieh darauf: „Die Gewalt ist einmal geteilt zwischen Slaven
üDd Angelsachsen."

öass die Ideologen des totalen Staates sich auf Nietzsche
eriefen, ist ein Missverständnis und ein Missbrauch. Dass

Sle es aber konnten, muss seinen Grund in seinen Schriften
Den. Wie immer man sich zu diesem Werke stellt, zu vieles

^richt dafür, dass der späte Nietzsche die Absichten des
Den nicht preisgegeben hat: nämlich sein ursprüngliches

j^dosophisches und pädagogisches Anliegen: das Problem der
Deuerung der europäischen Kultur. Aber selbst wenn sich die

jDanspruchnahme Nietzsches für die politisch-weltanschaulichen
eoi0gjen qegenwart als ein Fehlgriff und als Willkür er-

(j ' s° lässt sich ebenso wenig übersehen oder verschweigen,
^}Ss die Möglichkeit dieses Missbrauchs in seinem Werk in fa-

r Weise angelegt war. Vornehmlich nach 1S84 hat sich
dig6^ZSC^e Diehr und mehr, wie um das Schweigen, mit dem

^ harthörigen Zeitgenossen seine Schriften quittierten, ge-
fsam zu durchbrechen, der provokatorischen Exaltation be-

^ent. Er verfiel, wie er selbst bekennt, der „Magie des Ex-
Von ^er er glaubte, sie werde seinen philosophischen

fapm0ra&mus" zum Siege führen (XIX 178). Es ist kein Zu-
' dass die Gegenwart der kruden und brutalen Masslosig-

405



keit vieler Fragmente aus dem Nachlass und der emphatische11

Vergötzung des Willens zur Macht eine sture Bewunderung
und seine grossartige psychologische Kritik und Analyse gänz

lieh ausser Acht lässt. Darum legen die Interpreten, die sei1'

Werk für politische Zwecke herrichten, den Nachdruck aU

Feststellungen, wie die folgende: „Ich freue mich der mi'1

tärischen Entwicklung Europas, auch der innern anarchistische

Zustände: Die Zeit der Ruhe und des Chinesentums.. •
lS

vorbei... Der Barbar ist jedem von uns erwacht, auch daS

wilde Tier" (XVIII 95/6). Nietzsches Diagnose des Zeital

ters stimmt in vielen wesentlichen Zügen mit derjenigen voa

Zeitgenossen, die sich vom Glauben an den Fortschritt ufl

die menschliche Perfektivität nicht betören Hessen, überem-

Aber seine Visionen, in denen er die Ueberwindung ^eS

heillosen Zerfalls der abendländischen Werte vorwegzunehmeI1

glaubte, verharren in gespensterhafter Zweideutigkeit. Ihr faS

zinierender Glanz verdeckt nur kümmerlich seine tiefe Ra|

losigkeit. Hilfe verheissen sie zwar, doch bringen sie sie nicf •

Nietzsche bleibt das Ingenium der Kritik, die ihre geistig611

Voraussetzungen zersetzt, um dann zu erkennen, dass sie

ins Bodenlose führt. Eine neue Grundlage konnte er
Abschaffen, weil er die abendländische Ueberlieferung für u11

fruchtbar hielt. Woher hätte Nietzsche denn auch die gelS^^
Substanz für eine neue Kultur nehmen können, wenn nlC^
eben aus diesem Abendland, dessen gehaltvollste Werte
als dem Niedergang des kranken Lebens entstammend aU

fassen zu dürfen glaubte? Nietzsche musste sich darum a^
einen Heimatlosen bezeichnen, der eine Heimat sucht und s

nicht findet. „Wir Heimatlosen von Anbeginn — wir haben 8^
keine Wahl, wir müssen Eroberer und Entdecker sein: vieHel

dass wir, was wir selbst entbehren, unseren Nachkomm

hinterlassen, — dass wir ihnen eine Heimat hinterlassen" (*
367). Für den Politiker, den man aus Nietzsche machen vrol ^

fehlte ihm, obgleich er eine unvergleichlich feine psyterl
gische „Witterung" besass, die Einsicht in die konkre

politischen Probleme, die nicht gelöst werden durch die ^ f
tung einer Herren-Rasse, „in der dem Willen philosophisC
Gewaltmenschen und Künstler-Tyrannen Dauer über Jahf

sende gegeben wird" und die am „Menschen selbst

406



»Künstler zu gestalten" versucht. Und was schliesslich die
Erhebung Nietzsches in den Rang eines europäischen Philosophen
her Politik anbetrifft, so ist die Feststellung am Platze,
hass ihm vor allem die staatsmännische Tugend par excellence
abging — der Sinn für das Mass.

407


	Nietzsche und die politischen Ideologien der Gegenwart

