Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 5

Artikel: Betrachtungen zur Eranos-Tagung 1942
Autor: Schmitt, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759892

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Betrachtungen zur Eranos-Tagung 1942

Mercurius, der Geist, der 16st und bindet

Von Paul Schmitt

Die Beschiftigung mit Mythen und Religionsformen, wie
siec an den Eranos-Tagungen geiibt wird, hat unstreifl?
einen romantischen Reiz. Wissenschaftlich geschulte un-d‘reII
giose Menschen stellen aber nun die Frage, ob diese poet1st ‘z
Bemiihung nicht etwa eine Flucht aus der Gegenwart in €
Region der Ilusion sei, aus der man seelische Narcotica bezieh®

Der moderne Psychologe, der der wissenschaftliche Bre‘nﬂ_
punkt dieser Bemilhungen und Studien ist, klirt die also ! -
genden dahin auf, dass in der geistes- und religionsge‘schlchr
lichen Ueberlieferung der Menschheit ein Vorstellungsmater'?’
enthalten sei, das dem aufmerksamen und dafiir besonders ge
schulten Auge in seelische Urphanomene gegliedert erscheif™
Diese sind Bilderkomplexe, Archetypen genannt, die in -
Seele heute lebender Gesunder und Kranker wirksam und Ilﬂce‘
.weisbar sind. Die Beschiftigung unter psychologischem -
sichtspunkt mit diesem religions- und geis’ces‘geschich.‘[hch‘fO
Material, das in Einzeluntersuchungen geboten wird, dient 2°
der wissenschaftlichen Erkenntnis der Morphologie der psych®

Nach der psychologischen wird man eine kulturphilosophls,d]i
Taxation einer Zeiterscheinung kaum abweisen — viellel®
sogar fiir erforderlich halten. Unter philosophischem 065_1Ch -
punkt betrachtet sind die Eranos-Tagungen und ihr Nle‘des
schlag in den Eranos-]ahrbiichern dem modernen Symboli?m"lr
zuzurechnen. Mit dem regionalen Erloschen der Kraft christllChe.
Symbole kamen teils neue und teils uralte andersgeartete SY.t
bole in Gebrauch. Schon vor Jahrzehnten wies der Syndika 15
Georges Sorel auf die enorme Wirkung von , Bildern” | .
sozialen Bereich hin, z. B. jenen des ,,Generalstreicks” 0d®
des ,Aufstandes”, und der faschistische Theoretiker Vilff
Pareto machte auf die ,mythischen Residuen” aufmerksat.ré-
die in der modernen Politik wirksam sind. Hierher geh"e{-
auch das uraite Mythologem des Nihilismus, das in 1 i
neuen Einkleidungen auftritt. — Alle diese Dinge wurde? i
dieser Zeitschrift von verschiedenen Gesichtspunkten au
den letzten Jahren beleuchtet. — i

cE

Nach diesen umgrenzenden und die allgemeine geistig™s": e
sche Stromung andeutenden Bemerkungen mége hier no¢ rlgff
philosophische Rechtfertigung der , Illusionen” durch Geo_m
Santayana, ehemals Professor an der Harvard-UniVer}S:Cﬁ:
folgen; in einem Dialog lisst er sich selbst sagen: ,, —

304



die Phantasie! Wir bestehen alle durch und durch aus Phan-
tasie, Du weisst, wie energisch ich das alte Axiom zuriick-
Weise, dass Bilder und Geriusche wirklich in der stofflichen

‘elt existieren und sich uns irgendwie bemerkbar machen.
1€ sind vielmehr Produkte unseres Organismus, Formeln_ der
Elnbildungskraft, und alle Schitze der Erfahrung sind nichts
dls Fiktionen, die durch die Einwirkung der stofflichen Dinge
trvorgerufen werden...”

»Ist das Leben voriiber und die Welt in Rauch aufgegangen,
Welche Wirklichkeiten konnte dann der Geist in uns ohne II-
Usion noch seine eigenen nennen, ausser den Formen eben der
SetUStion, aus denen sich unsere Lebensgeschichte zusammen-

Z ?7?

Santayanas Ausdruck ,,Illusion” wiirde man in der Sprache
Uer.PSychologie Jungs durch ,,Imaginatio” (Ein-Bildung eines
l“blldes in die Seele) oder ,Impraegnatio’ (Einprigung einer
dee) ersetzen.

*

I Ein eindrucksvolles und psychologisch bedeutsames Mytho-
ogem') ist das der uranfinglichen gewaltigen Wasserflut,
n der alle Dinge enthalten waren. Das babylonische Welt-
S'Chopfungsepos, das nach seinen Anfangsworten, ,,Enuma elisch”
(d. h. wZur Zeit da droben...’”) benannt wird, enthilt eine

\ichsetzung der Urflut mit der Ur- und Allmutter, der Tiamat,

v

Zur Zeit, da droben nicht benannt war der Himmel,

Drunten die Erde einen Namen nicht fiihrte,

Ozean (Apsii), der Uranfiangliche, ihr Erzeuger,

Das Getose Tiamat, ihre Allmutter —

Ilhre Wasser in Eins taten sich zusammen,

Gefilde waren nicht umgrenzt, Marschen noch nicht

zu sehen,

- Ménnliches und weibliches Prinzip sind also in den Urwas-
2SI vereint. Als die Gétter nach langem Werdegang entstanden
La.rel}, totet der stirkste Gott Marduk die Tiamat, teilt ihren
U 0 in zwei Hilften, macht daraus Oberes und Unteres, Himmel

Erde, und setzt gegen die Wasser Riegel und Waichter.
veurr das Gemilde des Kampfes zwischen Tiamat und Marduk
aufWEndet der babylonische Epiker die Farben eines Orkans
Net dem Meere: der bose Wind stiirmt in ihr Antlitz, sie _oﬁ—
Zer ‘en Rachen soweit sie vermag, und mit dem Wurfspiess

Teisst er ihren Bauch.

Y

Mythologem ist ein Ausdruck Platons, den Professor Kerényi u. a.
in dem besonderen Sinne einer mythologischen ldee, eines mytho-
°schen Typus verwenden.

305



Die Gewisser bezeichnen in der Bildersprache der Psycho
logie das Bemerkbarwerden jener Seelengriinde, die man mi
einem technischen Ausdruck das Unbewusste nennt. Der Psy~
chologe ]J. B. Lang zeigte in seinem Vortrag, dass dies€
unerschaffene Urflut, dass das Brausen und Tosen der Tiamat
auch in der Bibel, und zwar im 1., 2. und 7. Kapitel der
Genesis nachweisbar ist, wenngleich es auch durch ,priester’
liche Redaktion” verschleiert sei. So betrachtet, sei der Got
der Genesis, der die Gewisser scheide, gleich dem babylon”
schen Marduk, der die Tidmat zerteile und aus ihr die We€
baue. Nach diesem Mythologem — oder vielleicht besser 2¢
sagt: Psychologem — ist es nur folgerichtig, dass in der Sint-
flutperikope die Urgewisser ihr Vorhandensein dadurch b€
weisen, dass sie ,die Gitter des Himmels lockern’” und die g€
formte Welt iiberschwemmen.?) Verwandt mit diesem Ur-Bild
ist das des gefesselten Drachens, der alten Schlange des Abr
grunds.

*

Nach dieser urtiimlichen Vision der alten nahéstlichen Kul
turwelt begeben wir uns mit dem ungarischen Altphilologe!
und Mythenforscher Professor Karl Kérényi westwal®
in die Welt des achaischen Griechenland und rufen mit seine”
Worten ein anderes Mythologem herauf, das des Hermes:

In der Odyssee, deren Held unaufhorlich zwischen Leber
und Tod schwebt, tritt Hermes als Go6tterbote auf. Nach walter
Otto ist der mit Fliigelschuhen ausgestattete Gott, der zu®
Leben wie zum Tode geleitet, eine Seinsform, eine Idee, di€
zu den Grundgestalten des Lebendigen gehdrt. Weiter ist HE'
mes der Gott des Windes, und bezeichnend ist fiir ihn das
nachtliche Walten an den Kreuzwegen, das Gespensterhafte'
Grausam totet er die Schildkréte und formt aus ihr die Lei€l
das Instrument der Musik, das er dem Apollon abtritt.
erweist sich als eine titanische Urgewalt, die Apollon in dfl

?) Wir verweisen auf den Genesiskommentar des Vortragenden mit
dem Titel ,Hat ein Gott die Welt erschaffen?”, Verlag A. Fraﬂ‘:ke
A.G. Bern 1942, in dem er mit bedeutendem philologischem AP
parat diese und andere Thesen zu erhirten unternimmt.

Der Kampf zwischen einem patriarchalischen Herrscher-Go
einer Mutter-Gottin scheint ein die Jahrtausende iiberdauernder
leninhalt zu sein. Eine andere Seite des Psychologems des Herrsci™
gottes, niamlich die als Fiihrer eines kimpfenden oder leiden ‘?.e
Volkes, spiegeln die kampferfiillten Seiten des A. T., spiege‘lf d‘]t
riicksichtslose Theokratie eines Oliver Cromwell wieder. Damit *
die politisch-religios-psychologische Seite ,,des Gesetzes” beriihrt, £
heisst einer auf Jahwe zuriickgefithrten theologischen, sittlichen ™

g und

ee”
hle jid

306



Tartaros zu schleudern droht, dort konne er ,unter der Erde
threr sein den gefihrlichen, schadenden und mérderischen
tnschen”. Als titanisches Prinzip gehért er zur Unterwelt,

4uf die sich die ganze obere Welt aufbaut. Da er aber gleich-

Zeitig in der gestalteten Oberwelt lebt und wirkt, so ist er der
ott, der das Gegensitzliche in sich vereint. Er ist enodios,

Unterwegs, und so der Enodia, der Hekate, der Gottin der

Machtig dunkeln Magie, verwandt. Aber nicht auf den geraden
Cerstrassen wirkt er, sondern auf ,,den weltumspannenden
‘Tummen Wegen, die zu einem geographischen, wirtschaftli-

Chen oder geistigen Ziele fithren”. Das Hermaion, der plotz-

liche Gliicksfall und der unerwartete, und keineswegs immer
8anz ehrliche, Fund, ist ihm zugeordnet. Sein erstes Zeichen

't der einen Weg oder ein Grab kundgebende Steinhaufen,
“Piter ein Pfeiler in geometrischer Gestalt mit dem Phallus

Versehen, und erst nach langer Entwicklung wird die Herme
ithropomorph. Wie mit dem Tod als dem Ausgang aus dem
tben hat er auch mit dem Eingang in das Leben zu tun
Und tritt darum ofters mit einem kleinen Kind auf den Armen
uf, 2. B. dem kleinen Dionysos oder Erichthonios, und darum
8esellt er sich auch zu Aphrodite. Beider Sohn ist Hermaphro-

Uitos, das Zwitterwesen aus Mann und Weib, das auf Cypern
fd Kreta einen Kult hatte und in gewissen mystischen Gedan-
“Ngéingen bis in die Neuzeit hinein als Symbol der mensch-
‘Chen  Ganzheit gilt. — Wie Hermes alle Verbindungen er-

rnOé%‘ﬁch’c, so 16st er auch alle Bindungen und schweift ge-

wPenstisch zwischen oben und unten umher. Als Losender und
ndender ist er auch der Erfinder der Sprache.

*

Von den Griechen wurde dem Hermes der Adgyptische Gott
oth gleichgestellt. In alexandrinischer Zeit wird Thoth zum
& Crmes Trismegistos (zum ,dreifach grossten Hermes”). Als
Wo.lcher legt er teilweise seine jenseitige Gottesnatur ab und
Ikt wihrend seiner irdischen Laufbahn als Thoth’s Sohn

i —

Politischen Ordnung. Jahwisten und Judaisten innerhalb und ausser-
halb  ges judischen Volkes halten an dem Gott des Gesetzes zihe
fes_t, indess schon der Apostel Paulus im 3. Kapitel des Philipper-
efes das ,Gesetz” und die Stammeszugehorigkeit — ,Hebrder
dus Hebriern” — fiir sochaden” hielt gegen ,die iiberschwengliche
\"kemtnfs (gnosis) Christi Jesu”. Von den sozusagen ewigen Jahwi-
Sten diirite Langs exegetischer Versuch keine Zustimmung erfahren.
~ Aus diesen wenigen Notizen moége man aber ersehen, wie stark
‘© Weltgeschichte mit »Psychologemen” erfiillt ist, mit denen sich
‘¢ Politiker und die Theologen der verschiedenen Zeiten verschieden
ausﬁinandergesetzt hatten.

307



,,philosophisch” belehrend. Nach dem Kirchenvater Clemens
Alexandrinus belaufen sich die dem Hermes Trismegistos ZW
geschriebenen Werke auf zweiundvierzig. .Dieses corpus her
meticum ist eine von neuplatonischem Geiste erfiillte dgyptisch
hellenistische Enzyklopidie, deren wichtigster Teil nach dem
ersten Traktat Poimandres genannt wird, ein SchriftenkompbleX:
der den Lesern der Eranos-Jahrbiicher wohl bekannt ist. Deéf
Einfluss dieser hermetischen Schriften wirkte bei Arabern ull
Christen bis ins Mittelalter, und noch die hermetische Medizl
des Paracelsus ist von ihnen beeinflusst. Zudem wird alle M@’
gie auf den Hermes Trismegistos zuriickgefiihrt.

Den mythologischen Ahnherrn dieser geistigen Potenz ul”
ternahm der Genfer Professor Georges Nagel zu schilder?
in seinem Vortrag ,Le dieu Thoth d’apres les textes égyptienS -
Der Vortrag war ein Musterbeispiel wissenschaftlicher Exakt”
heit und Klarheit der Sprache. Peinlich vermied der VoI
tragende irgendwelche kithnen mythologischen Konstruktion¢?
iiber sein engeres Thema hinaus, obwohl gnostische Betrach”
tungen nahe gelegen hatten, und hielt sich streng an da%
wissenschaftlich Gesicherte. Umso interessanter waren die AN
logien, die sich von selbst zu dem mythologischen Materid
der anderen Vortrige ergaben. Wir koénnen jedoch hier ﬂ“‘:
einige kurze Hinweise geben. In der Kosmogonie von Hermo
polis, auch Stadt Thoths genannt, ist letzterer die Zunge de%{
obersten Gottes Ptah, das bedeutet, dass er ,alles gemach
hat”’, da durch ,,das Wort”’ die Welt wurde. Thoth war a1
Anfang geboren aus sich selber, er, den niemand ausgetrage{}
und gezeugt hat, dessen Wort alles erschuf”’. Er ist der Mon“
gott der Aegypter. Er beruhigt die Gewisser und die Wind¢’
er ist gefliigelt; er vertreibt die Dunkelheit und geleitet, it
der Sonnenbarke sitzend, die Sonne durch die Nacht. ‘r
lunare archaische Aspekt des Thoth zeigt sich auch dari®
dass er dem Horus, dessen rechtes Auge die Sonne is‘t,_S“-‘Ig1
veriorenes linkes Auge, den Mond, zuriickbringt. In dle,se1
wie in dem Mythologem der Sonnenbarke wird symbOllSCq
gesagt, dass das Licht in die Finsternis untertaucht und 2_‘_”‘;
ihr wiedergeboren wird; diese Vorstellung als Ausdruck stall”
dig wiederkehrender seelischer Vorginge wird von der PS{,,
chologie Jungs mit dem bildhaften Worte ,Nachtmeerfah’
benannt., In einem Sarkophagentext ist Thoth als Seeleng™
leiter der Toten abgebildet, denen er seine Hand vom ot
mel herabreicht, um sie zu sich heraufzuheben. Er schre‘r,
die Urteile der Totenrichter auf und ist der Anwalt der V":ft
storbenen. Er ist der Erfinder der Sprache und der Sc_l_1ftler
und vermag durch die Milde und Kraft seiner Rede die Got

308



2u beschwichtigen; er ist auch der Gott der Magie und bringt
durch seine Zauberkraft sowohl Géttern wie Menschen Hilfe.
Somit ist er der Heilende. Als Erfinder der Schrift ist er auch
der Gott der Biicher und der Wissenschaften, der Schreiber und
der Schriftsteller. .

Und so ist seine spitere Rolle als Hermes Trismegistos,
Quasi als Philosophus Philosophorum, in seinem urspringli-
Chen Mythologem schon keimartig enthalten.

In die Zeit des ausgehenden Heidentums, in die Zeit der
Sfhostischen Verarbeitung ostlicher und westlicher Mytholo-
stme, fiihrte der inhaltlich wie formal gleich vollendete Vor-
fag Max Pulvers iiber ,Jesu Reigen und Kreuzigung
lach den Johannesakten”. Pulvers Darstellung dieser ganz
Merkwiirdigen apokryphen Apostelgeschichte, die anschliesst
an den Vers Math. 26,30 und Mark. 14,26, in der von
®m Hymnus Jesu und seiner Jinger vor Antritt des Lei-
thsganges berichtet wird, will, wie der Vortragende sagte,
»CIn Stiick Leben, ritselhaft wie dieses und in seiner Fraglich-
“t nach Auflosung und Lésung wie verlangend”” schildern,
ntine seltsame Ueberwelt fachert sich vor uns auf, wenn wir
Mit in den Reigen treten, den Christus anfithrt, in dem die
Uiger kreisen, und den uns Johannes beschreibt... und iiber
"N die anderen Jiinger raunten: Dieser Jiinger stirbt nicht.”
S Ist ein gnostischer, ein hermetischer Christus, der in dem
Ymnus dieser Apostelgeschichte spricht:
Gerettet sein will ich und retten will ich, Amen.
Gelost sein will ich und 16sen will ich, Amen.
Verwundet sein will ich, verwunden will ich, Amen.
Gezeugt sein will ich und zeugen will ich, Amen.
Zehren will ich und verzehrt sein will ich, Amen. ...usw.
&

" Be(_iauernd, dass ,die Schriften des Hermes Trismegistos
wnd ihr Verhiltnis zur jiidischen und christlichen Religion””
Scigen des Ausbleibens eines Redners nicht ausfithrlich ge-
o tdert wurden (— wir zeichneten jedoch oben des Zusam-
ue“hal}ges halber mit einigen Strichen diese Hermetik —)
Sglhd sich auf die vorangehenden Darstellungen des griechi-
Sk tn Hermes und aAgyptischen Thoth berufend, geht Profes-
Idr C. G. Jung der alchemistischen Form der hermetischen

"®¢ nach, dem Geist Mercurius. Er findet ihn in dem be-

“Mnten Grimm’schen Mirchen vom ,,Geist im Glas”. Im Walde

Gem Ort des wie die Meerestiefe Dunkeln, dem Unbewussten,)
Eiglt] fIn Student am Fusse einer ,grossen und gefihrlichen
ten)e (als dem besonders bedeutenden Inhalt des Unbewuss-

~/ aus dem Boden heraus eine Stimme, die sagt: Lass mich

309



heraus! Als er in den Wurzeln nachgribt, findet er ein€
verschlossene Glasflasche und als er sie o6ffnet, kommt €1
Geist heraus und sagt: Wer mich loslisst, dem muss ich de
Hals brechen. Ich war zur Strafe eingeschlossen. Ich bin def
grossmichtige Mercurius. Mit List bringt der Jiingling den
Geist wieder in die Flasche und kann nun mit ihm paktierefl
Er erhilt einen Lappen, der Eisen in Silber, also unedle 1
edle Metalle, verwandeln und Wunden heilen kann. Der Stu”
dent wird nun ein berithmter Arzt, der dank seines merct’
rischen Lappens die grossten Heilerfolge hat.

Das scheinbar anspruchslose Mairchen, sagt Professor Jung:
sei ein alchemistisches Marchen, emne allegoria. ,,Man habﬁf
in ihm einen kurzen Abriss der ganzen Ideengeschichte deé!
Alchemie.” Alle seine Teile sind bedeutungsvoll: In den Wur’
zeln des starken Baumes als den ,vier radices” der Alchemie isf
Mercur selbst, die Flasche ist eine Parallele zum vas hermetl'
cum, zur Retorte. ,Immer ist in ihr ein Geist, ein spiritus
eingeschlossen, eben der Mercurius.” Der Geist ist gefangeh
in der Erde vergraben, gleich dem ,Ké&nig, der in der Ti€I®
des Meeres gefangen ist, gieich den Toten, die im Hades £¢
fesselt schlafen”. Und er ist ,zur Strafe” eingeschlossen, ¢!
ist gefahrlich: er muss den toten, der ihn befreit. Das wird
deutlich durch die Attribute des Mercurius: Basilisk, Skor
pion, Léwe, Drache, Giftschlange usw. ,,Die Alchemisten S4
gen: ,Manche sind in unserem Werke zugrunde gegangel:
Der Umgang mit ihm ist an Bedingungen gekniipft, ist €17
,Werk’”, ein opus, das einen artifex erfordert. Da der Jilng
ling des Mirchens das rechtzeitig erkennt, wird er selbst zu™
Heilenden, zum Medicus. .

Der Mercurius der Alchemisten ist anima, Hauchseele; spift
tus et anima corporis; spiritus vegetativus, spiritus semina 15,
Lebens- und Samengeist (d. i. eine Anlehnung an den 10£0°
spermatikos der Stoa); er ist sogar anima mundi, _\)(/el‘rseele
(in Anlehnung an Platons Timaios). In einem alchemistische
Text heisst es: ,,Der Mercurius, der alles durchdringt, Wi¥
die Seele der Welt genannt. Er ist der Geist des Herrn, deI_'
den ganzen Erdkreis erfiillt, und der zu Anfang auf den Wasf
sern obendrauf schwamm. Sie nennen ihn auch den Geist ¢
Wahrheit, der vor der Welt verborgen ist. Die Frage nac
der ,,Gefangenschaft” des Mercurius erhebt sich. Sie ist, sag’
Jung, sozusagen eine Neuigkeit in der Geschichte des Merct”
rius-Archetypus. Bisher erschien er als der typisch Ungebu?
dene, der Fliichtige, der cervus fugitivus der Alchemistenl: =
ganz iiberraschend ist seine Gebundenheit allerdings n_lc.he'
Der spiritus seminalis, der Samengeist, muss ja wohl auf Elﬂlgﬂ
Zeit in der Materie gebunden sein: als ,,die in den Elementc”
gebundene Seele”, als ,die an den Hinden gefesselte Jung

310



frau”, wie die Gnostiker sagen. Mercur ist namlich auch Jung-
rau, er ist hermaphroditisch, das gehort nun einmal zu seinem
Mythologem. Aber er 18st sich selbst von seinen Fesseln. Er
8t der im Hades oder im Turm Gebundene und er ist der

Gsende, Als ,uralter Sohn der Mutter” (die Mutter ist das
‘haOS, die Tiamat) ist er bei einem Alchemisten des 17,
Jahthunderts der Befreier der Gefangenen des Turmes. Aber
dls Hermaphroditus ist er: uxor et maritus; sponsus et sponsa.
attin und Gatte, Briautigam und Braut; impraegnat se ipsum,
8ignit se ipsum, interficit se ipsum, ist mit sich selbst ver-
mahit, erzeugt sich selbst, totet sich selbst, — ist also ein
Ncreatum, ein Unerschaffenes.

Ein gnostisches Analogon hermetischer Wirkekraft, das durch
?_eﬂl Kirchenvater Hippolytus (er lebte um 200 n. Chr.) iiber-
tefert ist, sagt:

»lch bin die Stimme des Traumerwachens in der ewigen
Nacht. So beginne ich denn damit, die Kraft aus der Hiille
s Chaos zu befreien. Die Kraft des abgrundtiefen Schlammes,
1€ den Schmutz des Unverginglichen, Stummen, Feuchten auf-
Ummt ynd trigt, die gesamte ewig in Bewegung befindliche

raft des wissrigen Krampfzustandes, ... die das Siegel of-
*nbart zu der Kraft, die inmitten der dahingetragenen un-
Sichtbaren Wasser selbst waltet, sie wurde Thalassa (Meer)
genannt_”s)

€r Alchemist nennt somit den Mercurius sinnvoll: mare
WOstrum, Er ist auch der mit dem Meere eng verbundene
ond, mittelalterliche Alchemisten nennen diesen propria sub-

%/tantia Mercurii, eigentliche Substanz des Mercur, luna plena,
al?Hmond, und in einem antiken Zauberpapyrus wird Hermes
fﬁrgeﬂlfen als ,,Kreis des Mondes”. Die alte Alchemie hat

Merden Mond das abnehmende Mondzeichen (§) und fiir den
¢

ur das zunehmende (), das abnehmende ist weiblich, das
ZUnehm

ditg ende méinnlich, das ganze ist Mercurius als Hermaphro-
8.

So setzt sich sinngemiss das astrologische Zeichen des
Creur (S) zusammen aus Mond (Q), Sonne (¢) und den

G
e Elementen (+); das astrologische Mercurzeichen ist dem-

n .
4ch ein Ganzheitssymbol.
- %

e

3 . N
)Em‘_f_f interessante antike Analogie hierzu ist die Traumvision eines
Crihmten antiken Geisteskrankerh des Caesars Caligula, dem nach
eue‘[o‘n (Cap. 50) ,das Meer in irgendwelcher Schreckensgestalt
Schien und mit ihm redete.” Bewusst ein Gotterverdachter, trat er
finoch Hitentlich als Juppiter, Mercur und Neptun, und in Frauen-
Cidern, auch als Venus auf. Fiir Jungs Lehre des Sichtbarwerdens der

rcl ; . ¥ ¥ ' 5 . s
r' hetypen be: Geisteskrankheiten ist dies cin nennenswerter histo-
Scher Beleg,

311



Das bisher Vorgetragene ist eine abkiirzende und zusammel”
ziehende Skizze eines kleinen Ausschnittes aus dem reichen
Bilderbuch der mittelmeerischen und abendlindischen Philo”
sopheme und Mythologeme, die sich so oft als Inhalte der
Seele erwiesen haben. Auf den merkwiirdigen Zusammenhang
der Mythologie mit der Psychologie wies Professor Kerény!
zu Beginn seines Vortrages ausdriicklich hin, und Professor
Jung zieht aus den Spekulationen der Gnostiker und Alch¢
misten der letzten zweitausend Jahre eine Philosophie der Sym™”
bole aus, welche allerdings der wesentlich mathematisierende?
philosophischen Methode, die seit Descartes das européiiSCh_e
Denken mehr und mehr beherrscht, sehr ferne steht. Aber SI¢
ist deshalb nicht unverstindlich. Wenn man einmal ihren zem
tralen Punkt begriffen hat, so ordnen sich die Bilderkomplex®
in Reihen und Rhythmen. Dieser Mittelpunkt ist der Mensch-
genauer der Urmensch, Protanthropos, die Idee des Mensche™
die sich in dem Stoffe ,imprégniert”, eingedriickt hat. Im HI%
und Herschweben der in der Bilderwelt des Protanthropos
gespiegelten Naturkrifte ergeben sich typische Verwandlunge®:
wobei Anfangs- und Endpunkt einer solchen Wandlung (z- B,
Knabe und Greis) oder Entgegengesetztes (z. B. Mann und
Weib, Licht und Dunkel) als ein- und -dasselbe bezeichn€t
werden, um die Ganzheit und Einheit des Werdens und V€T
gehens auszudriicken. Wendet sich eine solche symbolisc,he
Philosophie der Stoffverwandlung zu, wie in der Alchemi®
so wird sie unvermeidlicherweise eine irgendwie benant
Kraft der Umwandlung herausstellen, nenne man sie ”mat.eﬂj‘
spagyrica”, , Materie” des Lésens und Bindens, oder ,Geist
Mercurius. Er ist die hermaphroditische Natur, die sich selbs
erzeugt und sich selbst tétet, die belebt, und zerstort, so 1°
Mercur als cor microcosmi die wirkende Kraft des ‘diesseiﬁger{
Menschen. Dariiber hinaus gibt es allerdings bei einigen Alcht
misten, wie Professor Jung sagt, ,als besondere Gottesgd 6
als Vorzug des Menschen, die anima rationalis, die Vermmff:
Verniinftigkeit und freie Entscheidung”. An zweiter Sfellff
kommen dann erst die Krafte der Weltseele, die Mercurius bg.
nannt sind. Seinen Verwandlungen nachzugehen mache sehef ;
so heisst es in einem alchemistischen Spruche von einem,
einen solchen Lehrgang durchgemacht hat: , Mit Augen V¢
sehen gehst du hinweg” — hinweg aus dieser Welt.



	Betrachtungen zur Eranos-Tagung 1942

