
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 5

Artikel: Betrachtungen zur Eranos-Tagung 1942

Autor: Schmitt, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Betrachtungen zur Eranos-Tagung 1942

Mercurius, der Geist, der löst und bindet

Von Paul Schmitt

ß ie Beschäftigung mit Mythen und Religionsformen,
sie an den Eranos-Tagungen geübt wird, hat unstreitig

einen romantischen Reiz. Wissenschaftlich geschulte und reu

giöse Menschen stellen aber nun die Frage, ob diese poetisch
Bemühung nicht etwa eine Flucht aus der Gegenwart in eh1

Region der Illusion sei, aus der man seelische Narcotica bezieh

Der moderne Psychologe, der der wissenschaftliche Bi'ellly
punkt dieser Bemühungen und Studien ist, klärt die also
genden dahin auf, dass in der geistes- und religionsgeschich
liehen Ueberlieferung der Menschheit ein Vorstellungsmateri^
enthalten sei, das dem aufmerksamen und dafür besonders ge

schulten Auge in seelische Urphänomene gegliedert ersehet11

Diese sind Biiderkomplexe, Archetypen genannt, die in djy
Seele heute lebender Gesunder und Kranker wirksam und
weisbar sind. Die Beschäftigung unter psychologischem ~
Sichtspunkt mit diesem religions- und geistesgeschichtlich
Material, das in Einzeluntersuchungen geboten wird, dient a1

der wissenschaftlichen Erkenntnis der Morphologie der Psyc

Nach der psychologischen wird man eine kulturphilosophisC^
Taxation einer Zeiterscheinung kaum abweisen — v'e^elus-
sogar für erforderlich halten. Unter philosophischem Gesich

^punkt betrachtet sind die Eranos-Tagungen und ihr Nie"
schlag in den Eranos-Jahrbüchern dem modernen Symbolist11
zuzurechnen. Mit dem regionalen Erlöschen der Kraft christlich

^

Symbole kamen teils neue und teils uralte andersgeartete Sypf
bole in Gebrauch. Schon vor Jahrzehnten wies der Syndikak
Georges Sorel auf die enorme Wirkung von „Bildern" '

sozialen Bereich hin, z. B. jenen des „Generalstreicks" °a,0
des „Aufstandes", und der faschistische Theoretiker Viüre
Pareto machte auf die „mythischen Residuen" aufmerkst '

die in der modernen Politik wirksam sind. Hierher ge
auch das uralte Mythologem des NihilismuSj das in ff in
neuen Einkleidungen auftritt. — Alle diese Dinge wurden
dieser Zeitschrift von verschiedenen Gesichtspunkten aus

den letzten Jahren beleuchtet. —
Nach diesen umgrenzenden und die allgemeine geistig~s£;ne

sehe Strömung andeutenden Bemerkungen möge hier noch '

philosophische Rechtfertigung der „Illusionen" durch fe0jty,
Santayana, ehemals Professor an der Harvard-Unive1"® ^folgen; in einem Dialog lässt er sich selbst sagen: „
304



die Phantasie! Wir bestehen alle durch und durch aus Phantasie.

Du weisst, wie energisch ich das alte Axiom zurückweise,

dass Bilder und Geräusche wirklich in der stofflichen
^felt existieren und sich uns irgendwie bemerkbar machen,
pie sind vielmehr Produkte unseres Organismus, Formeln der
Einbildungskraft, und alle Schätze der Erfahrung sind nichts
jds Fiktionen, die durch die Einwirkung der stofflichen Dinge
hervorgerufen werden..."

»1st das Leben vorüber und die Welt in Rauch aufgegangen,
Welche Wirklichkeiten könnte dann der Geist in uns ohne II-
Usion noch seine eigenen nennen, ausser den Formen eben der
"Usion, aus denen sich unsere Lebensgeschichte zusammensetzt?"

Santayanas Ausdruck „Illusion" würde man in der Sprache
,.ef .Psychologie Jungs durch „Imaginatio" (Ein-Bildung eines

irj i*1 die Seele) oder „Impraegnatio" (Einprägung einer
ldee) ersetzen.

*

Ein eindrucksvolles und psychologisch bedeutsames Mytho-
^gem1) ist das der uranfänglichen gewaltigen Wasserflut,

der alle Dinge enthalten waren. Das babylonische Welt-
chöpfungsepos, das nach seinen Anfangsworten, „Enuma elisch"

X,- h. „Zur Zeit da droben...") benannt wird, enthält eine
Zielsetzung der Urflut mit der Ur- und Allmutter, der Tiamat.

Zur Zeit, da droben nicht benannt war der Himmel,
Drunten die Erde einen Namen nicht führte,
Ozean (Apsû), der Uranfängliche, ihr Erzeuger,
Das Getose Tiamat, ihre Allmutter —
Ihre Wasser in Eins taten sich zusammen,
Gefilde waren nicht umgrenzt, Marschen noch nicht

zu sehen.

„
Männliches und weibliches Prinzip sind also in den Urwas-

lern vereint. Als die Götter nach langem Werdegang entstanden
^er stärkste Gott Marduk die Tiamat, teilt ihren

u
' in zwei Hälften, macht daraus Oberes und Unteres, Himmel

P
d Erde, und setzt gegen die Wasser Riegel und Wächter.

v
r das Gemälde des Kampfes zwischen Tiamat und Marduk

a
lWendet der babylonische Epiker die Farben eines Orkans

^em Meere: der böse Wind stürmt in ihr Antlitz, sie öff-
den Rachen soweit sie vermag, und mit dem Wurfspiess

—rreisst er ihren Bauch.
^M>thologem ist ein Ausdruck Piatons, den Professor Kerényi *u. a.

dem besonderen Sinne einer mythologischen Idee, eines mytho-
kschen Typus verwenden.

305



Die Gewässer bezeichnen in der Bildersprache der Psycho"
logie das Bemerkbarwerden jener Seelengründe, die man nid
einem technischen Ausdruck das Unbewusste nennt. Der Psy
chologe J. B. Lang zeigte in seinem Vortrag, dass diese
unerschaffene Urflut, dass das Brausen und Tosen der Tiâmat
auch in der Bibel, und zwar im 1., 2. und 7. Kapitel der
Genesis nachweisbar ist, wenngleich es auch durch „priest61"'
liehe Redaktion" verschleiert sei. So betrachtet, sei der Gott
der Genesis, der die Gewässer scheide, gleich dem babylonj"
sehen Marduk, der die Tiâmat zerteile und aus ihr die Wel
baue. Nach diesem Mythologem — oder vielleicht besser ge"

sagt: Psychologem — ist es nur folgerichtig, dass in der Sint'
flutperikope die Urgewässer ihr Vorhandensein dadurch he*

weisen, dass sie „die Gitter des Himmels lockern" und die ge'
formte Welt überschwemmen.2) Verwandt mit diesem Ur-Bi'd
ist das des gefesselten Drachens, der alten Schlange des Ab"

grunds.
*

Nach dieser urtümlichen Vision der alten nahöstlichen Kid

turwelt begeben wir uns mit dem ungarischen AltphilologeX1
und Mythenforscher Professor Karl Kérényi westwärts
in die Welt des achaischen Griechenland und rufen mit sein60

Worten ein anderes Mythologem herauf, das des Herrn65,
In der Odyssee, deren Held unaufhörlich zwischen Lebe®

und Tod schwebt, tritt Hermes als Götterbote auf. Nach Walte
Otto ist der mit Flügelschuhen ausgestattete Gott, der zu®1

Leben wie zum Tode geleitet, eine Seinsform, eine Idee, oi^
zu den Grundgestalten des Lebendigen gehört. Weiter ist Her
mes der Gott des Windes, und bezeichnend ist für ihn das

nächtliche Walten an den Kreuzwegen, das Gespensterhaft6,
Grausam tötet er die Schildkröte und formt aus ihr die
das Instrument der Musik, das er dem Apollon abtritt. L

erweist sich als eine titanische Urgewalt, die Apollon in d60

2) Wir verweisen auf den Genesiskommentar des Vortragenden ^
dem Titel „Hat ein Gott die Welt erschaffen?", Verlag A. Franck6

A. G. Bern 1942, in dem er mit bedeutendem philologischem Ak

parat diese und andere Thesen zu erhärten unternimmt.
Der Kampf zwischen einem patriarchalischen Herrscher-Gott ün^

einer Mutter-Göttin scheint ein die Jahrtausende überdauernder See^

leninhalt zu sein. Eine andere Seite des Psychologems des hlerrschel_

gottes, nämlich die als Führer eines kämpfenden oder 'el0
,-a

Volkes, spiegeln die kampferfüllten Seiten des A. T., spiegelt ^rücksichtslose Theokratie eines Oliver Cromwell wieder. Damit
die politisch-religiös-psychologische Seite „des Gesetzes" berührt,
heisst einer auf Jahwe zurückgeführten theologischen, sittlichen ün

306



Tartaros zu schleudern droht, dort könne er „unter der Erde
Führer sein den gefährlichen, schadenden und mörderischen
Ansehen". Als titanisches Prinzip gehört er zur Unterwelt,
auf die sich die ganze obere Welt aufbaut. Da er aber gleichartig

in der gestalteten Oberwelt lebt und wirkt, so ist er der
Hott, der das Gegensätzliche in sich vereint. Er ist enodios,
Unterwegs, und so der Enodia, der Hekate, der Göttin der
Rachtig dunkeln Magie, verwandt. Aber nicht auf den geraden
neerstrassen wirkt er, sondern auf „den weltumspannenden
Rammen Wegen, die zu einem geographischen, wirtschaftlichen

oder geistigen Ziele führen". Das Hermaion, der plötz-
'che Glücksfall und der unerwartete, und keineswegs immer

ganz ehrliche, Fund, ist ihm zugeordnet. Sein erstes Zeichen
ist der einen Weg oder ein Grab kundgebende Steinhaufen,
sPäter ein Pfeiler in geometrischer Gestalt mit dem Phallus
ersehen, und erst nach langer Entwicklung wird die Herme

aihhropomorph. Wie mit dem Tod als dem Ausgang aus dem
eben hat er auch mit dem Eingang in das Leben zu tun

Und tritt darum öfters mit einem kleinen Kind auf den Armen
auf, z. B. dem kleinen Dionysos oder Erichthonios, und darum
Spsellt er sich auch zu Aphrodite. Beider Sohn ist Hermaphro-

°s> das Zwitterwesen aus Mann und Weib, das auf Cypern
und Kreta einen Kult hatte und in gewissen mystischen Gedan-
,.engängen bis in die Neuzeit hinein als Symbol der mensch-

cneu Ganzheit gilt. — Wie Hermes alle Verbindungen
ermöglicht, so löst er auch alle Bindungen und schweift
gespenstisch zwischen oben und unten umher. Als Lösender und

Uidender ist er auch der Erfinder der Sprache.

•p,
0,1 den Griechen wurde dem Hermes der ägyptische Gott

Pl
0*h gleichgestellt. In alexandrinischer Zeit wird Thoth zum

so^?168 Trismegistos (zum „dreifach grössten Hermes"). Als
Wicher legt er teilweise seine jenseitige Gottesnatur ab und

1 während seiner irdischen Laufbahn als Thoth's Sohn

P°litischen Ordnung. Jahwisten und Judaisten innerhalb und ausserhalb

cies jüdischen Volkes halten an dem Gott des Gesetzes zähe
est indiess schon der Apostel Paulus im 3. Kapitel des Philipper-
riefes das „Gesetz" und die Stammeszugehörigkeit — „Hebräer

aus Hebräern" — für „Schaden" hielt gegen „die überschwengliche
enntn:s (gnosis) Christi Jesu". Von den sozusagen ewigen Jahwi-

en dürfte Langs exegetischer Versuch keine Zustimmung erfahren.
^7 Aus diesen wenigen Notizen möge man aber ersehen, wie stark

Weltgeschichte mit „Psychologemen" erfüllt ist, mit denen sich
'e Politiker und die Theologen der verschiedenen Zeiten verschieden
Use'nandergesetzt hatten.

307



„philosophisch" belehrend. Nach dem Kirchenvater Clemens
Alexandrinus belaufen sich die dem Hermes Trismegistos
zugeschriebenen Werke auf zweiundvierzig. Dieses corpus her-

meticum ist eine von neuplatonischem Geiste erfüllte ägyptisch-
hellenistische Enzyklopädie, deren wichtigster Teil nach dem

ersten Traktat Poimandres genannt wird, ein SchriftenkornDlex.
der den Lesern der Eranos-Jahrbücher wohl bekannt ist. Der
Einfluss dieser hermetischen Schriften wirkte bei Arabern und

Christen bis ins Mittelalter, und noch die hermetische Medizin
des Paracelsus ist von ihnen beeinflusst. Zudem wird alle Magie

auf den Hermes Trismegistos zurückgeführt.
*

Den mythologischen Ahnherrn dieser geistigen Potenz
unternahm der Genfer Professor Georges Nagel zu schildern
in seinem Vortrag „Le dieu Thoth d'après les textes égyptiens
Der Vortrag war ein Musterbeispiel wissenschaftlicher Exaktheit

und Klarheit der Sprache. Peinlich vermied der
Vortragende irgendweiche kühnen mythologischen Konstruktionen
über sein engeres Thema hinaus, obwohl gnostische Betrachtungen

nahe gelegen hätten, und hielt sich streng an das

wissenschaftlich Gesicherte. Umso interessanter waren die
Analogien, die sich von selbst zu dem mythologischen Materia
der anderen Vorträge ergaben. Wir können jedoch hier nur

einige kurze Hinweise geben. In der Kosmogonie von Herrn0
polis, auch Stadt Thoths genannt, ist letzterer die Zunge des

obersten Gottes Ptah, das bedeutet, dass er „alles gemach
hat", da durch „das Wort" die Welt wurde. Thoth war „atI1

Anfang geboren aus sich selber, er, den niemand ausgetragen
und gezeugt hat, dessen Wort alles erschuf". Er ist der Mond"
gott der Aegypten. Er beruhigt die Gewässer und die Winde>
er ist geflügelt; er vertreibt die Dunkelheit und geleitet, in

der Sonnenbarke sitzend, die Sonne durch die Nacht. R
lunare archaische Aspekt des Thoth zeigt sich auch daflf1'
dass er dem Horus, dessen rechtes Auge die Sonne ist, sem

verlorenes linkes Auge, den Mond, zurückbringt. In dies£u
wie in dem Mythologem der Sonnenbarke wird symboli^
gesagt, dass das Licht in die Finsternis untertaucht und aU_

ihr wiedergeboren wird; diese Vorstellung als Ausdruck stafl

dig wiederkehrender seelischer Vorgänge wird von der PSU

chologie Jungs mit dem bildhaften Worte „Nachtmeerfahr^
benannt. In einem Sarkophagentext ist Thoth als Seel<mS

leiter der Toten abgebildet, denen er seine Hand vom f
mel herabreicht, um sie zu sich heraufzuheben. Er schrei
die Urteile der Totenrichter auf und ist der Anwalt der
storbenen. Er ist der Erfinder der Sprache und der Sch^
und vermag durch die Milde und Kraft seiner Rede die Göt

308



Zli beschwichtigen; er ist auch der Gott der Magie und bringt
durch seine Zauberkraft sowohl Göttern wie Menschen Hilfe.
Somit ist er der Heilende. Als Erfinder der Schrift ist er auch
der Gott der Bücher und der Wissenschaften, der Schreiber und
der Schriftsteller.

bind so ist seine spätere Rolle als Hermes Trismegistos,
OUasi als Philosophus Philosophorum, in seinem ursprünglichen

Mythologem schon keimartig enthalten.
*

hn die Zeit des ausgehenden Heidentums, in die Zeit der
§nostischen Verarbeitung östlicher und westlicher Mytholo-
pme, führte der inhaltlich wie formal gleich vollendete Vor-
rag Max Pulvers über „Jesu Reigen und Kreuzigung

nach den Johannesakten". Pulvers Darstellung dieser ganz
Merkwürdigen apokryphen Apostelgeschichte, die anschliesst
ail den Vers Math. 26,30 und Mark. 14,26, in der von
dem Hymnus Jesu und seiner Jünger vor Antritt des
Leidensganges berichtet wird, will, wie der Vortragende sagte,
>>ein Stück Leben, rätselhaft wie dieses und in seiner Fraglichst

nach Auflösung und Lösung wie verlangend" schildern.
"Eine seltsame Ueberwelt fächert sich vor uns auf, wenn wir

in den Reigen treten, den Christus anführt, in dem die
Jünger kreisen, und den uns Johannes beschreibt... und über
den die anderen Jünger raunten: Dieser Jünger stirbt nicht."

s ist ein gnostischer, ein hermetischer Christus, der in dem
Hymnus dieser Apostelgeschichte spricht:

Gerettet s ein will ich und retten will ich, Amen.
Gelöst sein will ich und lösen will ich, Amen.
Verwundet sein will ich, verwunden will ich, Amen.
Gezeugt sein will ich und zeugen will ich, Amen.
Zehren will ich und verzehrt sein will ich, Amen. usw.

*

Bedauernd, dass „die Schriften des Hermes Trismegistos
nd ihr Verhältnis zur jüdischen und christlichen Religion"
dgen des Ausbleibens eines Redners nicht ausführlich
gemildert wurden (— wir zeichneten jedoch oben des Zusam-
échangés halber mit einigen Strichen diese Hermetik —)

dd sich auf die vorangehenden Darstellungen des griechi-
s

n Hermes und ägyptischen Thoth berufend, geht Profes-
j?r G. G. Jung der alchemistischen Form der hermetischen
i

ee nach, dem Geist Mercurius. Er findet ihn in dem be-
nntcn Grimm'schen Märchen vom „Geist im Glas". Im Walde

hö^ ^es w'e Meerestiefe Dunkeln, dem Unbewussten,)
Ei 1 Student am Fusse einer „grossen und gefährlichen
tent' ^a's ^em besonders bedeutenden Inhalt des Unbewuss-

> aus dem Boden heraus eine Stimme, die sagt: Lass mich

309



heraus! Als er in den Wurzeln nachgräbt, findet er eine

verschlossene Glasflasche und als er sie öffnet, kommt eift

Geist heraus und sagt: Wer mich loslässt, dem muss ich den

Hals brechen. Ich war zur Strafe eingeschlossen. Ich bin der

grossmächtige Mercurius. Mit List bringt der Jüngling den

Geist wieder in die Flasche und kann nun mit ihm paktieren.
Er erhält einen Lappen, der Eisen in Silber, also unedle m

edle Metalle, verwandeln und Wunden heilen kann. Der StU'

dent wird nun ein berühmter Arzt, der dank seines mercti-
rischen Lappens die grössten Heilerfolge hat.

Das scheinbar anspruchslose Märchen, sagt Professor Jung,-
sei ein alchemistisches Märchen, eure allegoria. „Man habe

in ihm einen kurzen Abriss der ganzen Ideengeschichte del

Alchemie." Alle seine Teile sind bedeutungsvoll: In den Wui"'
zeln des starken Baumes als den „vier radices" der Alchemie
Mercur selbst, die Flasche ist eine Parallele zum vas hermeh'
cum, zur Retorte, „immer ist in ihr ein Geist, ein spiritus
eingeschlossen, eben der Mercurius." Der Geist ist gefangen.'
in der Erde vergraben, gleich dem „König, der in der Tiele
des Meeres gefangen ist, gleich den Toten, die im Hades ge'
fesselt schlafen". Und er ist „zur Strafe" eingeschlossen, eX

ist gefährlich: er muss den töten, der ihn befreit. Das wir°
deutlich durch die Attribute des Mercurius: Basilisk, Skoi"'

pion, Löwe, Drache, Giftschlange usw. „Die Alchemisten sa^

gen: „Manche sind in unserem Werke zugrunde gegangen-.
Der Umgang mit ihm ist an Bedingungen geknüpft, ist ein

„Werk", ein opus, das einen artifex erfordert. Da der Jüng
ling des Märchens das rechtzeitig erkennt, wird er selbst znfli

Heilenden, zum Medicus.
Der Mercurius der Alchemisten ist anima, Hauchseele; spif1'

tus et anima corporis; spiritus vegetativus, spiritus seminahS;
Lebens- und Samengeist (d. i. eine Anlehnung an den log°s
spermatikos der Stoa) ; er ist sogar anima mundi, WeltseeR
(in Anlehnung an Piatons Timaios). In einem alchemistischea
Text heisst es: „Der Mercurius, der alles durchdringt, vv'jr
die Seele der Welt genannt. Er ist der Geist des Herrn, de[
den ganzen Erdkreis erfüllt, und der zu Anfang auf den ^fsf
sern obendrauf schwamm. Sie nennen ihn auch den Geist
Wahrheit, der vor der Welt verborgen ist. Die Frage nac^
der „Gefangenschaft" des Mercurius erhebt sich. Sie ist, sa^
Jung, sozusagen eine Neuigkeit in der Geschichte des MefCtl_

rius-Archetypus. Bisher erschien er als der typisch Ungebu11

dene, der Flüchtige, der cervus fugitivus der Âlchemisten.
ganz überraschend ist seine Gebundenheit allerdings n}.'„
Der spiritus seminalis, der Samengeist, muss ja wohl auf e'11'

Zeit in der Materie gebunden sein: als „die in den E\etnen
gebundene Seele", als „die an den Händen gefesselte

3I0



frau", wie die Gnostiker sagen. Mercur ist nämlich auch Jungfrau,

er ist hermaphroditisch, das gehört nun einmal zu seinem
!%thologem. Aber er löst sich selbst von seinen Fesseln. Er
ist der im Hades oder im Turm Gebundene und er ist der
kosende. Als „uralter Sohn der Mutter" (die Mutter ist das
Chaos, die Tiâmat) ist er bei einem Alchemisten des 17,
Jahrhunderts der Befreier der Gefangenen des Turmes. Aber
als Hermaphroditus ist er: uxor et maritus; sponsus et sponsa.
Gattin und Gatte, Bräutigam und Braut; impraegnat se ipsum,
Signit se ipsum, interficit se ipsum, ist mit sich selbst
vermählt, erzeugt sich selbst, tötet sich selbst, — ist also ein
lncreatum, ein Unerschaffenes.

Ein gnostisches Analogon hermetischer Wirkekraft, das durch
oen Kirchenvater Hippolytus (er lebte um 200 n. Chr.) über-
llefert ist, sagt:

»Ich bin die Stimme des Traumerwachens in der ewigen
^acht. So beginne ich denn damit, die Kraft aus der Hülle

Chaos zu befreien. Die Kraft des abgrundtiefen Schlammes,
!e den Schmutz des Unvergänglichen, Stummen, Feuchten auf-

?.11:nmt und trägt, die gesamte ewig in Bewegung befindliche
Eraft des wässrigen Krampfzustandes, die das Siegel of-
®nbart zu der Kraft, die inmitten der dahingetragenen un-

Slchtbaren Wasser selbst waltet, sie wurde Thalassa (Meer)
£enannt."3)

Der Alchemist nennt somit den Mercurius sinnvoll: mare
j^sfrum. Er ist auch der mit dem Meere eng verbundene
s,0nd, mittelalterliche Alchemisten nennen diesen propria sub-
yat|tia Mercurii, eigentliche Substanz des Mercur, luna plena,

Glmond, und in einem antiken Zauberpapyrus wird Hermes
^

&erufen als „Kreis des Mondes". Die alte Alchemic hat
j^r den Mond das abnehmende Mondzeichen ((f) und für den

ercur das zunehmende (J)), das abnehmende ist weiblich, das
Ahmende männlich, das ganze ist Mercurius als Hermaphro-

^0s- So setzt sich sinngemäss das astrologische Zeichen des
ercur (o) zusammen aus Mond (O), Sonne (o) und den

n
r Elementen (-J-); das astrologische Mercurzeichen ist dem-
ch ein Ganzheitssymbol.

*
3^ g.. fln'6 interessante antike Analogie hierzu ist die Traumvision eines

gÊruhniten antiken Geisteskrankem des Caesars Caligula, dem nach
eton (Cap. 50) „das Meer in irgendwelcher Schreckensgestalt

e,rschien und mit ihm redete." Bewusst ein, Götterverächter, trat er
Hnoch öffentlich als Juppiter, Mercur und Neptun, und in Frauen-
e'dern, auch als Venus auf. Für Jungs Lehre des Sichtbarwerdens der
ci.etypen bei Geisteskrankheiten ist dies ein nennenswerter histo-

Scher Beleg.

311



Das bisher Vorgetragene ist eine abkürzende und zusammen'
ziehende Skizze eines kleinen Ausschnittes aus dem reichen
Bilderbuch der mittelmeerischen und abendländischen Philo'
sopheme und Mythologeme, die sich so oft als Inhalte der

Seele erwiesen haben. Auf den merkwürdigen Zusammenhang
der Mythologie mit der Psychologie wies Professor Kerényl
zu Beginn seines Vortrages ausdrücklich hin, und Professor
Jung zieht aus den Spekulationen der Gnostiker und Alche'
misten der letzten zweitausend Jahre eine Philosophie der Sym'
bolé aus, welche allerdings der wesentlich mathematisierenden
philosophischen Methode, die seit Descartes das europäisch6
Denken mehr und mehr beherrscht, sehr ferne steht. Aber sie

ist deshalb nicht unverständlich. Wenn man einmal ihren zeir
tralen Punkt begriffen hat, so ordnen sich die Bilderkomple*e
in Reihen und Rhythmen. Dieser Mittelpunkt ist der Mensch-

genauer der Urmensch, Protanthropos, die Idee des Mensch6'"-
die sich in dem Stoffe „imprägniert", eingedrückt hat. Im G1"
und Herschweben der in der Bilderwelt des Protanthroi>°s
gespiegelten Naturkräfte ergeben sich typische Verwandlung6"-'
wobei Anfangs- und Endpunkt einer solchen Wandlung (z-
Knabe und Greis) oder Entgegengesetztes (z. B. Mann ""
Weib, Licht und Dunkel) als ein- und -dasselbe bezeichn6^
werden, um die Ganzheit und Einheit des Werdens und Ver

gehens auszudrücken. Wendet sich eine solche symbolise"
Philosophie der Stoffverwandlung zu, wie in der Alchen"6»
so wird sie unvermeidlicherweise eine irgendwie benaü"
Kraft der Umwandlung herausstellen, nenne man sie • ,n}ater„
spagyrica", „Materie" des Lösens und Bindens, oder „Geist
Mercurius. Er ist die hermaphroditische Natur, die sich selb

erzeugt und sich selbst tötet, die belebt, und zerstört, so lS

Mercur als cor microcosmi die wirkende Kraft des diesseitig6
__

Menschen. Darüber hinaus gibt es allerdings bei einigen Alc"e
misten, wie Professor Jung sagt, „als besondere Gottesgab6»
als Vorzug des Menschen, die anima rationalis, die Vernum'
Vernünftigkeit und freie Entscheidung". An zweiter St6'
kommen dann erst die Kräfte der Weltseele, die Mercurius b

nannt sind. Seinen Verwandlungen nachzugehen mache sebe"r
so heisst es in einem alchemistischen Spruche von einem, df,
einen solchen Lehrgang durchgemacht hat: „Mit Augen ve

sehen gehst du hinweg" — hinweg aus dieser Welt.

312


	Betrachtungen zur Eranos-Tagung 1942

