
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1942-1943)

Heft: 5

Artikel: Ueber Wissenschaft und Politik

Autor: Gasset, José Ortega y

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ueber Wissenschaft und Politik
Von José Ortega y Gasset1)

Denken ist eine ironische Tätigkeit; was wir
sagen, ist die „reine Wahrheit" ; aber wir sagen
sie und wissen dabei, dass die wirklichen Dinge
ein wenig von ihr verschieden sind, weil ja alle
wirklichen Dinge unreine Wahrheit sind

Glauben wir noch an die Naturwissenschaft?

^ evor der Mensch etwas tut, muss er sich auf eigene Rech¬

nung und Gefahr entscheiden, was er tun will. Aber diese
nischeidung ist unmöglich, wenn er nicht gewisse Ueberzeu-

^ügen besitzt über die Dinge, die ihn umgeben, über die
andern Menschen, über sich selbst. Nur im Hinblick auf diese

eberzeugungen kann er eine Handlung der andern vorziehen,
nn er leben.
Daher muss sich der Mensch immer in irgendeinem Glauben

e>mden. Der Verlauf seines Lebens hängt zuallererst davon
ab, in welchem Glauben er sich befindet, und die entscheidendsten

Veränderungen der Menschheit sind Veränderungen des
' Semeinen Glaubens, in welchem sie sich befindet.

cje^e Generation von 1900 ist die letzte eines riesigen Kreises,
ssen erste Generation am Ende des sechzehnten Jahrhunderts

e'> die Menschen, welche diesem Kreis angehörten, sind
aurch charakterisiert, dass sie im Glauben an die Vernunft

Hten.
W *

I
otin besteht dieser Glaube? Wenn wir den „Discours de

s
Méthode" öffnen, das klassische Programm der Neuzeit, so

wir ihn in diesem Satze gipfeln: „Die Mathematiker
^'egen sich langer Ketten von Folgerungen zu bedienen, von

jede einzelne einfach und leichtverständlich ist, um

jj. lesslich zu ihren allerschwierigsten Beweisen zu gelangen,
hat mich zu der Vorstellung angeregt, dass alle Dinge,

innerhalb des menschlichen Erkenntnisbereiches liegen,
l>Vv7D>eten hier eine Folge ausgewählter Stücke aus dem Bande

' Istoria como Sistema y Del Imperio Romano" in freier Uebersetzung
s dem Spanischen.

283



sich auf dieselbe Art verketten. Wenn man also nur darauf

achtet, dass man nie etwas als wahr annimmt, was nicht warn

ist, und dass man immer die logisch richtige Reihenfolge bei'

behält, in welcher eins aus dem andern gefolgert werden muss,

so kann es kein Ding geben, das so entrückt wäre, dass ma11

es nicht schliesslich erreichen könnte — keines, das so verborge®

wäre, dass man es nicht entdecken könnte."
Diese Worte sind der Hahnenschrei des Rationalismus, sie

enthalten die morgenselige Erregung, mit der jenes ganze Zeit

alter begonnen hat, das wir das moderne nennen — jenes

Zeitalter, von dem heute Viele nichts anderes denken, als dass

wir seinem Todeskampf beiwohnen und seinen Schwanengesang

zu hören bekommen.
In den letzten Jahren des sechzehnten und in jenen ersten

Jahren des siebzehnten Jahrhunderts, in denen Descartes schrieb»

glaubte also der abendländische Mensch daran, dass die Web

logisch aufgebaut sei, das heisst, dass die Wirklichkeit ei11®

Struktur habe, welche der Struktur des menschlichen Intellekt
entspreche — und zwar des menschlichen Intellekts in seineI"

reinsten Form: der mathematischen Vernunft. Die Vernunft 1

also ein wunderbarer Schlüssel, welcher dem Menschen eH6

grundsätzlich unbegrenzte Macht verleiht über alles, was d1®

umgibt.
Dieser Glaube stellte sich gerade zur rechten Zeit ein: stell®^

Sie sich vor, die Europäer hätten ihn damals nicht bekomme®'

Im sechzehnten Jahrhundert hatten die Völker Europas
beb

Glauben an Gott und an die Offenbarung verloren, teils ^
er ihnen vollständig abhanden gekommen war, teils weil

aufgehört hatte, lebendiger Glaube zu sein. Die Theologerl

machen da eine sehr scharfsinnige Unterscheidung zwisc®

lebendigem Glauben und totem Glauben. Diese Unterscheid11®^'

mit deren Hilfe wir viele Dinge der heutigen Zeit besser
^

stehen könnten, würde ich verallgemeinernd so formulieren:
L®

bendiger Glaube ist der, welcher uns genügt, um daraus

leben; toter Glaube ist der, den wir zwar noch nicht ganz fa®

gelassen haben, der aber nicht mehr bestimmend und entsch^
dend wirkt in unserm Leben. Den toten Glauben schlepp

^

wir noch mit, er gehört noch zu uns, aber als müssig ^a.!n,

gendes Requisit in der Dachkammer unserer Seele. Wir ë

284



den unsere Existenz nicht mehr auf ihn, Trieb und Richtung
^seres Lebens entspringen ihm nicht mehr auf spontane Weise,
beweis dafür ist der Umstand, dass wir alle Augenblicke
vergessen, dass wir „daran" noch glauben — während lebendiger
Glaube dadurch gekennzeichnet ist, dass das, woran wir glauben,
ülls ständig, als etwas unmittelbar Aktives, gegenwärtig ist.

Es ist ein Irrtum, den Glauben als eine Idee zu definieren.
rvle Rolle der Idee besteht lediglich darin, gedacht zu werden;
ein Mensch kann alles denken, was er will, und dazu noch
Vleles, was er nicht will, ohne dass sich sein Verhalten
deswegen im geringsten zu ändern brauchte. Ein Glaube, das
lst nicht nur eine Idee, die man denkt, sondern eine, an die
jfian eben zudem noch glaubt; und glauben ist nicht eine intel-

ktuelle Operation, sondern eine Operation des ganzen
Lebewesens, eine umfassende Handlung, die über unsere ganze Le-
ebsführung entscheidet.
Was wir glauben, stellt Grundlage und Fundament dar in

er Architektur unseres Lebens — daraus leben wir, und deshalb
enken wir nicht daran. Man kann das Leben jedes Menschen

*lt einem Bankunternehmen vergleichen. Eine Bank gründet
re Existenz auf den Kredit, dessen Grundlage eine

Goldreserve bildet. Diese Goldreserve ist meist nicht zu sehen, sie
tief verborgen in Metallbehältern in den Kellern eines

°äudes. Die elementarste Vorsicht verlangt aber, dass
sich von Zeit zu Zeit vergewissert über den wirklichen

Ustand dieser Garantien — dieses „Credos", könnten wir
§en, welches die Grundlage des „Kredits" bildet,
tleute ist es dringend nötig, eine solche Revision durchzu-

de
rCn Bezug au;f den Glauben an die Vernunft, in welchem

die
^Ur°Paer traditionellerweise lebt. Man kann sagen, dass

^Ser Glaube bis vor zwanzig Jahren unverändert geblieben

^
> wenigstens in seinen grossen Zügen — dass er aber im

der letzten zwanzig Jahre schwerste Veränderungen durchein

aC^ ^ne Zeitspanne von zwanzig Jahren — also nur

^
Weil eines Menschenlebens, das an sich schon von so kurzer

VearUer ist — bat genügt, um die Lage so von Grund auf zu
v0randern> wie es aus diesem Umstand erhellen mag: Noch

zwanzig Jahren konnte man sich in jeder beliebigen
GeEuropas auf den Glauben an die Wissenschaft, auf die

285



Rechte der Wissenschaft als auf den höchsten menschlichen

Wert berufen; die Wissenschaft war die höchste Instanz; ihr

Entscheid wirkte automatisch, augenblicklich und energisch auf

den Staatskörper, der gefügig auf jeden ihrer Befehle reagierte.

Heute gibt es Nationen, wo eine solche Berufung nur mehr

belächelt würde, Nationen, die gerade auf wissenschaftlichem
Gebiet noch vor ein paar Jahren als die grossen Lehrmeister

der Welt galten; und ich glaube, es gibt heute überhaupt keine

Nation mehr, wo der Staatskörper erzittern würde beim
der Wissenschaft.

Die Wissenschaft ist in Gefahr: damit glaube ich nicht ztf

übertreiben, ich sage nicht, dass die europäische Gemeinschaff

den Glauben an die Wissenschaft vollständig verloren habe»

aber dieser Glaube ist heute aus einem lebendigen Glaube11

zu einem toten Glauben geworden. Und das genügt dafür, dass

die Wissenschaft sich in Gefahr befindet, und dass der Wissen

schafter nicht weiterleben kann wie bisher, schlafwandlerisch

versunken in seine Arbeit und in den Glauben, dass seine sozial
Umwelt ihn immer unterstützen und verehren werde.

Was ist geschehen? Die gegenwärtige Lage der Wissenscha

ist ziemlich paradox. Wenn irgendetwas nicht zusammengebro
chen ist im Umkreis der menschlichen Tätigkeiten und $e

schäftigungen, ist es ausgerechnet die Wissenschaft — aber ^
betrachtet innerhalb ihres eigentlichen Gebietes: der Nateln

diesem Gebiet ist sie nicht nur nicht zusammengebrochen»
sondern sie hat alle Erwartungen übertroffen; zum ersten Mal h1

der Geschichte sind die Kräfte der Verwirklichung, des tatsächh

chen Erfolges weiter gegangen als die Kräfte der blossen El#

bildung; die Wissenschaft hat Dinge verwirklicht, welche die

hemmungsloseste Phantasie nicht erträumt hätte. Diese Tatsac
^

ist so erhaben über allen Zweifel, dass man vorerst nicht v#

steht, warum der Mensch heute nicht vor der Wissenscha

kniet wie vor einem magischen Wesen. Aber er tut es
1,1111

einmal nicht, ja er beginnt eher, ihr den Rücken zu kehre '

Er leugnet nicht ihre wunderbare Macht, er anerkennt if,r.

Triumph über die Natur; aber zugleich merkt er: die Natur 1

nur eine Seite des menschlichen Lebens. Innerhalb der Na

hat die Wissenschaft einen unerhörten Erfolg errungen; iflnef

halb unserer gesamten Existenz hat sie versagt.

286



Beim ersten Stoss, welcher das Gerüst unserer Kultur —
Wissenschaft, Wirtschaft, Moral, Politik — erschütterte, hat
^er Mensch gemerkt, dass er über nichts Wichtiges eine eigene
Meinung, eine feste und klare Wahrheit besass. Das Einzige,
w°ran er glaubte, war die mathematische Vernunft, und als
^ese ihre Wahrheit über die tiefern menschlichen Probleme
aUssagen sollte, ist sie verstummt. Das Wunder, welches die
exakte Wissenschaft als Erkenntnis der Dinge darstellt, steht
ltn schärfsten Gegensatz zum Zusammenbruch dieser exakten
Wissenschaft vor der Aufgabe, das eigentlich Menschliche zu
erkennen. Das Menschliche entwischt der physikalisch-mathematischen

Vernunft, wie das Wasser durch einen Korb rinnt...
as ist der Grund, warum der Glaube an die Vernunft in
'äglicher Zersetzung begriffen ist. Seit drei Jahrhunderten
at uns der Szientismus daran gewöhnt, ausgerechnet diese

eUie Wirklichkeit beiseitezulassen als etwas Bedeutungsloses
j'ad Unwirkliches, diese seltsame Wirklichkeit: das menschliche

et)en. Und so kommt es, dass die Naturwissenschafter zwar
111 glücklicher Abgeschiedenheit ihren Berufspflichten obliegen,

ass aber derweilen jene seltsame Wirklichkeit obenauf gekom-
111611 ist, eben das menschliche Leben selbst: und der Begeiste-
r^r'g für die Wissenschaft folgte Lauheit, Gleichgültigkeit —
VlUleicht morgen schon offene Feindschaft — wer weiss?

Liberias
Grundsätzlich : es gibt keine einzige besondere, genau be-
Ittlmbare Freiheit, auf welche der Mensch nicht verzichten

^d sich dabei doch weiterhin frei fühlen könnte.
was ist zum Beispiel im städtischen Strassenverkehr ge-
ehen? Auch in den Zeiten rohester Tyrannei war es dem
°Päischen Menschen beschieden, frei durch die Strassen zu
en> jedenfalls bis zum Betzeitläuten... Aber in neuerer Zeit
Ssten wir diese Freiheit fahren lassen, weil das Getümmel

^agen und Fussgängern das freie Umherschreiten verun-
^°glichte; ein staatlicher Wächter regelt unser Gehen und
Vvehen mit seinem Zauberstab oder mit hieratischen Handbe-

e^Ungen ägyptischen Stils.
eine Behauptung lautet: es gibt keine konkrete Freiheit,

che die Umstände nicht eines schönen Tages materiell un-

287



möglich machen können; aber der Verlust einer bestimmten

Freiheit aus materiellen Gründen hat nicht zur Folge, dass w'ü

uns in unserm freien Stande geschmälert fühlen.
Für Cicero zum Beispiel, wie für jeden alten Römer,

besitzt das Wort libertas, auf die Politik angewandt, eine erste,

sehr genaue, aber restlos negative Bedeutung, nämlich: offen*'

liches Leben ohne Könige. Aber dieser negative Sinn des Wot*

tes libertas hat notwendigerweise auch seine positive En*'

sprechung, nämlich: öffentliches Leben gemäss den traditionellen

Einrichtungen des republikanischen Roms. Dies ist das Zweite,

und schon Greifbarere, was Cicero unter libertas verstand'

Cicero fühlte sich also frei, wenn er durch die Beamtenschaf*

gemäss den Gesetzen regiert wurde, die von den Römern

im Lauf der Geschichte aufgestellt worden waren. Nun hatten

aber diese Gesetze dem Bürger nie auch nur eine der
Freiheiten zugestanden, zu welchen sich der heutige europäische

Liberalismus bekennt. Roms politische Verfassung war nie „lihe
ral". Und doch fühlte sich unser Cicero frei unter dieser
Verfassung, und als sie gestürzt wurde, verkroch er sich in sein

Landhaus bei Tusculum, wie ein verwundeter Hund sich 111

seinem Hundehaus zusammenkauert, und hörte nicht auf ZLt

heulen: „Libertas! Libertas!"
Die politische Befehlsgewalt ist eine Tatsache, welche den1

Menschen von Geburt an gegenübersteht, er wolle es odef

nicht; er hat mit ihr zu rechnen wie mit dem Gewicht seines

Körpers und dem Hunger seines Magens. Aber unser Nach

denken und unsere Sorge über diese unabänderliche Tatsache

kann sich in zwei ganz verschiedenen Richtungen bewegen'

Wir können erstens fragen: Wer soll uns befehlen?
können zweitens fragen : Wer uns auch befehle — i n W1 e

weit soll er uns befehlen? Das erste ist die Frage a&c

dem Subjekt der politischen Macht; das Zweite ist die Frage

nach den Grenzen der politischen Macht.
Der Europäer hat sich bis in die letzten Jahre hinein

11111

wahrer Ueberempfindlichkeit auf die zweite Frage konzentrier '

Es war ihm weniger wichtig, wer die Befehlsgewalt ausü

— König, Kaiser, Parlament, allgemeines Stimmrecht — a

wo die Grenzen dieser Befehlsgewalt lagen. Der Liberalis1111^

ist nicht eine Lehre über den Inhaber der politischen ADC '

288



ändern eine Lehre über die Grenzen dieser Macht. Der Europäer

hat sich immer aufs Hartnäckigste dagegen gesträubt,
dass die politische Madht seine ganze Person in Besitz nehme:
^as Gesetz selbst musste Jedem eine innerste private Sphäre
zUsichern, in die es nicht einzudringen versprach.

Für den Römer dagegen kennt die politische Macht keine
Denzen: der Römer ist „totalitär". Er kann sich gar nicht
Erstellen, was ein menschliches Individuum für einen Wert
haben kann ausserhalb der Gemeinschaft, zu der es gehört.

er Mensch ist nur Mensch als Glied eines Staatswesens.
as Staatswesen ist vor dem Menschen da. Es ist nioht eine

Summe von Einzelnen, sondern ein gesetzlich geordneter Kör-
Per mit einer eigenen, „kollektiven" Struktur. Der Einzelne,
ejfistiert politisch gar nicht; er kann politisch gar nicht han-
^ebi ausser auf dem Umweg über die öffentlichen Organe:
cüria, tribus, centuria; als Einzelner und auf direktem Wege
Vermag er nichts.

F>as römische Staatswesen hatte seine Beamten; eine ihrer
bliegenheiten bestand darin, nach festgesetztem Ritual mir
etl Göttern zu verkehren. Der Einzelne konnte sich bei den
°tnern nicht direkt an die Götter wenden: es gab also nicht

eitlmal die „Freiheit des Gebets".
F*er Einzelne konnte nicht zum Volke sprechen; das Recht

jh dieser Handlung verliehen nur ganz bestimmte Amtstitel.
~s gab also keine „Redefreiheit". Wenn ein Privatmann ein-

Cl1 zum Volke zu reden begann, bedeutete das für den Rö-
einen Frevel, ja die Revolution. Wenn daher Cicero sich

lagt, es gebe keine libera oratio mehr, so denke man nioht
a an unsere „Redefreiheit". Auch Tiberius geruhte in den
en Jahren seiner Herrschaft vor dem Senat zu sagen: „In

em freien Staate müssen Zunge und Geist frei sein." Beide

„Tiberius und Cicero, denken nur an die Redefreiheit
ai^r Beamten und Senatoren. Alle solchen Freiheiten wurden

nicht etwa dem Einzelnen zugestanden, sondern sie waren

s
gewissen Amtsstellen verbunden als eigentliche und aus-

^essliche Amtsbefugnisse.

^ les ist es, was Cicero unter den traditionellen Einrich-
die^ei1 ^es republikanischen Roms verstand; das Leben unter

Sen Einrichtungen nannte er libertas. Da dies uns selbst

289



aber nicht genügen würde, um uns politisch frei zu fühlen»

müssen wir erkennen: Leben in Freiheit — im politischen
Sinn — besteht überall da, wo die Menschen innerhalb der

staatlichen Einrichtungen leben, die sie selbst vorziehen; wel"

eher Art diese Einrichtungen dann sind, ist gleichgültig.
Der Staat ist immer und naturnotwendigerweise ein Druck»

welchen die Gesellschaft auf ihre einzelnen Glieder ausübt-

Er besteht in Herrschaft und Befehl, also in Zwang, er is*

ein eisernes Muss. In diesem Sinne könnte man sagen, der

Staat sei die Antifreiheit. Ohne Zweifel könnte man dies sa-

gen, aber es wäre ein Wortspiel: ebensogut könnten W,r

sagen, die Wand unserer Wohnung raube uns die Freiheit»

durch diese selbe Wand zu gehen. Der Mensch wird in eme

materielle Welt hineingeboren, die aus Körpern besteht, welch6

der blossen Willkür seiner Bewegungen widerstehen. Heute

wissen wir, dass sogar die Luft hart wird wie Stahl, weih1

wir die Schnelligkeit unserer Bewegung steigern. Gleiche1"

weise wird der Mensch immer, er wolle es oder nicht, lJ1

eine soziale Welt hineingeboren, die auch aus Widerstände!1

besteht, aus einer anonymen Vielheit von Kräften, die a|s

Druck auf ihn wirken: Sitten und Gebräuche, allgemeingh
tige Normen usw.. Der Staat ist nur eine dieser sozialeI1

Druckkräfte, die stärkste, die maximale. Das heisst, jene ,»Ah

tifreiheit" gehört von allem Anfang an und auf unveräusser

liehe Weise zum menschlichen Sein. Die Vorstellung, da^s

der staatliche Zwang weniger natürlich und wesensnotwendté

sei im menschlichen Schicksal als etwa der Widerstand, de11

die festen Körper uns entgegensetzen : diese Vorstellung
der grosse Irrtum der „Philosophen" des 18. Jahrhundert5'
sie hielten die Gesellschaft für etwas, was die Menschen vVl

kürlich formen, statt für etwas, worin sie sich ganz eima

befinden, ohne ihr Hinzutun und ohne irgendeine wirkhc

Möglichkeit zur Flucht.
Die Tatsache des staatlichen Drucks auf den Einzelnen

^also dem menschlichen Leben inhärent und muss daher »

Abzug gebracht werden", wenn ich so sagen darf, bevor v

uns anschicken, den Unterschied festzustellen zwischen ein

öffentlichen Leben in Freiheit und einem öffentlichen Le
^

ohne Freiheit. Klarer gesagt: politische Freiheit besteht nlC

290



darin, dass der Mensch keinen Zwang verspürt — denn eine
s°lche Lage gibt es nicht — sondern in der Form, welche
dieser Zwang annimmt. Man verlangt ja auch nicht, dass
der Mensch vom atmosphärischen Druck oder vom Widerstand

der festen Körper befreit werde — und doch sprechen
^lr> wenn wir diesen Druck und Widerstand auf eine ganz
^stimmte Art fühlen, von unserer „Bewegungsfreiheit."

Der staatliche Druck auf den Einzelnen nimmt immer kon-
rete Formen an; wir nennen sie die staatlichen „Einrich-
Ungen" oder Institutionen. Freisein bedeutet für den Menden

nicht: dem Zwang entgehen, welchen die Gesellschaft
Unaufhörlich auf seine Person ausübt, diesem Zwang, den wir
»Staat" nennen. Aber zu gewissen Zeiten haben gewisse Völ-
er diesem Zwang diejenige institutionelle Form verliehen,

Welche sie auf Grund ihrer freien Wahl bevorzugten. Das und
nichts anderes ist „Leben in Freiheit".

Es gibt andere Zeiten, in welchen diese selben Völker aus
^derlei Gründen die Möglichkeit verlieren, gewisse staatliche

dirichtungen anderen vorzuziehen — im Gegenteil, die staat-
lchen Einrichtungen „kommen über sie", unweigerlich, ohne
^gliche Wahl oder Alternative, als Ausfluss einer mechanischen

oder sonstwie unerbittlichen Notwendigkeit; niemand will
ese Einrichtungen eigentlich, wenn man unter „wollen" etwas

Versteht, was ein Vorziehen, eine Vorliebe voraussetzt.

^
Eolgendermassen geht aller politische Wechsel vor sich —
ndle es sich um Revolution oder Evolution — in den Zeiten
s »Lebens in Freiheit" : Alles entsteht hier frei, das heisst

®P°ntan und aus tiefer Eingebung heraus. Daher die seltsame
ftikehr der chronologischen Ordnung; es schiene natürlich,
Ss sich zuerst die Notwendigkeit einstellte, und dann die

°sung dafür; in. Wirklichkeit ist aber zuerst die Lösung da,
® Ideal — und das Ideal schafft die Notwendigkeit oder

ist weniSstens erst ihren zwingenden Charakter. Zuerst
das ideal da; das drückt Dantons Satz in der Convention

aus no
^ DA August 1793): „Die Revolution lebte in den Gei-

schon mindestens zwanzig Jahre vor ihrem Ausbruch."
^ei^as öffentliche Leben erhält also den Charakter der Frei-
t

' Wenn diese drei Dinge zusammenkommen: 1. In der in-
en Existenz der Gemeinschaft dürfen keine Probleme auf-

291



tauchen, die sich als vollständig unausweichlich erweisen

zum Beispiel ein Anarchiezustand. 2. In der politischen Ent"

Wicklung ist die Lösung, wenigstens in ihren grossen Zu*

gen, vor den Problemen da und trägt dazu bei, dass die

Probleme akut werden. Anders gesagt: in den Seelen leben

treibende „Ideale", welche das öffentliche Leben bestimmen.
3. Alle Glieder der Gesellschaft fühlen sich in irgendeine111

Mass als Mitarbeiter in der Ausübung der Befehlsgewalt, das

heisst sie haben das Gefühl, eine aktive Rolle zu spielen
Staat.

Die Geschichte des alten Roms erfüllt diese drei Forderungen

während ihrer ganzen Dauer. Die römischen StaatseinrichtungeI1

wurden dem Geist des einzelnen Bürgers nicht aufgezwungen
durch die Macht der Umstände, sondern sie entsprangen innere1"

Eingebung. Im Vergleich dazu zeigt die politische Geschichte

Asiens oder Afrikas, ja selbst Griechenlands (wenn auch dort

aus andern Gründen) einen rein vegetativen Charakter; dort

machen sich die Menschen nicht ihre eigene Geschichte 111

heroischem Kampf gegen Schicksal und Zufall; sie haben ihfe

Geschichte eher erlitten als selber erschaffen. Die politisch6
Geschichte Roms dagegen — bis zu Julis Cäsar — wächst aU

den Römern heraus wie der Wasserstrahl aus seiner Que^e

schiesst. i

(Ausgewählt und übersetzt von Kurt Sulg

292


	Ueber Wissenschaft und Politik

